Peter Jansen

Asthetisches Sein und ethische Existenz

Hermann Hesses ,,Glasperlenspiel“ und Kierkegaard

»Kierkegaard gehort zu den Schriftstellern, die ihre
Leser sehr oft zum Krger reizen, und diese Autoren
sind auf eine eigene Art fruchtbar. Man liebt sie
nicht, man ist gegen niemand so kritisch gesinnt wie
gegen sie. Aber es hilft nicht, seine Probleme sind die
unseren” (F. Hesse 1920).
Nur wenigen Schriftstellern wird eine so unkritische Verehrung, aber auch eine so
unduldsame Ablehnung entgegengebracht wie Hermann Hesse. Wihrend die grofle
Schar seiner Verehrer in seinen Romanen eine Orientierung sucht fiir ein Leben, das
Erfillung und Gliick abseits von der politisch, moralisch und wirtschaftlich korrum-
pierten Gesellschaft verspricht, identifizieren die Kritiker seine Romane mit dem
Feindbild einer romantisierenden Innerlichkeit, die vom Mythos eines billigen Huma-
nitdtsoptimismus beseelt sei und der die letzte Realitdt fehle. Und ist Hesses Alters-
werk ,Das Glasperlenspiel“ nicht Zeugnis einer Selbstheilung aus der Innerlichkeit
und Zuriickgezogenheit? Doch die Attitiide ist zu oberflichlich, der Schlufl zu banal,
die Identifizierung zu mithelos. Mit dieser Schwarzweifimalerei ist der differenzier-
ten Aussage Hesses nicht niaherzukommen. Selbst die in der Literaturkritik immer
wieder vertretene Ansicht, dafl es in Hesses Werk um die Auseinandersetzung zwischen
Trieb und Geist gehe, ist zu offensichtlich, um wahr zu sein. Diese Miinze ist zu abge-
griffen, sie ist nicht mehr als eine Platitiide; denn sie verdeckt mehr, als sie entdedkt:
sie entdeckt eine Alltagswahrheit, verdedkt jedoch gerade dadurch das Eigenstindige
und Widerstandige dieser Dichtung.

An diesem unbefriedigenden Punkt der bisherigen Hesse-Rezeption setzt die fol-
gende Untersuchung ein, indem sie den Versuch unternimmt, Hesses Menschenbild im
»Glasperlenspiel“ auf Kategorien Kierkegaards zu er6ffnen. Gerade das Befremdliche,
das von diesem Vergleich ausgeht, birgt die Moglichkeit in sich, den ,klaren® Blidk zu
triiben, also Vorurteile aufzubrechen und fixierte Schablonen zu sprengen. Wenn die
von Kierkegaard her entwickelten Existentialien der Sorge, der Angst, der Verzweif-
lung, der Schwermut, des Ernstes und des Humors auch als Grundrifl des Menschen bei
Hesse aufgewiesen werden kdnnen, dann wird das unreflektiert auf Hesse iibertragene
Feindbild einer romantisierenden Innerlichkeit in seiner Haltlosigkeit offenbar; aller-
dings erweist sich dann auch die Weltflucht mancher Hesse-Verehrer als unkritische
Identifizierung und einseitige Stellungnahme.

402



Asthetisches Sein und ethische Existenz

Die ,,dimonisch befangene® Welt

In der Einfithrung zur Geschichte des Glasperlenspiels schildert Plinius Ziegenhalf3,
der Literarhistoriker Kastaliens, unser 20. Jahrhundert als ,eine im besonderen
Mafe ,biirgerliche® und einem weitgehenden Individualismus huldigende Epoche® (14) 1.
Das Denken hat sich von der Bevormundung durch Kirche und Staat vollig befreit,
findet jedoch keine neue Autoritit, die aus ihm selbst kommt. In dieser volligen Unge-
bundenheit und ,,nicht mehr ertriglichen Freiheit® (15) entwiirdigt sich der Geist, wird
kiuflich und gibt sich schlieflich selbst auf. Eine ,furchtbare Unsicherheit und Ver-
zweiflung® (19) greift um sich, ein zynischer Pessimismus beherrscht das Leben. Das,
was eine Person ausmacht, ist nurmehr das ,Abweichende, das Normwidrige und Ein-
malige, ja oft geradezu das Pathologische (10). Aus diesem absoluten Individualismus
entspringt nun ein scheinbar entgegengesetztes Phinomen: die stindig fortschreitende
Vermassung — die aber in Wirklichkeit nur die Kehrseite der individualistischen Will-
kiir ist; denn pldtzlich sehen sich diese Menschen dem Tod, dem Leid, der Angst schutz-
los und allein gegeniiber und fliichten in die Masse. Sie, die vorher so sehr auf ihre
Einmaligkeit gepocht haben, passen sich nunmehr der Gesellschaft bedingungslos an
und verlieren somit das, was ihre Person ausmacht: das Selbst. Da sie kein Selbst
haben, sind sie von einem chronischen Bediirfnis getrieben, ,,die Augen zu schlieflen und
sich vor ungelsten Problemen und angstvollen Untergangsahnungen in eine moglichst
harmlose Scheinwelt zu fliichten® (17).

Damit verlieren sich diese Menschen aber an die scheinbare Notwendigkeit der
Geschichte: sie werden zu Deterministen und Fatalisten, die an der Notwendigkeit
ersticken, weil ihnen die Moglichkeit fehlt. Dem Deterministen, dem alles notwendig
geworden ist, fehlt ebenso die Moglichkeit, die Phantasie, wie dem Spiefibiirger, der in
der Trivialitit und Banalitit lebt; denn der Determinist, der alles geschichtliche Ge-
schehen aus Kausalzusammenhingen erklirt, aber letztlich nichts mehr versteht, hat
die Moglichkeit verloren, den Druck der Notwendigkeit zu entspannen und zu mil-
dern, der Spiefbiirger, der die Phantasie verabscheut, hat sich an die Wahrscheinlich-
keit verloren und ist zum Sklaven seiner cigenen Geistlosigkeit geworden. Uber beide
rollt die Geschichte wie ein Naturgeschehen hinweg.

Mit dieser Verfallenheit und volligen Ausgeliefertheit an die Geschichte ist eine
zweite Art der Selbstentfremdung verkniipft: die Befangenheit im faktischen Dasein,
die Kierkegaard ,ddmonisch® nennt. Die Vermassung, die zugleich immer auch eine
Anpassung bis hin zur Nivellierung ist, treibt die Menschen nur noch tiefer in die
Daseinsbestimmtheit hinein, so daf ihr Streben ausschliefllich auf duflere, vergingliche
Giiter geht. Thr Leben ist in jeder Hinsicht veriuferlicht; sie suchen ihr Gliick zu
machen und sind daher unermiidlich und rastlos titig — dabei versinken sie jedoch
immer tiefer in der Masse, da auch ihre Gliicksvorstellungen ausschliefilich von dem
bestimmt sind, was ,man® fiir Gliick hilt. Sie wagen es nicht mehr, an sich selbst zu
glauben, da ihr Leben vom Zufall bestimmt ist; und schlieflich finden sie es tiberhaupt

403



Peter Jansen

zu gewagt, sie selbst zu sein, weil es leichter und sicherer ist, zu sein wie die anderen,
oder, wie Kierkegaard schreibt, ,eine Nachiffung zu werden, eine Zahl in der Masse
zu sein® (K'T 26)2. So leben sie in ihrer Zeitlichkeit, Begrenztheit und Borniertheit
dahin, wagen nichts, passen sich vollkommen an, sind ,,abgeschliffen wie ein Kieselstein,
gebrauchlich wie eine gangbare Miinze“ (KT 32).

Aber nicht nur das Verhalten und Handeln dieser Menschen ist oberflichlich und
dimonisch befangen, sondern auch ihr Denken. Plinius Ziegenhalf nennt unser
20. Jahrhundert ,feuilletonistisch®. Die Feuilletons dienen in mehr oder weniger geist-
voller, aber vollig leidenschaftsloser Weise ausschlielich der Unterhaltung. So beschif-
tigen sie sich mit Alltidglichkeiten und Banalitdten, schreiben iiber tausenderlei Fragen
und Gegenstinde des Wissens, vornehmlich jedoch iiber abwegige, existenzgleichgiiltige
Gespriachsstoffe und bringen Aussagen berithmter Personlichkeiten, wobel es einzig
darauf ankommt, ,einen bekannten Namen mit einem gerade aktuellen Thema zusam-
menzubringen® (16). Gleichzeitig steigt eine ungeheure Flut an Information und popu-
lirwissenschaftlichem Wissen auf. In der ,feuilletonistischen® Epoche, also in unserem
Jahrhundert, ist zweifellos ein Intellekt am Werk, der energisch eine Ausbreitung in
die Ferne bewirkt, da er von der Mitte und dem Schwerpunkt, vom Selbst des Men-
schen, wegblickt und mit zentrifugaler Kraft an die Peripherie drangt. So erreicht
das Geistesleben zwar eine uniiberschaubare Fiille an extensivem Wissen, gleicht aber
einer Pflanze, die sich in hypertrophischen Wucherungen verliert; denn dieses extensive
Wissen, das nicht auf das Selbst, auf den Menschen als Person reflektiert, ist seinem
Grad und seinem Umfang nach zufillig und fiir die Existenz gleichgiiltig.

Dieses Bild der Welt, das Hesse in seinem ,Glasperlenspiel von unserer Zeit ent-
wirft, liflt sich in seinen wesentlichen Momenten der Selbstentfremdung — der Ge-
schichtsverfallenheit, der dimonischen Daseinsbestimmtheit und dem extensiven Wis-
sen — auf Kierkegaards Kategorie des ,dsthetischen Daseins® transparent machen. Der
4sthetisch Lebende ist dadurch bestimmt, daf er ausschlieflich ,in und von dem
Asthetischen und durch und fiir das Asthetische in ihm lebt® (EO II, 189)3, somit
vollkommen im Asthetischen aufgeht. Da er so in einem geschlossenen Kreis des fak-
tisch Vorgegebenen steht, ist sein Leben dem Zufall ausgeliefert. Es unterliegt den nicht
beherrschbaren Kategorien von Gliids und Ungliick, da alles, was gerade geschieht,
unvermittelt auf den dsthetisch Lebenden einstiirmt. Dieser gelangt daher nicht dahin,
ein Selbst, eine Person zu werden. Da er sich nicht den Gleichmachungstendenzen der
Massengesellschaft widersetzt, verliert er sich in der Masse und vernichtet dabei das,
was ihn als Person auszeichnet: ein Selbst zu sein. Er sieht iiberhaupt nicht das Pro-
blem, dafl Menschsein keine Tatsache ist, sondern eine Aufgabe; denn die blofle Tat-
sache, dafl einer als Mensch geboren ist, bedeutet nach Kierkegaard noch nicht, dafl er
Mensch ist, d. h. ein Selbst, eine Person ist.

Dieses allgemeine Problem, wie man vom vorgegebenen zum selbstbestimmten
Menschsein, von der Selbstverlorenheit und Selbstentfremdung zum Selbstsein in seiner
konkreten Existenz kommen kann, ist fiir Kierkegaard mit dem Problem verkniipft,

404



Asthetisches Sein und ethische Existenz

wie man vom uneigentlichen, gleichgiiltigen Wissen zum eigentlichen, die Existenz
begreifenden Wissen kommen kann. Denn wie man sich in der &ffentlichen Meinung
verlieren kann, so kann man auch in der Flut existentiell gleichgiiltigen Wissens
ertrinken. Zu diesem extensiven Wissen, das alles zu wissen glaubt, aber letztlich nichts
Wesentliches mehr versteht, merkt Kierkegaard an: ,Uberhaupt kann man von einer
leidenschaftslosen, aber reflektierten Zeit im Vergleich zu einer leidenschaftlichen sagen:
sie gewinnt an Extensitdt, was sie an Intensitit verliert* (LA 103)4.

Der Mensch ist fiir Kierkegaard dann keine Person oder kein Selbst, wenn er
bestimmte Bereiche der personlichen Existenz aus der Verantwortung ausklammert.
Entscheidend fiir den Prozefl des Selbstwerdens ist die Selbstwahl; denn nur wenn der
Mensch sich fir seine eigene Existenz verantwortlich erklirt, wenn er sich selbst an-
nimmt, erschliefft sich ihm personhaftes Leben. Mit dieser Selbstwahl nimmt der
Mensch alle Bedingtheiten der individuellen Lage in die Verantwortlichkeit des Selbst
auf; er erfahrt sich so nicht nur als vorgegeben, sondern versteht sich auch als aufge-
geben. Dieser Sollensanspruch wird im asthetischen Dasein nicht beachtet, vielmehr ist
der dsthetisch Lebende ausschliefflich auf den Genufl des verginglichen Augenblicks
gerichtet. So entbehrt er aber der Stetigkeit und Kontinuitit, weshalb das rein dsthe-
tische Dasein eine personlichkeitszerreiffende Gewalt hat und zur Selbstentfremdung
fuhrt. Der dsthetisch Lebende verliert sich in ddmonischer Befangenheit an die Ge-
schichte, so daf} er nur noch von der Gesellschaft und von dufleren Einfliissen bestimmt
wird, ohne die Geschichte selbst im Vollzug mitzubestimmen.

Das ,,phantastisch verfluchtigte® Kastalien

Aber nicht nur auf die Welt des ,Glasperlenspiels®, auf das ,feuilletonistische®
Zeitalter, lifit sich Kierkegaards Kategorie des dsthetischen Daseins konkret erdffnen,
sondern auch auf Kastalien, das sich selbst als Gegenentwurf zu dieser Welt versteht.
Hier ist es nicht die ,,dimonische Daseinsbefangenheit, sondern die ,phantastische”
Weltflucht, nicht die Geschichtsverfallenheit, sondern die Geschichtslosigkeit, nicht das
extensive Wissen, sondern das objektive Denken. Und wie noch an Josef Knecht zu
zeigen sein wird, liegt die Erdffnung der Kategorie des dsthetischen Daseins auf Kasta-
lien ganz in der Intention Hesses, wenn er auch den Ansatz dieser Gegenbewegung
bejaht. So liflt er Josef Knecht iiber die Aufgabe der kastalischen Bewegung folgendes
sagen: ,Wir sollen nicht aus der vita activa in die vita contemplativa fliehen, noch
umgekehrt, sondern zwischen beiden abwechselnd unterwegs sein, in beiden zu Hause
sein, an beiden teilhaben (187). Das im ,Glasperlenspiel dargestellte Kastalien hat
jedoch diese Aufgabe nicht verwirklicht, es ist in die Vita contemplativa geflohen.
Wihrend das isthetische Dasein der Welt durch den unmittelbaren Lebensvollzug,
durch den Genuf des Augenblicks, in zusammenhanglose Momente der vergidnglichen
Zeit zerfillt, so den inneren Zusammenhalt verliert und von daher der Geschichte

405



Peter Jansen

verfillt, distanziert sich Kastalien vollig von der Welt und der Geschichte und sucht
in der Isolation zu sich selbst zu finden. Da der kastalische Orden aber bei der iso-
lierenden Bewegung stehenbleibt, verfliichtigt er sich in eine ,phantastische® Traum-
welt und verliert so die Kontinuitit. Sowohl die Welt wie auch Kastalien haben ,die
Bedeutung entweder der Vereinzelung (Isolation) oder des Zusammenhangs (Konti-
nuitit) iibersehen, und vor allem nicht begriffen, dafl die Wahrheit in der Einheit dieser
beiden liegt® (EO II, 279).

Kastalien trennt die brutale Weltgeschichte radikal von der unblutigen Geistes-
geschichte, es bezieht sich nur auf das reine Sein und das reine Denken und verfehlt
so die menschliche Existenz; denn der Mensch in seiner faktischen Gegebenheit gehdrt
eben nicht dem Bereich des reinen Seins oder des reinen Denkens an, er lebt nicht in
einer spekulativen, sondern in dieser konkreten, geschichtlichen Welt. Mag er auch
die Verantwortung fiir die Geschichte ablehnen, mag er sich auch in einen scheinbar
geschichtslosen Raum zuriickziehen, so wie es Kastalien versucht, der Geschichte selbst
kann er nicht entflichen und seine Gebundenheit an geschichtliche Prozesse kann er
nicht aufheben. Durch die Flucht in die scheinbare Geschichtslosigkeit, durch die Ab-
neigung gegen alles Werden und Vergehen, durch den Riickzug in eine ,kleine, voll-
kommene und nicht mehr werdende, nicht mehr wachsende Welt* (321) hat Kastalien
die weltliche Selbstentfremdung der Geschichtsverfallenheit nicht iiberwunden, sondern
nur in eine neue Art der Selbstentfremdung umgewandelt; denn die Geschichtslosig-
keit ist Losgeldstheit vom Boden der Wirklichkeit, ist Flucht in die Innerlichkeit, in
eine kiinstliche, verzirtelte Scheinwelt, in der schlieflich nur noch der Selbstgenufl
einer in Unfruchtbarkeit versiegenden Artistik des Geistes iibrig bleibt. Da Kastalien
versiumt, durch Entschluf und Handlung seine Freiheit zu verwirklichen und die
Geschichte der Welt zu einer menschlichen Geschichte umzugestalten, ist es in seiner
Geschichtslosigkeit der Geschichte genauso verfallen wie die Welt.

Ebensowenig wie Kastalien dadurch, dafl es seine Beziehungen zur Geschichte ver-
neint, seine geschichtliche Gebundenheit aufheben kann, vermag es dadurch, dafl es
die Verbindung zur Welt weitgehend abschneidet, seine Verbundenheit mit der Welt
wirklich aufzul8sen. Dennoch halten sich die in Kastalien lebenden Ordensmitglieder
ingstlich von dem Geschehen in der Welt frei und fliichten in eine phantastische
Scheinwelt. Diese ,phantastische Weltflucht ist das zweite Moment der kastalischen
Selbstentfremdung. ,Das Phantastische®, so schreibt Kierkegaard, ,ist iiberhaupt das-
jenige, was einen Menschen dergestalt in das Unendliche fiihrt, daf es ihn bloff von
sich selbst wegfiihrt und ihn dadurch davon abhilt, zu sich selbst zuriickzukommen®
(KT 29). Der kastalische Geist ist nicht nur duflerst virtuos und hoch kultiviert, son-
dern auch von einer ,hochmiitigen Einsamkeit (318) und Selbstzufriedenheit. Das
kastalische Leben verzichtet zwar auf weltliche Geniisse und Bestrebungen, aber es
ist nach Josef Knechts Worten ein ,Leben von kiinstlich geziichteten Singvdgeln® (75),
die den Kampf und die Not des Lebens in der Welt nicht kennen. Der kastalische
Orden hat mit dieser Weltflucht zwar die Trivialitit, Borniertheit und Verfallenheit

406



Asthetisches Sein und ethische Existenz

an die Notwendigkeit iiberwunden, sich durch Phantasie und Reflexion unendliche
Moglichkeiten erschlossen, doch die Wirklichkeit verloren; denn die Wirklichkeit ist
nach Kierkegaard die Vermittlung von Moglichkeit und Notwendigkeit. Die kasta-
lischen Ordensmitglieder verlieren sich phantastisch in der Mé&glichkeit, im reinen
Denken und im reinen Sein, ohne sich unter das Notwendige in ihnen selbst zu beugen
und die gegebenen Umstinde anzuerkennen. Aber so haben sie ebenso sich selbst ver-
loren wie die ,dimonisch® befangenen Menschen.

Alle diese Momente der ,phantastischen Weltflucht Kastaliens, die resignierte
Unfruchtbarkeit, der intellektuelle Hochmut und der reflektierte Selbstgenuff, sind
somit Kennzeichen fiir das asthetische Dasein im Sinn Kierkegaards und fiir die
Selbstentfremdung. Zwar hat Kastalien die Verganglichkeit der Welt erkannt und die
Banalitdt der Weltmenschen durchschaut, aber bei seinem Weg in die Innerlichkeit
vernachlissigt es auch die Bedingungen, an die es selbst gekniipft ist. Der kastalische
Orden als strenger, gewissenhafter und asketischer Wichter und als Ziichter einer
zarten, musischen und empfindsamen Geistigkeit zielt letztlich auf die extreme Ver-
wirklichung einer epigonenhaften Existenz, die véllig im Schauen und Bewahren auf-
geht, dabei jedoch die eigenen, gegenwirtigen Existenzbedingungen fortwirft und so
die eigene Wirklichkeit, die Gegenwart und die Zukunft, verliert.

Wie Kastalien die Selbstentfremdung der Welt in der Geschichtsverfallenheit und
in der ,dimonischen® Daseinsbestimmtheit richtig diagnostiziert, so durchschaut es
auch die Oberflichlichkeit und Trivialitit des extensiven Wissens in der feuilletonisti-
schen Zeit; aber wie es die ,,ddmfonische® Selbstentfremdung der Welt nicht iberwindet,
sondern durch seine Geschichtslosigkeit und ,phantastische® Weltflucht nur in eine
neue, wenn auch reflektiertere Form der Selbstentfremdung umwandelt, so erkennt es
auch nicht, dafl die richtige Therapie gegen das extensive Wissen ein Streben nach
intensivem, fiir die Existenz wichtigem Wissen ist. Das extensive Wissen soll nicht
objektiviert, sondern subjektiv durchdrungen werden, soll es nicht ein letztlich gleich-
giiltiges Wissen bleiben. ,Eine vorbildlich saubere und gewissenhafte Arbeitsmethode*
(20) und eine ,Geisteszucht von monchischer Strenge (27) kénnen den feuilletonistisch
pervertierten Geist nur methodisch-wissenschaftlich reinigen.

Da die kastalische Gegenbewegung bei dieser methodischen Sduberung stehenbleibt,
iberwindet der kastalische Geist zwar die Oberflichlichkeit des extensiven Wissens
und gewinnt eine intellektuelle Redlichkeit, aber er gelangt nicht zu einem fiir die
menschliche Existenz wesentlichen Wissen. Denn dieses objektive Denken ist in sich
steril, es liflt den Denkenden in seiner Existenz ebenso unberiihrt wie das extensive
Wissen. Es mochte zwar zur Wahrheit vorstofien, bleibt aber bei einem fiir die
Existenz gleichgiiltigen, wenn auch methodisch sauber durchdachten Faktenwissen
stehen. Zu diesem objektiven Denken merkt Kierkegaard an: ,Fort vom Subjekt geht
der Weg zur objektiven Wahrheit, und wihrend das Subjekt und die Subjektivitat
gleichgiiltig werden, wird die Wahrheit es auch, und gerade dies ist ihre objektive
Giiltigkeit* (UN 1, 184)5.

407



Peter Jansen

Da die Welt in ihrer ,ddmonischen® Daseinsbefangenheit und Kastalien in seiner
,phantastischen® Weltflucht sich nicht aus der dsthetischen Sphire 16sen, nehmen weder
die Weltmenschen noch die kastalischen Ordensmitglieder die unbedingte Aufgabe des
Selbstwerdens, des Selbstseins in Existenz, in Angriff. Weil sie aber nicht sie selbst
werden, ist die bestimmende Kategorie ihres dsthetischen Lebens die Verzweiflung;
denn da die hochste Aufgabe des Menschen darin liegt, ein Selbst, eine Person zu wer-
den, ist nach Kierkegaard offensichtlich, ,dafl jegliche dsthetische Lebensanschauung
Verzweiflung ist, und daf ein jeder, der dsthetisch lebt, verzweifelt ist, er wisse es nun
oder er wisse es nicht® (EO II, 205).

Hier leuchtet nun ein gemeinsamer Grundrifi des Menschen bei Hesse und Kierke-
gaard auf; denn fiir beide ist die spezifische Existenz- und BewufStseinslage des Men-
schen dadurch zuhdchst ausgezeichnet, dafl er nicht nur in geschichtlichen, wirtschaft-
lichen, kulturellen, sozialen Verhiltnissen lebt, sondern selbst ein Verhiltnis verschie-
dener Gegensatzmomente ist, und daf er sich somit nicht nur zu seiner Umwelt ver-
halten muf, indem er die vorgegebenen Verhiltnisse bewuflt mitgestaltet, sondern dafl
er sich auch zu sich selbst verhalten mufl, indem er sich selbst allererst verwirklicht.

Dieser gemeinsame Grundrif des Menschen bei Hesse und Kierkegaard soll nun an
einigen Hauptpersonen des ,Glasperlenspiels® aufgewiesen werden; dabei wird sich
zeigen, dafl mit den Kierkegaardschen Kategorien der dsthetischen Existenz, mit den
Kategorien Verzweiflung, Angst, Schwermut, Sorge, die existentiellen Probleme dieser
Hauptpersonen bestimmt sind. Dariiber hinaus wird an Josef Knecht auch die weiter-
fiilhrende Bestimmung der ethischen Existenz in ihren wesentlichen Momenten des
Ernstes, des Humors und der entschiedenen Selbstwahl als Zielpunkt des Menschen
in Hesses ,,Glasperlenspiel aufscheinen.

Verzweiflung und Schwermut oder Fritz Tegularius und Plinio Designori

Fritz Tegularius kann als Musterbeispiel fiir die kastalische Art der Selbstent-
fremdung und Verzweiflung angesehen werden; er ist auch in Josef Knechts Augen
zugleich die Verkorperung hochster kastalischer Fahigkeiten und das mahnende
Vorzeichen fiir deren Demoralisierung und Untergang® (216). Zugleich kann Tegula-
rius aber auch als getreues Spiegelbild des Asthetikers A gelten, den Kierkegaard in
,Entweder/Oder® dargestellt hat. Wie dieser hat er das Verfithrerische des Lebens
und die Zufilligkeit der Welt durchschaut, und wie dieser besitzt er die sublimierteste
4sthetische Lebensanschauung, indem er die Verzweiflung selbst zur Lebensanschauung
macht. Er geniefit sich selbst und ist sich zugleich der Nichtigkeit dieses Selbstgenusses
bewufit.

Seine Verzweiflung ist nicht aktuell bedingt, nicht von einer zufillig vorliegenden
Situation bestimmt, sondern eine , Verzweiflung im Gedanken®, wie Kierkegaard diese
Art der Verzweiflung nennt. In seiner Verzweiflung ist er sich selbst, seinem Tun

408



Asthetisches Sein und ethische Existenz

und Lassen bestindig voraus. So kann er sich mit ungeheurer Energie auf eine voll-
kommen unwichtige Sache stiirzen, um sie im nichsten Augenblick wieder voller
Gleichgiiltigkeit liegen zu lassen. All sein Tun ist nur von einem augenblicklichen
Sinn getragen, so dafl er jede zusammenhingende, kontinuierliche Tdtigkeit hafit. Dies
erklirt sich daraus, dafl auch sein Leben in viele Augenblicke aufgespalten ist und
keinen inneren Zusammenhalt, keine Kontinuitit hat. Daher kann man mit dem
Ethiker B aus ,Entweder/Oder® zu Fritz Tegularius sagen: ,Du fiirchtest stets das
Zusammenhingende, und zwar vornehmlich aus dem Grunde, dafl es dich der Gelegen-
heit zum Selbstbetrug beraubt. Die Kraft, die du besitzt, ist die Kraft der Verzweif-
lung; sie ist intensiver als gewohnliche menschliche Kraft, aber sie dauert auch kiirzer
ot (EOMT 201

Als Fritz Tegularius von dem Plan Josef Knechts hért, Kastalien zu werlassen, und
von diesem aufgefordert wird, ihm bei der Begriindung dieses Entschlusses durch
historische Argumente behilflich zu sein, stiirzt er sich sogleich in geschichtliche Studien,
obwohl er noch kurz nach der Riickkehr Knechts aus Mariafels leidenschaftlich die
Meinung vertreten hat, die Geschichte sei ,etwas so Hifliches, zugleich Banales und
Teuflisches, zugleich ScheuRliches und Langweiliges, dafl er nicht begreife, wie man
sich mit ihr befassen kénne® (220). Aber nun, wo es darum geht, einen fiir ihn aben-
teuerlichen Plan auszufilhren und gegen die kastalische Hierarchie Sturm zu laufen,
packt er diese Studien mit stirkster Kraft an und arbeitet sich in die thm widerwiértige
Materie ein. Doch die Studien, die er mit dem ,Eifer und der Zihigkeit® in Angriff
nimmt, ,die er fiir abseitige und einsame Unternehmungen aufzubringen vermochte®
(267), sind fiir ihn existentiell unbedeutend. Sie dienen ihm letztlich nur dazu, den
Geist zu vergniigen, indem er sie gleichsam in einem glanzvollen Feuerwerk abbrennt.
Die Leidenschaft, mit der er eine Sache angeht, macht ihn nicht blind, sondern nur
noch hellsichtiger fiir seine Verzweiflung. In theoretischer und praktischer Hinsicht ist
er mit der Welt fertig, aber er hat keine Anschauung vom Leben, von seiner Existenz,
von seinem Selbst.

Der Verzicht auf den Zusammenhang des Lebens und der tragische Zweifel am
Geistigen lassen Tegularius nicht unberiihrt. Knecht, der sich fiir Tegularius verant-
wortlich fithlt, da er den labilen Charakter seines Freundes kennt, schreibt in seiner
Charakreristik: ,,Sein Mangel dufiert sich korperlich in Depressionszustinden, Perioden
der Schlaflosigkeit und nervosen Schmerzen, seelisch zeitweise in Melancholie, heftigem
Einsamkeitsbediirfnis, Angst vor Pflicht und Verantwortung, vermutlich auch in
Gedanken an Selbstmord® (114). Um seine Umgebung tiber seine innere Unsicherheit
und ingstliche Hilflosigkeit hinwegzutiuschen, sondert er sich haufig ab und ist ver-
schlossen. Sich selbst sucht er durch ein betont individualistisches Auftreten von seiner
Verzweiflung abzulenken. Doch er kann seine Verzweiflung nicht vergessen, sie steckt
2u tief in seinen Gedanken. Seine Unzufriedenheit mit Kastalien und seine Verzweif-
lung im Gedanken, die als stindige Qual in ihm zugegen sind, schlagen in Schwermut
um, seine Weltverachtung steigert sich zur Daseinsangst. Die selbstersetzende Kraft

29 Stimmen 195, 6 409



Peter Jansen

seines dsthetischen Lebens und Denkens ist so groff, daf er sich hiufig mit Selbstmord-
gedanken trigt, ja tragen mufl; denn in ihm ist nichts mehr, das ihn zerstreuen kénnte,
alle Lust der Welt ist ihm bedeutungslos, sogar der Selbstgenuff des Geistes ist ihm
fragwiirdig geworden. Vor anderen vermag er zu verbergen, daf sein Leben Ver-
zweiflung ist, vor sich selbst kann er es nicht.

Wie Fritz Tegularius sich von seiner , Verzweiflung im Gedanken® nicht befreien
kann und so einem Sterbenden gleicht, der tiglich neu stirbt, ohne jedoch wirklich
sterben zu konnen, da er in seiner Verzweiflung den Tod tbtet, so vermag auch Plinio
Designori sich nicht von seiner bewufiten , Verzweiflung der Schwachheit® zu l5sen.
Doch wihrend Fritz Tegularius seine Verzweiflung nicht iiberwindet, weil er nicht
den Bereich des sthetischen Daseins verliflt, scheitert Designori gerade an diesem
Schritt aus dem dsthetischen Dasein in die ethische Existenzsphire. Tegularius ist sich
zwar seines Selbst bewufit, doch er geht nicht daran, es zu verwirklichen, und ver-
zweifelt in seinem Denken; Designori, der sich ebenfalls seines Selbst bewufit ist, will
sein Selbst zwar verwirklichen, aber sein Versuch mifigliickt und er verzweifelt aus
Schwachheit. Diese Verzweiflung ist sich ihrer als Verzweiflung und ihrer Ursachen
bewufit und so von gesteigerter Intensitit; denn, so sagt Kierkegaard, ,je mehr Be-
wufltsein, desto intensivere Verzweiflung® (KT 40). Wihrend seiner Schulzeit in
Waldzell, wo Designori dem Brauch seiner patrizischen Familie gemif als Hospitant
erzogen wird, erkennt er, dafl das weltliche Leben, das er so sehr verherrlicht, ohne
geistige Zucht immer mehr versumpfen mufl; andererseits sieht er aber auch deutlich,
dafl ein rein auf den Geist gestelltes Leben, wie es Kastalien fithrt, gewagt und gefahr-
lich ist, da es sehr leicht in Unfruchtbarkeit und Schongeisterei ausarten kann. Als
Plinio Waldzell verldft, sagt er daher zu Josef Knecht: ,, Jeder von uns weifl ja wohl,
dafl das, wogegen er kimpft, zu Recht existiert und seine unbestrittenen Werte hat®
(83).

So will er Kastalien und dessen Lebensweise und die Welt und deren Sprache in
Einklang bringen, will in seiner , Person Kastalien und die Welt zusammenbringen und
versdhnen® (237). Weltliche und kastalische Gesinnung sind fiir ihn nicht unvereinbare
Gegensitze, wie die meisten Kastalier in ihrem Hochmut glauben und wie viele Welt-
menschen in ihrer geistigen Dumpfheit annehmen, sondern Designori erkennt, daf}
beide Bereiche in der konkreten Person, im konkreten Selbst, vereint werden miissen.
Doch Plinio Designori scheitert bei seinem Versuch, in seiner Person Kastalien und
die Welt zu versshnen. Er will schliefflich einerseits nicht mehr er selbst sein, will
verzweifelt sein wirkliches Selbst mit all seinen Schwierigkeiten lossein, und anderer-
seits wiederum ist er bereits Selbst genug, um sich nicht in der Unmittelbarkeit der
Welt vollig zu verlieren und um sein Selbst nicht in einem gewissen Sinn zu lieben.

»Dies nennt man Verschlossenheit® (KT 61), schreibt Kierkegaard. Diese Verschlos-
senheit steht in direktem Gegensatz zur Unmittelbarkeit der Welt. Der so verschlossene
Plinio Designori hat gelernt, niemand in seine Verzweiflung einzuweihen. Daher
spricht er auch im ersten Zusammentreffen mit Josef Knecht auf einem Ferienspielkurs

410



Asthetisches Sein und ethische Existenz

in Kastalien nicht von seinen Noten, sondern spielt dem Freund ein unbekiimmertes
Leben vor. Und so wie er seinen Freund Josef Knecht von seiner Verzweiflung fern-
hile, fiihrt er auch in seinem Alltag fiir seine Mitmenschen das Leben eines Welt-
menschen: eines gebildeten Mannes, angenehm im Umgang, eines ungewdhnlich tiich-
tigen Beamten, eines respektablen Ehemannes und eines liebenden Vaters. Aber er ist
zugleich von einem starken Drang nach Einsamkeit beseelt.

Eine zweite Folge dieser Verzweiflung, die aufs engste verbunden ist mit der Ver-
schlossenheit, ist eine schwermiitige Resignation. Zu grofie Erregungen und zu viele
Schwierigkeiten hat Plinio in seiner verzweifelten Verschlossenheit unbewaltigt in sich
aufnehmen miissen, so daf Josef Knecht ohne Mihe ,eine rithrende, halb krank-
hafte, halb schicksalhafte Trauer, Vereinsamung und Hilflosigkeit® (231) vom Gesicht
Plinios ablesen kann. Er macht Plinio klar, daf dessen Verzweiflung aus Schwachheit
und die daraus resultierende Verschlossenheit und Schwermut nicht so sehr von Ka-
stalien und den Schwierigkeiten des weltlichen Lebens herrithren, sondern dafl sie ihre
wesentliche Ursache in ihm selbst haben; dafl er aber auch nicht bei der Verzweiflung
dariiber, dafl er ,eine Synthese aus den weltlichen und kastalischen Bestandteilen seiner
Herkunft und seines Charakters nicht zustande gebracht® (255) habe, stehenbleiben
diirfe, sondern dafl er auch weiterhin fiir seine Selbstverwirklichung verantwortlich
sei. Designori wird in diesem Gesprich mit Knecht erneut auf sein Selbst und auf seine
Verantwortung fiir seine Existenz aufmerksam; denn, so sagt Kierkegaard zu dieser
Verzweiflung: ,, Wohl kann ein Mensch in Leid und Kummer dahingehen, ja sie kdnnen
so unendlich sein, daf sie ihn durchs ganze Leben begleiten, und das kann sogar etwas
Schones und Wahres sein; schwermiitig aber wird ein Mensch allein durch eignen Fehl®
(EO 11, 198).

Knecht zeigt Designori den Weg, auf dem er seine Verzweiflung und Schwermut
iiberwinden kann. Dieser Weg, der nicht sogleich aus der Verzweiflung heraus, sondern
durch die Verzweiflung hindurch in die ethische Existenzsphire hineinfiihrt, stimmt
genau mit dem Ratschlag Kierkegaards an den Asthetiker A in »Entweder/Oder® iiber-
ein: , Verzweifle!“ Designori soll micht in der Verzweiflung wie in einem uniiberwind-
lichen Leid stecken bleiben, sondern in entschiedener Annahme der selbstzersetzenden
Verzweiflung diese iiberwinden und durch die ethische Wahl zum ,Selbstsein in Exi-

stenz® gelangen.

Ernst und Humor des Ethikers oder Josef Knecht

Als Plinio Designori nach seiner Schulzeit Waldzell verldft, stellt sich auch fiir Josef
Knecht die Frage, ob sein Entschluf}, in Kastalien zu bleiben, richtig war: ,Und damit
stand er vor der alten quilenden Frage: war dieses Spiel wirklich das Hochste . .. Man
sieht, es war der alte Wettstreit zwischen Asthetisch und Ethisch, der sich in Knecht
vollzog. Die nie vollkommen ausgesprochene, aber auch niemals ganz schweigende

29+ 411



Peter Jansen

Frage war dieselbe, die da und dort in seinen Schiilergedichten in Waldzell so dunkel
und drohend aufgetaucht war — sie galt nicht nur dem Glasperlenspiel, sie galt Ka-
stalien tiberhaupt® (107). Indem Josef Knecht sich dazu entschliefit, in seinem Selbst,
in seiner Person Kastalien und die Welt miteinander zu verséhnen, die Gegensatz-
momente der dialektischen Grundstruktur des Menschen in seiner Selbstverwirklichung
miteinander zu vermitteln, gelangt er vom Asthetischen zum Ethischen. Wie der dsthe-
tische Mensch findet sich auch der Ethiker in einer ganz konkreten Welt vor, sieht sich
begrenzt durch Raum und Zeit, stoflt immer wieder an unwiderrufliche Grenzen und
macht so standig die Erfahrung seiner Endlichkeit.

Doch wihrend etwa die Weltmenschen bei dieser unmittelbaren Erfahrung der
Begrenztheit verharren und sich ,,dimonisch® im Dasein verfangen, vermag der Ethi-
ker die Welt zu ubergreifen, seine Existenz zu bewiltigen, so dafl er sich trotz seiner
konkreten Endlichkeitserfahrung auch immer als freier Mensch versteht, ohne dafl er
wie die Kastalier, die ebenfalls um die Freiheit wissen, sich , phantastisch® aus der Welt
ins Unendliche fliichtet. Der Ethiker gelangt durch Selbstreflexion zum Selbstbewuf3t-
sein, ergreift sich bewufit als Verhiltnis von Gegensatzmomenten, wahlt in Selbst-
verantwortung sein Selbst und setzt sich die unbedingte Aufgabe, sich als Selbst, als
Person zu verwirklichen. Diese Selbstverwirklichung kann jedoch nur dann geschehen,
wenn er seine Verhiltnishaftigkeit nicht als Mangel, sondern als seine Moglichkeit zur
Menschwerdung annimmt.

Schon zu seiner Studienzeit erkennt Josef Knecht somit, dafl alle dufleren Lebens-
stufen nur Durchginge sein diirfen und kdnnen; so schreibt er in einem Gedicht: ,Wie
jede Bliite welkt und jede Jugend dem Alter weicht, bliiht jede Lebensstufe, bliiht jede
Weisheit auch und Tugend zu ihrer Zeit und darf nicht dauern® (352). Dieser Durch-
gang durch die verschiedenen Lebensstufen wird von Hesse auch als ,Erwachen® be-
zeichnetr, und dieses Erwachen ist identisch mit dem Kierkegaardschen ,Offenbar-
werden®; denn erst nachdem Knecht den ganzen Prozefl des Erwachens durchlaufen
und sich selbst erkannt hat, nimmt er den schwierigsten Teil seiner Selbstverwirk-
lichung in Angriff: in seiner Person die Synthese von Welt und Kastalien herzustellen.
So steht die Selbsterkenntnis, der Vorgang des Erwachens bei Josef Knecht, sowohl
am Anfang wie am Ende der Selbstverwirklichung. Diese doppelte Funktion der
Selbsterkenntnis als Ausgang und Ziel der Selbstverwirklichung fithrt auch Kierke-
gaard an: ,Die Wendung gnothi seauton (Erkenne dich selbst) ist oft genug wieder-
holt worden, und man hat darin das Ziel fiir das gesamte menschliche Streben erblickt.
Das ist auch durchaus richtig, es ist jedoch auch ebenso gewiff, daf} dies nicht das Ziel
zu sein vermag, wenn es nicht zugleich der Anfang ist* (EO II, 275).

Da die Selbsterkenntnis die doppelte Funktion des Ausgangs und des Ziels hat,
bestimmt Kierkegaard sie niherhin als Selbstwahl; denn ,dies Erkennen ist keine
Kontemplation . . . es ist eine Besinnung auf sich selbst, die selber eine Handlung ist®
(EO 11, 276). Das ganze Leben Josef Knechts steht unter dem Gesetz der Selbst-
erkenntnis, der Selbstwahl und der schrittweisen Selbstverwirklichung. So tritt das

4.2



Asthetisches Sein und ethische Existenz

Problem der Selbstwahl bei ihm nicht erst auf, als er sich entscheidet, Kastalien zu
verlassen, sondern es zeigt sich schon da, als er sich entscheidet, in den kastalischen
Orden einzutreten. So ergreift er mit Ernst den Beruf des Glasperlenspielers, ohne jedoch
die ,phantastische® Flucht Kastaliens mitzumachen und die unbedingte Aufgabe der
Selbsterkenntnis und Selbstverwirklichung aus den Augen zu verlieren.

Zu dieser Klirung in seiner Lebensanschauung ist es gekommen, weil das Wissen
um die Gegensatzmomente in der menschlichen Existenz von ihm nicht verdringe
wurde. Daf die Welt eine grofie Wirklichkeit voll Anziehungskraft ist, dafl die Riick-
kehr einiger Kastalier in diese Welt gar kein Fall und kein Erliegen, sondern Sprung
und Tat ist, ein ,Loslassenkénnen® und ,Ernstmachen® (59), all dies, was in seiner
Schiilerzeit nur Ahnung ist, verdichtet sich mit fortschreitender Selbsterkenntnis immer
mehr zur Gewifheit. Knecht sieht zwar die Reinheit des kastalischen Lebens und die
Schénheit des Glasperlenspiels, aber er erkennt auch, dafl die Kastalier die Gegenwart
geopfert haben; ,doch heimlich diirsten wir nach Wirklichkeit* (345).

Aus diesem Drang nach Wirklichkeit und aus dem stindig wachsenden Erwachen
kommt Knecht schliefflich an den Punkt, wo er sich absolut entscheiden mufl, wo er
die Selbsterkenntnis in eine entschiedene Selbstverwirklichung umsetzen mufi, wo er
erkennt, dafl er in seiner Person die Synthese von Welt und Kastalien herstellen mufs.
Diese Entscheidung, die ihn aus Kastalien in die Welt fiihrt, trigt alle Momente der
ethischen Selbstwahl bei Kierkegaard. Knecht gibt sein fritheres Leben und Selbst, das
von kastalischen Momenten durchdrungen ist, nicht auf, vielmehr wihlc er dieses
4sthetische Selbst in seiner ethischen Selbstwahl mit. Die ethische Selbstwahl besteht
somit in der Konkretisierung der Personlichkeit, in der Vermittlung der Gegensatz-
momente, im anerkennenden Wissen um die Geschichtlichkeit, im Handeln in absoluter
Verantwortlichkeit, im Streben nach existentiell wichtiger Wahrheit. Indem Knecht
sich ethisch wihle und sich so konkretisiert, wird die ethische Grundstruktur seiner
Existenz offenbar und durchsichtig, ebenso wie bei dem Asthetiker im Durchbruch der
Verzweiflung sichtbar wurde, dafl er schon vorher verzweifelt war.

Da im ethischen Stadium die Dimension der wirklichen Existenz dadurch erreicht
wird, daf man eine entschiedene Verwirklichung des eigenen Selbst in Angriff nimmt,
ist die Grundstimmung des ethisch Existierenden der Ernst. Ernst und Selbstverwirk-
lichung sind untrennbar verbunden. Der Ernst ist fiir Kierkegaard die ,zentrale Stim-
mung®, in der sich das Selbst aus der dsthetischen Verlorenheit an die zufélligen Stim-
mungen, an die Daseinsangst, Schwermut, Verschlossenheit und Resignation und aus
der abstrakten Moglichkeit der volligen Ungebundenheit herausholt, um in die kon-
krete, wirkliche Freiheit einzutreten. Erst wenn diese Grundstimmung des Ernstes als
ethisches Moment erkannt wird, kann auch die ,Gelassenheit® und ,Heiterkeit® des
gereiften Josef Knecht verstanden werden. Denn obgleich er um die Verginglichkeit
weifl, verzweifelt er nicht wie der reflektierte Asthetiker in seiner Beliebigkeit, sondern
durch seinen existentiellen Ernst gelangt er zur Heiterkeit, die ,nicht Spiel und Ober-
fliche, sondern Ernst und Tiefe ist“ (252).

413



Peter Jansen

Dieser existentielle Ernst und die daraus entspringende Heiterkeit verhindern, dafl
Knecht in die mythische Traumleere des Innen flicht und sich in abstrakte Moglich-
keiten verliert, aber auch, dafl er Titigkeit und Handeln in jeder Hinsicht und um
jeden Preis anstrebt; vielmehr fithren ihn der Ernst und die gelassene Heiterkeit zum
Gleichgewicht von Innen und Aufien, von Geist und Welt, von Reflexion und Tétig-
keit, zum ,Gleichgewicht zwischen dem Asthetischen und Ethischen in der Heraus-
arbeitung der Personlichkeit® (EO 1I, 165), wie Kierkegaard fiir die Selbstwerdung
fordert. Somit ist nun deutlich, daf sich der Kierkegaardsche Begriff des ,existierenden
Geistes auf Josef Knecht unverkiirzt erdffnen lafit.

Wenn dieser Vergleich zwischen Hesses ,,Glasperlenspiel und der Kierkegaardschen
Existenzdialektik den ,klaren Blick® etwas getriibt hat, diesen klaren Blick, der alles
sogleich katalogisiert und rubriziert, der seine festen Vorstellungen und Vor-Urteile
hat und daher nie den Blids frei gibt fiir Eigenstindiges und Widerstandiges, dann
ist schon Wesentliches gewonnen. Dann zeigen sich hinter der glatten Fassade der gin-
gigen Hesse-Interpretationen Risse, die die Strukturihnlichkeit des Menschenbilds bei
Hesse und Kierkegaard aufleuchten lassen und ein unbefangeneres und damit besseres
Verstindnis der Dichtung Hesses ermdglichen. Dann wird auch offenbar, daff die Hin-
wendung zum einzelnen und die gelassene Heiterkeit, die Hesses Werk durchzieht,
weder Ausdruck eines billigen Humanititsoptimismus noch einer Flucht in die Inner-
lichkeit sind, daf in ihnen vielmehr ein existentieller Ernst erscheint, der der Kierke-
gaardschen Humorkonzeption sehr verwandt ist.

Vor diesem Hintergrund der konstitutionellen Verhiltnishaftigkeit, wesentlichen
Vorliufigkeit und unvermeidlichen Aufgegebenheit des Menschen ist dann Hesses Aus-
sage zu sehen, dafl der Mensch nicht schon Mensch durch Geburt ist, sondern sich in
seinem Leben erst zum Menschen machen mufl und daf er an dieser existentiellen
Aufgabe auch scheitern kann. ,Der Weg fiihrt aus der Unschuld in die Schuld, aus der
Schuld in die Verzweiflung entweder zum Untergang oder zur Erlosung: nimlich nicht
wieder hinter Moral und Kultur zuriick ins Kinderparadies, sondern iiber sie hinaus
in das Lebenkonnen kraft seines Glaubens® (Ges. Schriften VII, 391).

ANMERKUNGEN

t Hermann Hesse, Das Glasperlenspiel (Frankfurt 1967).

® Siren Kierkegaard, Die Krankheit zum Tode (Reinbek 1966).

% Soren Kierkegaard, Entweder/Oder (Diisseldorf 1956, 1957).

4 Soren Kierkegaard, Eine literarische Anzeige (Diisseldorf 1954).

5 Stren Kierkegaard, Abschliefende unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philosophischen Brocken
(Diisseldorf 1957, 1958).

414



