Jiirg Wunderli
Der Tod - Vernichtung oder Verwandlung?

Ein Beitrag aus medizinischer und medizinpsychologischer Sicht

Sterblichkeit ist eine Grundtatsache des Lebendigen. Eine — scheinbare — Ausnahme gibt
es nur auf der untersten Entwicklungstufe: Bakterien und Protozoen erleiden in der
Regel keinen physiologischen Tod, sondern besitzen dank ihrer asexuellen Fortpflan-
zung eine ,potentielle Unsterblichkeit* (Adolf Portmann). Faktisch kommt den Proto-
zoen aber keinerlei Unsterblichkeit zu, da sie ja stindig von hoherorganisierten Tieren
aufgefressen werden. Alles mehrzellige Leben besitzt Individualitit; diese aber mufd
erkauft werden durch Altern und Tod.

Die Sonderstellung des Menschen in der biologischen Schipfung bezieht sich gerade
auch auf den Tod; denn nur der Mensch als seiner selbst bewufites Wesen ist sich seiner
Verginglichkeit bewufit. Hoher entwickelte Tiere und Kleinkinder haben Todesahnun-
gen; aber erst der iiber sich selbst reflektierende Mensch weiff auch um seinen Tod. Der
Mensch kennt nicht mehr das Gliick der Unmittelbarkeit einer Miicke, iiber das Rilke in
den Duineser Elegien nachsinnt; er erwacht zum Selbstbewufitsein und damit zum
Menschsein. Der Preis besteht im Verlust des blofen In-den-Tag-hinein-Lebens und im
BewufYtsein der Verginglichkeit. Selbsterkenntnis und Todeserkenntnis sind unentrinn-
bar miteinander verbunden; der Mensch als bewufites Wesen kann kein anderer als ein
Mensch zum Tod hin sein. Der Mensch lebt bewufit in Raum und Zeit; er weifs von der
Zeitlichkeit alles empirisch-realen Seins, insbesondere seines eigenen. Allerdings bleibt es
auch dem Menschen, der sich seines Endes bewufit ist, vorbehalten, von seiner Unver-
ginglichkeit zu triumen und an eine Ewigkeit zu glauben. So wird, wie Platon sagte, das
Nachdenken iiber die Verginglichkeit des eigenen Seins und alles Seienden zum Grund
aller Philosophie.

Nun mufl das Bewufltsein der eigenen Verginglichkeit und — vor allem — der Unver-
meidbarkeit des eigenen Todes vom Menschen erst phylogenetisch und ontogenetisch er-
worben werden. Vergleichende prihistorische Forschungen iiber das Selbst- und Todes-
verstindnis des eiszeitlichen (altsteinzeitlichen) und des jungsteinzeitlichen Menschen
lassen vermuten, daf sich beim Ubergang des Menschen vom Paldolithikum zum Neo-
lithikum ein klarer Bruch in seiner Vorstellungswelt vollzog: Der Mensch erkannte seine
Gespaltenheit in Korper und Seele, aber auch die Gespaltenheit der Welt in eine Imma-
nenz und Transzendenz; damit wurde ihm die Unvermeidbarkeit des Todes bewufi,
und er stellte sich das Leben nach dem Tod als Weiterexistenz der Geistseele vor (Her-
bert Kithn). Vélkerkunde und Religionsgeschichte zeigen, dal manche ,Naturvolker®

773



Jiirg Wanderli

noch ein vor-menschliches Verhalten zum Tod hatten, das primér von Furcht vor dem
Toten — aber nicht vor dem Tod — geprigt war. Der Tod wird noch nicht in seiner Ra-
dikalitdt und Unvermeidbarkeit erkannt; man beobachtet lediglich angsterfiillt die un-
erkldrliche Verinderung des Toten und glaubt, dieser lebe weiter, freilich in einer ver-
dnderten Zustindlichkeit. Kinderpsychologische Forschungen schlieflich erweisen, daf
zwischen der Vorstellungswelt des Kleinkinds und derjenigen der sogenannten Primiti-
ven eine eigenartige Parallele besteht.

Drei Aspekte sind es, welche die Besonderheit des menschlichen Todes ausmachen. Ne-
ben der bereits besprochenen Erkenntnis von seiner Unvermeidbarkeit ist es zweitens die
Lebensimmanenz des Todes, die dem Menschen bewuflt werden kann, Dabei ist weniger
an die schlichte Tatsache zu denken, die in dem alten Ausspruch ,Nascentes morimur,
finisque ab origine pendet* zum Ausdruck kommt, vielmehr die Erkenntnis des stindi-
gen ,,Stirb und werde®, das sich wie ein roter Faden durch unser ganzes Leben hinzieht,

mehr noch: dafl wirkliches Leben erst dort entsteht, wo das beschrinkte, selbstische Le-
ben geopfert wird.

Der absolute Tod

Der dritte Aspekt des menschlichen Todes ist schlieflich die Endgiiltigkeit. Endgiiltig
heiflt, daf} der Tod eine absolute Schranke darstellt, nicht blof} eine Verdnderung. Kon-
sequent durchgedacht lautet die Frage: Stiirzt der Tod den Menschen in ein ontisches
Nichts, ist also der Tod absolut?

Noch die ,,Primitiven® und die Altsteinzeitmenschen glaubten an einen »lebendigen
Leichnam®: Der Mensch lebt nach dem Tod weiter, wenn auch ganz anders als bisher;
der Tote besitzt weiterhin Willens- und Handlungsfihigkeit und vermag, wenn auch
auf unerklirliche Weise, auf die Lebenden einzuwirken; er bendtigt im Grab Schmudk,
Waffen und Nahrung. Allmzhlich wurde aber aus der Beobachtung der Verwesungs-
prozesse selbstverstindlich, dafl der kérperliche Tod endgiiltig ist. Trifft diese Endgiil-
tigkeit auch fiir das seelisch-geistige Menschsein zu?

Die moderne Biologie und Medizin scheinen die These von der umfassenden Radikali-
tat des Todes zu untermauern. Ich fiihre lediglich einige Argumente an, die zur Stiitzung
der biologisch-medizinischen These des Ganztodes dienen:

1. Korperliche und seelische Funktionen sind untrennbar miteinander verbunden. Ins-
besondere kann sich kein Denk-, Willens- oder Wahrnehmungsakt ohne das korperliche,
nervose Substrat abspielen. Mit dem Tod des Korpers ist daher auch keine seelische
Funktion mehr denkbar.

2. Gerade das, was das Menschsein in besonderer Weise ausmacht, die personale Ich-
struktur, ist vollstindig abhingig von der intakten Hirnfunktion. Beweis: Hirnfunk-
tionstorungen aller Art haben seelisch-geistige Stdrungen zur Folge, akute korperliche
Stérungen beispielsweise Bewufitseinsgriibungen bis zum Koma, dem vollstindigen Be-

774



Der Tod — Vernichtung oder Verwandlung?

wufltseinsverlust, wihrend chronische und diffuse Hirnschidigungen unvermeidlich von
einem organischen Psychosyndrom bis zur Demenz fithren.

3. Der Hirntod als heute anerkannter klinischer Tod zieht irreversibel die Kata-.
strophe des ganzen Organismus nach sich. Der Hirntote zeigt keinerlei hirnphysiologi-
sche oder psychische Funktionen.

Bekanntlich gibt es auch eine theologische These des Ganztodes. Biologie und Medizin
konnen ja nichts anderes lehren als dies: Der Mensch stirbt, weil und insofern er Leib ist.
E. Jiingel bemerkt, dafl sich hieraus zwei ganz verschiedene Folgerungen ziehen lassen:

1. Wenn der Mensch stirbt, weil und insofern er Leib ist, stirbt der ganze Mensch.
Denn auch das seelisch-geistige Leben ist untrennbar an das korperliche Leben ge-
bunden.

2. Der Mensch ist noch etwas grundsitzlich anderes als Leib, ndmlich vom Korper we-
sensverschiedene Geistseele. Wenn also der Mensch stirbt, weil und insofern er Mensch
ist, trennen sich im Tod sterblicher Leib und unsterbliche Seele (Platon und davon be-
einflufft die christliche Anthropologie bis in die Neuzeit).

Es sind vor allem protestantische Theologen, die die Ganztodthese verfechten, so
Karl Barth, Helmut Thielicke und mit einer besonders wichtigen Schrift Oscar Cull-
mann. Die theologische Begriindung lautet kurz gefafit so: Der Mensch muf} seine voll-
stindige Vernichtung im Tod akzeptieren. Er ist, biblisch gesprochen, leibseelische Ein-
heit und unendlich weit von Gott, dem ,ginzlich anderen®, entfernt. Erst so gewinnt
die Hoffnung auf eine gnadenhafte, leibliche Auferstehung der Toten am Jiingsten Tag
Gewicht; nur so kann das reformatorische Prinzip ,,Solus Deus, sola gratia — Gott allein,
die Gnade allein® aufrechterhalten werden. Daher ist jede Unsterblichkeitshoffnung als
heidnisches Relikt strikt abzuweisen.

Einwinde gegen die Ganztodthese

1. Naturphilosophische Einwinde

Gewift mufl der Tod als Vernichtung der bisherigen Existenz ernst genommen wer-
den. Insofern hat die Ganztodthese Bedeutung. Sie wendet sich gegen eine unstatthafte
Verharmlosung des Todes, als ob der Tod blof} ein leichter Ubergang, das blofle Ab-
schiitteln des listigen Leibes wire. (Eine kritisch-philosophische Untersuchung miifite
allerdings erst noch zeigen, ob die Behauptung, Platon habe sich den Tod des Sokrates so
vorgestellt, zu Recht besteht.)

Dennoch, naturphilosophisch gesehen ist die Ganztodthese keineswegs zwingend. Sie
ergibt sich vom naturphilosophischen Standpunke aus erst dann, wenn das Seelisch-Gei-
stige vor-entscheidend vollig auf materielle Gegebenheiten reduziert wird. Dariiber ist
hier nicht zu rechten. Ebensogut ist jedenfalls ein ganz anderer Standpunke vertretbar:
Zwar nehmen wir nicht mehr, wie es ehemals geschah, zwei getrennte substantielle We-
senheiten, Kérper und Seele, an. Was empirisch vorliegt, ist stets eine leibseelische Ein-

775



Jiirg Wunderli

heit, Mensch als beseelter Leib, Realisation des Menschen mittels der Materie. Das heifit
nun nicht obligat, daf} der Mensch, durch die Materie erzeugt, nichts anderes als Materie
ist.

Was wir heute tiber die Entstechung des Weltalls aus dem sogenannten ,, Urknall“ und
iiber die Wandelbarkeit von Materie in Energie und umgekehrt wissen, ferner iiber die
merkwiirdige materielle und immateriell-energetische Doppelnatur des Mikrokosmos,
macht eine These wahrscheinlich, die der Fribourger Mineraloge Erwin Nickel entwik-
kelt hat: Es ist zu unterscheiden zwischen gewordener Materie und einem seinsgemif}
Vorgegebenen. Das seinsgemifl Vorgegebene wird erst zur Materie; die Schopfung hat
eine immaterielle, nur potent materielle Basis. Raum und Zeit sind dann nur eine von
vielen moglichen Determinationen, nimlich die Determination der existierenden, mani-
festen Materie. Bauplan und damit Struktur sind nicht der Materie immanent, sondern
werden nur mittels der Materie realisiert.

Dann kann aber auch der Tod transfigurativ (Transfiguration = Verkldrung) gedeu-
tet werden: Er bedeutet nicht die véllige Nichtung der primateriellen Struktur, sondern
lediglich die Zuriicknahme der raum-zeitlichen, materiellen Auflerung einer Struktur.
Diese letztlich spiritualistische Deutung der Schopfung kann zwar vom Materialismus
nicht nachvollzogen werden, zielt andererseits auch nicht unmittelbar auf ein christliches
Jenseits. Freilich hat auch der christliche Endzustand der Welt einen transfigurativen,
kosmischen Aspekt, was sich aus der Formel ,, Auferstehung des Leibes® ablesen 14f3t.

Es handelt sich hier auch nicht um eine pan-psychistische Deutung der Welt. Die Welt
wird aufgefaflt als die Verwirklichung eines immateriellen Vorgegebenen, als Zeugnis
des Absoluten in der Form von dynamisierten Strukturen.

2. Parapsychologische Einwinde

Die serids-wissenschaftliche Parapsychologie unserer Tage kann nicht, wie es der popu-
lire Spiritismus meint, die Unsterblichkeit der Seele beweisen. Nur dies eine ist erwie-
sen: Es gibt tatsichlich Phinomene, die mit der geltenden Physik und Psychologie nicht
erklarbar sind, so vor allem die aufersinnlichen Wahrnehmungen (Telepathie als aufier-
sinnliche Wahrnehmung fremdseelischer Vorginge, wie Gedanken und Gefithle; Hell-
sehen als auflersinnliche Wahrnehmung eines objektiven Ereignisses, ohne daff Zeugen
vorhanden sind; Prikognition als unerklirliches Vorauswissen eines Zukiinftigen). Das
Wenige, was parapsychologisch gesichert ist, zeigt, dafl etwas rational nicht Fafibares in
uns Raum und Zeit transzendieren kann. Dies ist kein Beweis, aber ein Hinweis fiir die
Transfiguration des leiblichen Phinomens Mensch im Tod.

3. Psychologie des Sterbenden

Die Biicher des Psychotherapeuten E. Wiesenhiitter und des evangelischen Theologen
J. Ch. Hampe haben Aufsehen erregt. Thre These griindet auf Selbsterfahrungen Ster-
bender, die wieder in das Leben zuriickkehrten, z. B. Ertrinkende, Abgestiirzte, Erfrie-
rende, nach intensivmedizinischer Wiederbelebung Aufgewachte usw. Wenn solche Men-
schen Erfahrungen hatten, berichteten sie iiber einen Ichaustritt im Sterbeerlebnis mit

776



Der Tod — Vernichtung oder Verwandlung?

Trennung der Seele vom Korper, iiber Ichausweitung und beseligende, vollig schmerz-
freie Lichterfahrung. Aus solchen Berichten schliefen Wiesenhiitter, Hampe u. a., dafl
der Mensch im Sterben tatsichlich in ein anderes, Lichtvolles, Ewiges eintrete. Fiir diese
These konnte sprechen, daff manche Sterbende kurz vor dem Tod nur noch von einem
groflen Licht berichten und oft in eine eigenartige Schmerzfreiheit eintauchen, ferner,
dafl die Lichterfahrung des Frischverstorbenen im historisch-kulturellen Raum weit-
verbreitet ist (Beispiele: Agyptisches Totenbuch, Tibetanisches Totenbuch, Goethes
Faust II).

Gegen die genannte These ist anzufiihren, daff nur ein kleiner Bruchteil der Wieder-
belebten von solchen Erfahrungen berichtet, dafl es auch schredkliche Todesvisionen gibt
und medizinisch gesehen der Zustand vor dem Tod, in der Agonie, einer Bewuftseins-
verdnderung mit Halluzinationen als Folge der akuten Hirnstérung (sogenannter aku-
ter exogener Reaktionstyp) entspricht. Gegeniiber allen Argumenten, die hier pro oder
kontra vorgebracht werden, ist jedenfalls festzuhalten, dafl es sich immer noch um Ster-
bende handelt, die nicht von einer eigentlichen Todeserfahrung oder gar einem allfalli-
gen Jenseits berichten kdnnen.

4. Was weifs das Unbewufte vom Tod?

Robert Lenenberger geht davon aus, das Unbewufite in uns wisse noch nichts vom
Tod, mit Hinweis auf kleine Kinder und Primitive. Der Mensch begegne dem Tod erst
durch Reflexion, aber noch nicht im Unbewufiten. Die Tiefenerfahrung der Natur und
damit das ,Wissen® des Unbewuflten sei es, sich im ewigen Kreislauf der Natur aufge-
hoben zu wissen. Der reflektierende Mensch aber wisse vom Tod und trete damit aus der
Unschuld der Kreatur heraus.

Wie wir eingangs erdrterten, ist daran richtig, dafl das Kleinkind, der altsteinzeitliche
Mensch und viele der sogenannten Primitiven die Verbindlichkeit des Todes noch nicht
kannten bzw. kennen. Die Todeserkenntnis ist eine Errungenschaft des Homo sapiens
als eines selbstbewuften und selbstreflelktierenden Wesens. Wie aber verhilt es sich mit
der unbewufiten Psyche ebendesselben Homo sapiens?

Die unvoreingenommene, nicht von materialistischer Ideologie geprigre Tiefenpsy-
chologie stellt im Gegensatz zu Leuenbergers These fest, daf} das Unbewufite sehr wohl
vom Tod weifl. Todestraume sind sogar recht hiufig, wenn auch meist in chiffrierter
Form. Das Unbewufite weifl aber auch davon, daff der Mensch im Tod nicht einfach
vernichtet wird. Der Tod wird durch dieses ,, Wissen* um die Geborgenheit in der Ewig-
keit irgendwie relativiert. Es gibt fiir das Unbewuflte sogar eine grofiere Katastrophe,
als sie der leibliche Tod darstellt: der seelische Tod als Verrat der Seele an das Nur-
Materielle. Das , Wissen® des Unbewufiten um Tod #nd Ewigkeit ist empirisch beleg-
bar; das Unbewufte andererseits gehdrt komplementir zum Bewufitsein und darf von
einer ganzheitlichen Schau nicht ausgeschlossen werden.

Besonders wichtige Hinweise in der genannten Richtung liefern spontan entstandene
Zeichnungen schwerkranker Kinder. Die Londoner Psychotherapeutin Susan Bach hat

777



Jiirg Wunderli

hier Pionierarbeit geleistet, die heute von Kinderpsychotherapeuten an den Universi-
tatskinderkliniken Ziirich und Heidelberg fortgesetzt wird. Es ist hier nicht der Ort, auf
Einzelheiten cinzugehen; ich verweise auf die am Schlu8 angefiihrten Originalschriften
von Susan Bach und das entsprechende Kapitel in meinem Buch ,, Vernichtung oder Ver-
wandlung®. Es stimmt jedenfalls nachdenklich, wenn man anhand von ,Bildgeschich-
ten® sechs- bis neunjihriger Kinder, die kurze Zeit spiter an Hirntumoren, Leukdmien
usw. starben, verfolgen kann, wie das Unbewuflte dieser Kinder mit einer verbliiffen-
den Sicherheit um den nahenden Tod wuflte, aber auch davon, dafl der Tod einen Uber-
gang oder eine Verwandlung darstellr.

Es gibt auch Beispiele dafiir, dafl véllig gesunde Kinder ihren Tod vorauswissen.

Ein Innerschweizer Bauer brachte eine Heufuhre nach Hause. Mit ihm fuhren seine beiden
Kinder, die sechsjihrige Irene und ihr etwas kleinerer Bruder. Nachher ging es wieder mit dem
Traktor hinaus auf das Feld, doch wollte Irene zuvor unbedingt ein paar Blumen zum Altar
der nahe gelegenen Kapelle stellen. Auf der nun folgenden Fahrt verungliickte der Vater mit
dem Traktor; er mufite an einer Strafenkreuzung briisk bremsen, und der Traktor kippte um.
Der Vater und der Bruder Irenes erlitten praktisch keine Verletzungen, doch das Madchen ge-
riet unter den Traktor und war sofort tot. Ganz kurze Zeit vor dem tédlichen Unfall, even-
tuell am Todestag selbst, zeichnete Irene eine sonderbare Skizze, die man erst nachher fand.
Irene war ein Kind, das viel zeichnete, aber nie etwas Ahnliches wie vor dem pl6tzlichen Tod.
Die vollig spontan entstandene Zeichnung zeigt oben ein Gekritzel, das sehr wohl einer Stra-
Renkreuzung entsprechen konnte. Unten etwas rechts sicht man ein Kind, das in ein krebsrotes
Rechtedk eingeschlossen ist. Brennendrote Farbe um den eigenen Korper weist in spontanen
Kinderzeichnungen oft auf einen brennendgefihrlichen Vorgang hin. Man mufl annehmen, daft
auf diese Weise die brennende Gefahr fiir das kérperliche Leben zum Ausdruck kommt. Viel-
Jeicht stellt das rote Rechteck auch den Sarg fiir Irene dar, deren Unbewuftes hier gewif§ das
Midchen selbst zeichnete. Zu beiden Seiten des Kindes stehen Engel mic Fliigeln und halten die
Hinde des Kindes. Holen sie das Kind ab in den Himmel? Weitere Engel stehen rund herum,
links einer, der zu tanzen scheint und jedenfalls ein frohliches Gesicht hat. Links auflen stehe
einsam ein Kind ohne Engelsfliigel; vielleicht ist es der beim Unfall ohne Verletzungen iiber-
lebende Bruder.

Es ist schwieriger, eine derartige Zeichnung zu interpretieren als spontane Zeichnun-
gen von noch lebenden Kindern, die man zu den Zeichnungen vorsichtig befragen kann.
Aber jedenfalls kommen auch bei Irene zwei Tatsachen deutlich zum Ausdruck: Einmal
das unheimlich sichere Vorauswissen des Kindes um den nahen Tod, sogar bei vélliger
Gesundheit, andererseits die Gewiftheit, dal der Tod nicht das vollige Ende bedeutet,
sondern dafl es auch im Tod von Engeln als Boten und Beschiitzern zwischen Himmel
und Erde behiitet ist.

Derartige spontane Kinderzeichnungen sind nur ein kleiner Hinweis dafiir, dafl
unser Unbewufites nicht nur um die Verginglichkeit und den Tod weif, sondern offen-
bar davon iiberzeugt ist, daf es eine Art Fortleben nach dem Tod gibt.

Dieselbe Sprache sprechen viele Todestriume. Als Beispiel, das ich einer Arbeit von
Christa Meves entnehme, fiihre ich folgenden Todestraum an:

Ein Philosophieprofessor, ein niichterner Mann von hoher Intelligenz, hielt nichts von Trau-
men und glaubte weder an Gott noch an eine Ewigkeit. Er trdumte einen Traum dreimal hin-

778



Der Tod — Vernichtung oder Verwandlung?

tereinander in grofier Klarheit, was die Wichrigkeit des Traums anzeigt. Der Traum lautet: ,,Ich
trdumte also, ich bin in meinem Horsaal und halte eine Vorlesung. Da merke ich — und ich
kann nicht erkennen, wie dies geschieht —, dafl immer mehr Studenten verschwinden, sich wohl
durch eine Tiir im Hintergrund davonschleichen. Die Zuhbrenden werden weniger und weni-
ger. Ich rede lauter und eindringlicher, ich benutze einfachere Worte, aber nichts hilft. Der Saal
leert sich weiter. Ich strenge mich immer mehr an, fiihle, wie mir der Schweiff ausbricht — da
kommt mir ploezlich der Gedanke und erfiillt mich mit grofler Ruhe und Gelassenheit: ich bin
ja hier nur Gastdozent. Eigentlich gehore ich gar nicht hierher. Ich gehére zu der koniglichen
Universitdt im hohen Norden. Ja, ich werde seiner Magnifizenz schreiben. Ich bleibe hier nicht
mehr lange, héchstens bis Ostern.

Den Tridumer erfiillte wohl eine gewisse Angst um diesen Traum, zumal er sich drei-
mal in derselben Form zeigte; aber er interpretierte ihn in keiner Phase als Todestraum
oder gar als unbewufites Wissen von seinem baldigen Tod. Was sollte denn an Ostern
anderes geschehen, als dafl er nach Semesterschlufy in die Ferien fuhr? Aber soweit kam
es nicht. Kurz vor Weihnachten erkrankte er vollig unerwartet an Magenkrebs; es
wurde eine Operation durchgefiihrt, an deren Folgen er kurze Zeit nach dem Fest starb,
ohne je die Schwere seiner Erkrankung erfaf}t zu haben. Im Bewuftsein war sozusagen
alles verdringt, was mit seinem Tod zu tun hatte. Aber das Unbewufite hatte Kenntnis
vom nahenden Ende auf Erden: ,Ich bleibe hier nicht mehr lange, hichstens noch bis
Ostern.” Das Unbewufte hatte wohl auch Kenntnis von einem Leben nach dem Tod,
dort, wo ,Seine Magnifizenz“ regiert, hoch im Norden — dem Symbol fiir das Ewige
(die Pyramidengriber der alten Agypter waren nordwirts angelegt) —, dort, wo er
eigentlich hingehort, ein Gast nur auf Erden. Und ist es nicht merkwiirdig, daff auch
das Unbewufite eines Nichtgliubigen und Agnostikers keine Furcht vor dem Tod hat,
sondern ihm als einem Ubergang ,mit grofier Ruhe und Gelassenheit® entgegensieht?

5. Theologische Kritik an der Ganztodthese ‘

Es steht mir als Mediziner und Psychotherapeut nicht zu, in die eigentliche theologi-
sche Diskussion einzugreifen. Einige Bemerkungen mdgen mir aber erlaubt sein. Manche
Theologen setzen sich heute mit demselben Pathos fiir die Endgiiltigkeit und Radikalitat
des Todes ein wie seinerzeit die Vertreter des Idealismus fiir die Unsterblichkeit der
Seele. Diese Theologen bekimpfen damit auch eine Kontinuitdt zwischen Gottes erster,
sterblicher Schépfung und der Auferweckung von den Toten. Ein Zwischenzustand zwi-
schen Tod und Jingstem Gericht wird abgelehnt; denn nach des Menschen Tod ist ein
Sein irgendwelcher Art vollig ausgeschlossen, bis eben zur Auferstehung am Ende aller
Tage.

Gerade diese These ist jedoch theologisch umstritten. Ich erwihne nur einige Uber-
legungen von Josef Ratzinger, dem Konzilstheologen und jetzigen Erzbischof von Miin-
chen: Mit dem Tod stirbt alles Vergingliche, Raum und Zeit héren fiir den Toten auf zu
existieren. Er tritt in ein ganz anderes ein. Dafl zwischen Tod und Auferstehung ein
zeitlicher Abstand liegt, ist eine rein menschliche Vorstellung. Das Dogma von der leib-
lichen Auferstehung Marias fordert auf, die blof8 lineare Vorstellung vom Ende der

779



Jiirg Wunderli

Tage zu korrigieren. Ewigkeit kommt nicht nach der Zeit, sondern ist das ganz andere
in der Zeit. Ein biblischer Hinweis ist etwa die Versicherung des sterbenden Jesus zu
dem mit ihm gekreuzigten rechten Schicher: ,Heute noch wirst du mit mir im Paradies
sein® (Lk 23,43).

So ist es moglich, wie es G. Greshake formuliert hat, dafl gegeniiber der Alternative
Unsterblichkeit oder Auferstehung, wie sie in der evangelischen Theologie entstand, in
der Zuordnung von Unsterblichkeit und Auferstehung, wie sie die katholische Tradition
kennt, zum Ausdruck kommt, der Mensch lse sich im Tod, obwohl als ganzer Mensch
sterbend, nicht ontisch in ein Nichts auf. Es wird sogar moglich, was W. Breuning im
Anschlufl an G. Greshake ausfiihrt, dafl der Ansatz der Eschata (als das Letzte, End-
giiltige, damit aber auch das Ganze), damit vielleicht sogar die individuelle Auferste-
hung, bereits im Tod erfolgt.

Wir fassen zusammen: Der Tod des Menschen bedeutet wirklich die Vernichtung sei-
ner empirischen, leibseelischen und egozentrierten Existenz. Alles raumzeitliche Fleisch
ist wie Gras und all seine Pracht wie die Blume des Feldes: ,Das Gras verdorrt, die
Blume welkt, wenn der Hauch des Herrn dariiberweht® (Jes 40,7). Jede andere Auf-
tassung wiirde den Tod verharmlosen und dessen Integration in das Leben versiumen.
Andererseits sprechen sehr viele — wie wir gesehen haben, auch medizinpsychologische —
Erfahrungen dafiir, dafl der Tod nicht nur der grofle Zerstorer, sondern auch der grofie
Verwandler ist: ,Denn dieses Vergingliche muf sich mit Unverginglichkeit bekleiden
und dieses Sterbliche mit Unsterblichkeit® (1 Kor 15, 53). Wissenschaftliche Beweise wird
man freilich nicht erwarten diirfen.

LITERATUR

S. Bach, Spontanes Malen schwerkranker Kinder (Documenta Geigy, Basel 1966); Spontaneous Pictures
of Leukemic Children as an Expression of the Total Personality, Mind and Body, in: Acta Paedopsychia-
trica 41 (1974/75) 86-104; W. Breuning, Systematische Entfaltung der eschatologischen Aussagen, in:
Mysterium salutis, Bd, 5 (Einsiedeln 1976); O. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele oder Auferstehung
der Toten? (Stuttgart 1976); G. Greshake, Auferstehung der Toten (Essen 1969); G. Greshake — G. Loh-
fink, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit (Freiburg 1975); J. Ch. Hampe, Sterben ist doch ganz
anders (Stuttgart 1975); E. Jingel, Tod (Stuttgart 1972); H. Kiibn, Erwachen und Aufstieg der Mensch-
heit (Frankfurt 1966); R. Lenenberger, Der Tod (Ziirich 1972); Chr. Meves, Jenseits des Todes, in: Le-
ben nach dem Sterben, hrsg. v. A, Rosenberg (Miinchen 1974); E. Nickel, Die Erfahrung der kosmischen
Dimension, in: Imago mundi 4 (1973); Zugang zur Wirklichkeit, Existenzerhellung aus den transma-
teriellen Zusammenhingen (Freiburg/Schweiz 1963); A. Portmann, Vom Lebendigen (Frankfurt 1973);
J. Ratzinger, Jenseits des Todes, in: Leben nach dem Sterben, hrsg. v. A. Rosenberg (Miinchen 1974);
E. Wiesenhiitter, Blick nach driiben (Hamburg 1974); J. Wunderli, Vernichtung oder Verwandlung?

(Stuttgart 1976).

780



