Werner H. Ritter

Gott eine Formel?

Der Hamburger Theologe Paul Schulz hat mit seinem Buch ,,Ist Gott eine ma-
thematische Formel? Ein Pastor im Glaubensprozefl seiner Kirche® (Reinbek
1977) Furore gemacht und Bewegung in die kirchlich-theologische Landschaft
gebracht, die ,,Fachidiotie“ (M. Horkheimer) heilsam verunsichert. Nicht zuletzt
hat er vielen, die meinten, Gott einstellungsmiflig endgiiltig iiberwunden zu
haben, die Gottesfrage neu ins Bewufltsein gerufen, ja, sie von einem natur-
wissenschaftlichen Horizont her als denkerischen Impuls gewissermaflen unter
die Haut geimpft und die vorgebliche Verniinftigkeit unserer Oberflichenstruk-
tur auf seine Weise in Frage gestellt.

Er hat, wie er es vermag, die Frage gestellt und (fiir sich) beantwortet, die
wohl unzihlige Christen des 20. Jahrhunderts sich — insgeheim — stellen: Wie
ist die Existenz Gottes vereinbar mit meinen naturwissenschaftlichen Kennt-
nissen und den Ergebnissen der naturwissenschaftlichen Forschung?

Theologie und Naturwissenschaft

Grob skizziert will Schulz ,Gott im naturwissenschaftlichen Rahmen zur
Sprache . . . bringen® (25): ,,Gott ereignet sich . . . in den unabdingbaren physi-
kalischen und chemischen Prozessen kosmischen Geschehens. Gott — das Abso-
lute, das Unabdingbare, eignet sich als Prinzip des Werdens, als Prinzip des Ge-
schehens, als Prinzip des Wirkens® (31). Deshalb postuliert Schulz, ,ein reales
Gottesbild zu entwerfen, das den immanenten Strukturen der Naturwissen-
schaften angemessen ist“ (9). Denn die Naturwissenschaft ist ,die Fortsetzung
der Religion und der Theologie mit — quantitativ besseren — methodischen Mit-
teln® (49).

Nun wird man sehen miissen, dafl beziiglich des Gesprichs Theologie — Na-
turwissenschaften ein grofler Nachholbedarf gegeben ist, daf eine Dringlichkeit
besteht, Gott auch angesichts naturwissenschaftlicher Erkenntnisse und Fort-
schritte zu denken. Insofern wird das Buch nicht vorschnell zu verwerfen sein.
Fraglich wird es allerdings dort, wo es die naturwissenschaftlichen Erkldrungen,
Theoreme und Kategorien als die Mittel theologisch-religitser Erkenntnisgewin-
nung bindend vorschreiben will; bestimmte doch so die Naturwissenschaft, was
Theologie fortan noch sein kinnte. Die Unhaltbarkeit dieses Versuchs diirfte

194



Gott eine Formel?

sich allein daraus ermessen lassen, wenn man von seiten der Theologie der Na-
turwissenschaft bindend vorgeben wollte, was sie kiinftig noch zu sein und zu
tun habe. Und schlieflich: Gott mit Hilfe naturwissenschaftlicher Kategorien
wiedergewinnen zu wollen, diirfte dem ,normalen® Naturwissenschaftler eben
gerade nicht moglich sein, ist vielmehr ein Hinweis auf die glaubensmifiigen
(erkenntnisleitenden) Interessen des (Physiko-), Theo-logen®, der auf der Basis
der ,fides quaerens intellectum® arbeitet, mit anderen Worten: nicht als ,unbe-
schriebenes Blatt“ spricht, sondern als einer, der schon glaubt und hier im natur-
wissenschaftlichen Bereich seinen Glauben denkend abzuschreiten sucht.

Dann aber ist Gott keine ,, Weltformel®, keine ,,mathematische Formel®, die
man beliebig gegentiber jedermann ausweisen und einsehbar machen konnte,
sondern eine Denkfigur, eine Denkmoglichkeit — erméglicht durch das Eintreten
in den ,theologischen Zirkel“ (P. Tillich). Der ,neutrale®, wissenschaftsmetho-
dologisch streng und (deshalb) ,atheistisch® experimentierende Naturwissen-
schaftler erfihrt — in der Regel — die ,Offenheit” der evolutiven Prozesse und
»Kontingenz“, nicht mehr und nicht weniger. Deutet er diese ,,Offenheit welt-
anschaulich — was wohl jeder Mensch auf seine Weise tut, tun muff —, dann hat
er den Boden der naturwissenschaftlichen Methodologie und Erkenntnisgewin-
nung verlassen und spricht als einer, der nach ,iibergreifenden Zusammenhin-
gen®, nach Orientierung, Lebensorientierung und ,Sinn“ sucht. Letzteres darf
ihm niemand — auch nicht im Namen der (Natur-)Wissenschaft — streitig ma-
chen.

»Kinder des Weltalls“ (H. v. Ditfurth) — Kinder Gottes?

Nun sicher, man kénnte zugunsten einer Art ,,Physiko-Theologie“ in neuerer
Zeit das Buch von Hoimar v. Ditfurth ,Kinder des Weltalls“ (1970) in Anschlag
bringen — ob mit der Billigung des Autors, mag dahingestellt bleiben. Immerhin
diirften Ditfurths Ausfithrungen ein gewisses Pendant zu Jacques Monod sein,
der beziiglich des Evolutionsprozesses allein fiir den ,Zufall“ plidieren wollte.
Ditfurth dagegen lifit ein Bild von der Erde als einem Raumschiff im trostlos -
leeren All wissenschaftlich nicht zu; versucht er doch Strukturen bis hinein in die
Tiefen des Weltraums zu entdecken, Strukturen, die Raum zur Entfaltung
menschlichen Lebens auf der Erde ermdglichen. Nach seiner Einschdtzung ent-
springt aus den ,, Tiefen“ des Raums und der Jahrmilliarden die Geschichte der
Atome, Spiralnebel, Planeten, der Erde, des Lebens und unserer Geschichte.

Und zweifelsohne kann Ditfurth einiges anfithren, was die Zufallshypothese
nach Monod fraglich erscheinen 1df8t: Da ist der Mond, der durch die ,,Bremse®
der Gezeiten die Erde zu einem kosmischen Dynamo macht, ein Sachverhalt, der
das Magnetfeld zeitigt. Das Magnetfeld wiederum ist lebensnotwendig, da sonst

- 195



Werner H. Ritter

der Sonnenwind uns unsere Lebensmdglichkeiten ,wegbliese“ (kdme doch
anders zuviel radioaktiver Kohlenstoff auf die Erde) usw.

Offenkundig: Ditfurth will mit seiner Schau beim Menschen nicht das Gefiihl
,unausdenkbarer Einsamkeit und Verlorenheit im riesigen Universum® (14)
aufkommen lassen, insofern ist ihm als Wissenschaftler an einer Art ,existen-
tieller Symbolik® gelegen. In der Tat enthilt ein — wie auch immer beschaffe-
nes — Weltbild, eine ,,Grammatik der Schépfung® (G. Altner, 1971), zugleich so
etwas wie eine ,verborgene Grammatik des Lebensgefiihls“: ob ich ,ein Zigeu-
ner am Rande des Universums® bin (Monod, 211) oder ob ich ,im Plan der
Schopfung enthalten® bin, das macht einen Unterschied fiir den Sinn meines
Lebens aus. Dergestalt sind die Theorien und das erkenntnisleitende Interesse
der Naturwissenschaftler weder theologisch noch existentiell gleichgiiltig!.

»Physiko-Theologie“? Wohl kaum! Doch scheinen Ditfurths Ergebnisse die
,Offenheit® der evolutiven Prozesse plausibel zu machen. Ob diese ,,Offenheit®
von einem ,unbefangenen® Standpunkt aus als ,verborgene Theologie“ (in)
der Naturwissenschaft bezeichnet werden muf, wage ich zu bezweifeln.

Der Theologe und Journalist E. Chr. Hirsch? hat versucht, die religiose Ent-
stellung bekannter Naturwissenschaftler so zu kennzeichnen: ,Werner Heisen-
bergs Glaube an die zentrale Ordnung (28#.); ,Pascual Jordans Glaube an
den gottlichen Zufall“ (43ff.); ,Carl Friedrich von Weizsicker und die Herr-
lichkeit Gottes” (65 f1.). ‘

Interessant diirfte im Vergleich dazu Heisenbergs, Jordans und Weizsddkers
Selbstbeurteilung ihrer Sicht des Verhiltnisses von Naturwissenschaft und Reli-
gion sein. So mahnt etwa W. Heisenberg ausdriicklich, daf8 man die beiden
Sprachen (die wissenschaftliche und die religiose) nicht durcheinanderbringen®
diirfe?®; P. Jordan betont, ,,dafl alle Hindernisse, alle Mauern, welche die dltere
Naturwissenschaft auf dem Wege zur Religion aufgerichtet hatte, heute nicht
mehr da sind“% Kennzeichnenderweise duflert er sich so aber bewuft nur in
Vor- oder Nachworten! Denn gerade dies glaubt Jordan wissenschaftlich nicht
leisten zu konnen: ,aus naturwissenschaftlichen Feststellungen heraus eine
Briicke oder eine Treppe zur religivsen Wahrheitserkenntnis aufzubauen®?.

C. F. von Weizsicker schlieRlich meldet gegeniiber der religidsen Kennzeich-
nung seiner Position durch E. Chr. Hirsch deutliche Vorbehalte an: ,,. .. iiber
die Dinge, von denen hier die Rede ist, gibt es, wie man bei Platon lernen kann,
keine sprachlich formulierbare allgemeingiiltige Theorie. Das gilt auch fiir die
Kapiteliiberschrift, die Sie gewahlt haben. Wenn ich im Gesprich mit Herrn
Hirsch ihm spontan und direkt einen Satz von der Herrlichkeit Gottes ins Ge-
sicht sage, damit durch die angehduften Ungenauigkeiten der begrifflich formu-
lierenden Theologie und Philosophie hindurch eine elementare Erfahrung sicht-
bar werden kann, so bedeutet das nicht, daf} ich so etwas wie eine begriffliche
Theologie der Herrlichkeit Gottes hitte* (Hirsch, 71.).

196



Gott eine Formel?
Deutungswissen und Wertentscheidung

C. F. von Weizsicker hat neuerdings beziiglich der Bedeutung der Gottes-
frage fiir die Wissenschaft sehr Treffendes formuliert: ,Die Gottesfrage ist fur
die Wissenschaft nicht aktuell . . . Die soziale Gruppe der Wissenschaftler besitzt
in der Tat weder in der Summe ihrer anerkannten Erkenntnisse noch im Ver-
haltenssystem ihrer anerkannten Methoden Aussagen iiber Gott oder ein Ver-
halten zu Gott ... Diese Stilisierung ist unter dem Titel der Wertneutralitit
eigens so gemacht, daf Fragen, die man normative Fragen nennen kann, aufler-
halb der Wissenschaft bleiben . . . Die wertneutrale Wissenschaft hat nun durch
ihre Stilisierung schon vorweg dariiber verfiigt, daff die Gottesfrage in ihr nicht
auftauchen kann . . . Der Glaube an die Wertneutralitit ist . . . ein herrschendes,
ja ein definierendes soziales Merkmal der heutigen Wissenschaft, der sogenann-
ten scientific community. Deshalb kann innerhalb der einzelnen Wissenschaft
die Gottesfrage nur im individuellen Bewufitsein des einzelnen Wissenschaftlers
auftreten, so als sei sie seine private Frage. In der heutigen wissenschaftlich-
technischen Welt ist Religion fiir den Triger des von dieser Welt als allgemein
verbindlich anerkannten Bewufitseins eine Privatsache.“ ¢

Interessant scheint mir die Kennzeichnung der Wertneutralitit als ,,Glaube®.
Wertneutralitdt erweist sich, wie K. R. Popper gezeigt hat, je linger, desto mehr
als Fiktion, die wissenschaftstheoretisch nicht aufrechtzuerhalten ist; offensicht-
lich bleibt dem Menschen als Ausweg nur der ,Glaube®, es sei etwas wert-
neutral. Ohne eine solche ,glaubende“ Grundperspektive, so darf man vermu-
ten, wird Leben un-sicher, ergeben sich ,noogene Neurosen®, verliert sich der
Mensch im Sinn-losen. So gesehen setzt sich jeder mit ,Glaubensinhalten® aus-
einander, die ithn zur Entscheidung zwingen: ,Es ist, glaube ich, eine der wich-
tigen Entscheidungen, die man im Leben treffen kann, von welcher Basis aus
man sich orientieren will“ (A. Mitscherlich). Eben weil sich ,Leben® als so kom-
plex erweist, daf} es nie mit empirisch-wissenschaftlichen Methoden vollstindig
wird erfafit werden konnen, sind Menschen vor Entscheidungen beziiglich ihrer
»Glaubensinhalte« gestellt.

Mit ,Deutungswissen“ konnte man jenen Anteil unserer Erkenntnis bezeich-
nen, der nicht empirisch abzusichern ist, sondern das empirisch Nachweisbare
als Theorie umgreift; denn das, was fiir uns ,, Wirklichkeit* ist, ist immer schon
mitaufgebaut durch Interpretation und vorgingige Entscheidung. Jede Angabe
von ,Sinn“, jedes Deutungswissen ist aber als trans-empirisches Unternehmen
»Glaubens“-~-Akt und Hoffnungsakt: ,,Auch die Fortschrittsidee, auch die Ne-
gation des Sinnes im Nihilismus sind nicht mehr Wissensakte, sondern trans-
empirische Stellungnahmen zur Zukunft.“7 Und schliefflich miifite einer auto-
nom-autarken Vernunft noch gesagt werden, ,daf sie noch unglaublich viel blof
glaubt “8,

197



Werner H. Ritter

Insofern ist in einem grundsitzlichen wissenssoziologischen Sinn kein , Deu-
tungswissen®, keine ,Ideologie® schon fiir sich a priori ,richtiger®, ,besser",
,wissenschaftlicher® als die anderen. Sie werden vielmehr alle ohne Ausnahme
den , Beweis des Geistes und der Kraft“ antreten und — theologisch gesprochen —
der Offenbarung alles Irdisch-Verginglichen harren miissen. Entscheidungen
schlieffen mit ein, daf die Griinde dafiir nie absolut zwingend sind; denn dann
wiirde es sich nicht mehr um Entscheidungen handeln. Entscheidungen schliefen
auch mit ein, dafl es andere Entscheidungsmoglichkeiten gibt und damit eine
Pluralitdt der Entscheidungen. So gesehen ist heute verstirkt auf die ,verschie-
dene(n) Formen der Selbst-Transzendierung® (P. L. Berger), die verschiedenen
,Sinn-Inhalte“ also und damit anstehende ,,Entscheidung® zu achten — ein Sach-
verhalt, der mit dem Wort ,Entscheidungspositivismus® nur unzureichend und
negativ eingeholt werden kann.

Theologie als Sinnangebot

Diese beiden Priamissen akzeptierend ist die Theologie gehalten, sich mit ihrer
»Ur-kunde“ in die Daseinsauslegung einzubringen. Da niemand unter uns mit
einem ,fertigen Sinn des Lebens zur Welt“ (L. Kolakowski) kommt, hat der
christliche Glaube als Sinnangebot im Sozialisationsprozef} eine Realisierungs-
chance. Sicher ist ,,Sinn® nur in der Theorie absolut frei wihlbar; realfaktisch
mufl diese Theorie eine gewisse Prizisierung erfahren: Wer kommt — entwick-
lungspsychologisch gesehen — zum ,,Sinn“, zum ,Glauben® anders als in und
iiber die Gemeinschaft mit und durch andere ,glaubende“ Menschen? Gleich-
wohl sollten wir, wenn Weitervermittlung von ,,Sinn“ fiir die Folgegeneratio-
nen lebensnotwendig ist, uns um ,,Kriterien“ unseres ,,Sinnes“ bemiithen. Wohl-
gemerkt: Keiner kann dem anderen Menschen diese ,, Wahl“ und personliche
Entscheidung abnehmen. Wenn freilich ,unser Sinn“ wirkmichtig werden soll,
dann werden wir ,entschieden® und offen von ihm Zeugnis zu geben haben.

Dafl wir hier bei der , Ausweisung“ zum denkerischen Nachvollzug unseres
Glaubens auch auf die Ergebnisse der Human- und Naturwissenschaften zu-
riickgreifen und die Phinomene ,Kontingenz®, ,Offenheit“ theologisch deuten
und meditieren konnen, sei ausdriicklich vermerkt. Wenn Glaube nicht welt-
und wertlos werden will, dann hat er die ,Welt“ in seine Reflexionen einzu-
beziehen. H. Fries sieht wohl recht: ,Ein Glaube, der sich um den Bezug zur
Welt nicht kiimmert, ruft eine Welt hervor, die sich um den Glauben nicht kiim-
mert, der weltlosen Religion entspricht die religionslose Welt.“? So gesehen ist
es Chance und Notwendigkeit in einem, Welt, Mensch und Natur als ,Schép-
fung® theologisch zu reflektieren und zu meditieren.

Der Argumentation, dem denkerischen Akt, kommt in der Theologie notwen-

198



Gott eine Formel?

digerweise ein sehr wichtiger Stellenwert zu. Doch stofit jede Denkbewegung an
Grenzen, namlich dort, wo sie auf das ,einmalige Handeln Gottes“ trifft: ,An
dieser Stelle angekommen, kann die Theologie nicht mehr argumentativ, son-
dern nur noch narrativ sprechen.“1 ,Sinn“, ,Deutungswissen® kann letztlich
nur erzihlt werden: ,wir teilen sie einander mit, preisen die unsrige den ande-
ren an, erzdhlen uns unsere Begriindungen und die Lebenserfahrungen, die wir
mit ihnen machen. Wir konnen sie vergleichen; ... Wir konnen aber einander
nicht tiberzeugen, den eigenen Glauben nicht beim anderen herstellen.“ ' Gott
als Formel? Weder theologisch noch logisch: Formeln haben es an sich, ja es ist
ihre ,conditio sine qua non®, exakte Losungen zu liefern. Eine Weltformel in
dem Sinn ist nicht bekannt. Ganz abgesehen sei hier von der Frage, ob und in-
wieweit ,exakte Losungen® menschlichem Leben Sinn einzustiften vermogen,
unbegriffen auch noch das, was christlicher Glaube und Theologie mit Erlésung
zu sagen versuchen.

Wenn Theologie ,Welt“ als Schopfung bedenkt, wenn Theologie Grund-
symbole des christlichen Glaubens nicht als autoritire Tradition, sondern als
Aufweis der Existenzbedingungen menschlichen Lebens und menschlicher Frei-
heit vermitteln und darstellen kénnte — sowohl , inhaltlich® wie ,methodisch® —,
dann hat sie einen Platz auch in der sakularen Welt und im Haus der (Natur-)
Wissenschaften: ihre ,Definition® der Welt als ,Herrschaftsbereich Gottes®, ihre
»Definition“ des Menschen als ,gerechtfertigt durch den Glauben® kann sich
sehen lassen — nicht nur wegen ihres ideologiekritischen Charakters.

,Gott als Geheimnis der Welt

Menschen transzendieren Vorfindliches, suchen iiber sich selbst hinaus, sie fra-
gen kritisch-infragestellend und skeptisch bis leidenschaftlich suchend nach
»Sinn“. Der Mensch hat nicht nur ein technisches, sondern auch ein ,sinnhaftes®
(moralisch-soziales) Erkenntnisinteresse: ,Das letztere ist auf die — auch von
der technischen Praxis schon vorausgesetzte — Verstindigung tiber Moglichkeit
und Normen eines sinnvollen In-der-Welt-Seins gerichtet.“ 12 Daf} ,,Sinn® in
dem Mafl auch mit Tradition und Traditionsvermittlung zu tun hat, wird in
dem Moment vollends deutlich, wo man erkennt, daf} 1. fortschreitende Tech-
nologisierung nicht automatisch und gleichzeitig ,Sinn“ produziert und 2. dafl
uns kein unbegrenztes Arsenal von Sinnmdglichkeiten (Ressourcen) zur Ver-
fiigung steht (W. Oelmiiller).

Sinnbedarf 1ift Menschen fragen: Sie fragen als solche, die betroffen sind
vom drohenden Sinnverlust (V. E. Frankl), von Erfahrungen radikaler End-
lichkeit (A. Schaff, M. Machovec, L. Kolakowski), von der ,,Sehnsucht nach dem
ganz Anderen® (M. Horkheimer) und dem ,Wunsch ganz zu sein“ (D. Solle).

199



Werner H. Ritter

Sie fragen als solche, die betroffen sind von der Welt- und Selbstzerstérung des
Menschen (C. Amery). Sie fragen als solche, die betroffen sind durch Leid, Ent-
fremdung und gesellschaftliche Ungerechtigkeit ... In diesem Horizont kann
die Gottesfrage neu in den Blick kommen, kann ,,Gott“ als Moglichkeit erkannt
werden, ,Sinn® zu erfahren und zu leben.

Freilich ist aus der Frage des Menschen, seiner ,Exzentrizitit®, nicht not-
wendigerweise Gott als Antwort bzw. Gottes Antwort abzuleiten; es liegt also
kein kausales Folgeverhiltnis vor. Frage und Antwort verhalten sich vielmehr —
wie P. Tillich einleuchtend gezeigt hat — nicht einlinig, deduktiv, sondern kor-
relativ zueinander: Gott taucht angesichts der Frage des Menschen, des Men-
schen als Frage, ungeschuldet, unverdankt, ja unvermutet auf.

Wasmachtein ,,Geheimnis“ —im Unterschied etwa zum Ritsel —aus? H. Zahrnt
nennt drei , Kriterien®: ,,1. Ein Geheimnis ist einfach da. Es wird nicht vom
Menschen geschaffen, sondern es begegnet dem Menschen . .. 2. Ein Geheimnis
kann sprechen. Auch wenn es sich nicht enthiillt, so bleibt es dennoch nicht
stumm, sondern teilt sich dem Menschen mit . .. 3. Um der Mitteilung eines Ge-
heimnisses teilhaftig zu werden, muff der Mensch sich auf das Geheimnis ein-
lassen, er muf sich ithm anvertrauen . . .1* Uber Zahrnt hinausgehend wiirde ich
als weitere Kennzeichen nennen: Es gehort zum Wesen des Geheimnisses, dafl es
4. nicht von ,allen immer und iiberall erkannt wird; 5. geahnt wird, ohne daf§
man sich ihm stellen, ihm nachgehen miifite; 6. als nicht sinnstiftend erachtet
werden kann.

Gleichwohl ist es nach theologisch-christlichem Dafiirhalten, auch angesichts
der Dialektik von ,Geheimnis“, Un-Sinn, auf Gott, auf die Vokabel ,Gott*,
zu verzichten: ,Dabei geht es nicht um Rettung der Vokabel, sondern um die
Rettung des Menschen, damit er nicht an sich selbst erstickt, weil er kein Wort
mehr hat, um aus der Tiefe seines Selbstwiderspruchs das Geheimnis anzurufen,
das ihn umgibt.« 14

Stellt der Mensch angesichts der Wirklichkeit, die sich als ungesicherte und
»radikal fragliche® (W. Weischedel) ,erweist, die explizite Frage nach deren
zureichendem Grund und implizitem Sinn, dann versucht er im Umgang mit der
Wirklichkeit jene die Vorfindlichkeit transzendierenden Dimensionen zu gewin-
nen, mit denen er sich in seiner Welt verstehen kann. Als sinnstiftend kdnnen
sich Erfahrungen ,zeigen®, die iiber die ,rein empirische® (sofern sie es iiber-
haupt gibt) Erkenntnis von Wirklichkeit hinaus , Tiefen“-Dimensionen haben.
Leben, zumal da, wo es das Stadium der naiven Unreflektiertheit und Unschuld
verldfit und sich seines Daseins bewuf8tseinsmifig zu versichern sucht, sieht sich
in die Reflexion iiber das ,Woher“ und , Wohin® seiner Sinnerfahrung oder
-nichterfahrung gestellt. Solche Fragen diirften in jedem menschlichen Leben un-
vermutet und unentrinnbar auftauchen — sie konnen verdringt, ,realisiert®
oder als ,egal“ (was auch einer Sinn-Position gleichkommt) erachtet werden.

200



Gott eine Formel?

Menschliche Existenz erscheint so — idealtypisch vereinfacht — als ,, von woher®
oder ,zufallig“, ,sinnlos®.

»Antworten“, Symbole auf solche Fragen kénnen immer nur im Rahmen und
auf der Basis von schon vorgegebenen Orientierungs- und Erfahrungs-Mustern
prealisiert” werden, mithin nur im Zusammenhang von , Tradition®, die — je
nachdem — ,einfach iibernommen, differenziert und modifiziert wird. Zu sol-
chen sinnvermittelnden Traditionen gehért — zumal in unserem Kulturkreis —
die religios-christlich-theologische. In solcher Erfahrungs-Tradition werden per-
sonliche Lebenssituationen auf die Ebene reflektierenden Bewuf3tseins gehoben,
auf ihren trans-szendentalen Sinn und ihre religids-theologische Teleologie (Ziel-
dynamik) hin befragt und durch sprachliches Benennen in einen umfassenden
Deutungszusammenhang gebracht. In , Erschliefungssituationen (J. T. Ram-
sey) gewinnen Lebenssituationen und Weltwirklichkeit an ,, Tiefe“ oder ,Hohe,
werden transparent und diaphan, durchscheinend auf ihren Grund hin. Auf
den Begriff gebracht kann man mit Ludwig Wittgenstein sagen: ,,An einen Gott
glauben, heifit, dafl es mit den Tatsachen der Welt noch nicht abgetan ist* (Trac-
tatus logico-philosophicus).

Wenn demgegeniiber im Positivismus Empfinden und BewufStwerden des
Geheimnisvollen als Ausdruck dafiir erachtet werden, daf ein wissenschaft-
licher Sachverhalt noch unklar sei, dann diirfte hier eine fundamentale Kate-
gorienverwechslung vorliegen: Ein wissenschaftlicher Sachverhalt, der noch
nicht durchschaut ist, bedeutet erkenntnistheoretisch und wissenschaftsmethodo-
logisch ein Problem, aber nicht ein Geheimnis. Die Geheimnisempfindung ist
vielmehr, wie Romano Guardini deutlich gemacht hat, eine ,spezifische*: ,Sie
deutet die religidse Zone an und verschwindet mit der wissenschaftlichen Ant-
wort nicht — das heifft, sie kann auch verschwinden; doch nicht, weil sie ihre
legitime Losung gefunden hitte, sondern weil sie unter der Herrschaft der bloflen
Rationalitdt gestorben ist.“1® Von Gott als dem ,namenlosen und unbegreif-
lichen Geheimnis“ (K. Rahner) kann man in der Tat nicht exakt reden, aber
deswegen ihn verschweigen? Von wie vielem oder wenigem kann man denn
schon ,,exakt® reden?“16

Gott als Formel? ,Man kann das Leben, insofern man zwischen diesem und
jenem hindurchfinden mufl, mit Formeln der Wissenschaft meistern. Wenigstens
auf weite Strecken mag das gelingen, und man greift gliicklicherweise morgen
noch ein gutes Stiick weiter. Der Mensch selbst aber griindet im Abgrund, den
keine Formel mehr auslotet. Man kann den Mut haben, diesen Abgrund zu

erfahren als das heilige Geheimnis der Liebe. Dann kann man es Gott nen-
«17
nen.

201



Werner H. Ritter

ANMERKUNGEN

1 Vgl. dazu neuerdings: C. Bresch, Zwischenstufe Leben, Evolution ohne Ziel? (Miinchen 1977).

¢ Vgl. dazu den Uberblick bei E. Chr. Hirsch, Das Ende aller Gottesbeweise? Naturwissenschaftler ant-
worten auf die religiose Frage (Hamburg 1975).

3 Naturwissenschaftliche und religitse Wahrheit, in: Schritte iiber Grenzen (Miinchen #1976) 348.

4 Der Naturwissenschaftler vor der religisen Frage. Abbruch einer Mauer (Oldenburg 1963) 357.

5 Wie frei sind wir? Naturgesetz und Zufall (Osnabriick 21972) 66.

6 Gottesfrage und Naturwissenschaften, in: Heute von Gott reden, hrsg. v. M. Hengel u. R. Reinhardt
(Miinchen 1977) 162-180.

7 H. Gollwitzer, Krummes Holz — aufrechter Gang (Miinchen 1971) 188.

8 W. Sparn, Den Menschen im Denken befreien: Widerspriiche in der Theologie von Paul Schulz, in:
Lutherische Monatshefte 16 (1977) 538.

9 Glaube und Kirche als Angebot (Graz 1976) 164.

10 G. Lohfink, Erzihlung als Theologie. Zur sprachlichen Grundstruktur der Evangelien, in dieser Zschr.
192 (1974) 529.

11 Gollwitzer, a. a. O. 188.

12 K.-O. Apel, Szientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik, in: K.-O. Apel u. a., Hermeneutik und Ideo-
logiekritik (Frankfurt 1971) 26.

18 H. Zahrnt, Wozu ist das Christentum gut? (Miinchen 21972) 169.

4 G, Ebeling, Gott und Wort (Tiibingen 1966) 63 ff.

15 R. Guardini, Religise Erfahrung und Glaube (Mainz 1974) 12.

18 Vgl. den ,zweiten® Wittgenstein mit seinen ,verschiedenen Sprachspielen, aber auch Tractatus 6.522:
»Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich. Es ist das Mystische.

17 K. Rahner, Gott ist keine naturwissenschaftliche Formel, in: Ders., Gnade als Freiheit (Freiburg 1968)
23.

202



