Umschau

sen, auch Christen, Fragen, zum Beispiel zu
Todesstrafe, Euthanasie und Abtreibung. Was
sagt der Katechismus dazu? Zur Todesstrafe
gibt es nur einen Satz des Inhalts, dafl sie nach
den vielen ungerechtfertigten Hinrichtungen
des Dritten Reiches in der Bundesrepublik
durch das Grundgesetz abgeschaft wurde
(323). Es bleibt (absichtlich?) unklar, ob dies
zu Recht geschah oder nur eine Reaktion auf
die NS-Zeit war. Uber Selbstmord, T&tung
auf Verlangen und Abtreibung jeweils nur
wenige Zeilen (324). Die ungeheure Proble-
matik, die mit diesen Themen gegeben ist,
wird nicht beschrieben. Der Leser erfihrt nur,
dafl dies alles verboten ist — gewiff zu Recht,
aber geniigen hier apodiktische Verbote? Uber
»Versuchung® allein ist mehr als doppelt so-
viel gesagt wie iiber alle diese Themen zusam-
men (69ff.). Selbst fiir ,Ablaf“ steht ein
vielfaches an Platz zur Verfiigung (240, 372).
Khnlich unzulinglich behandelt ist das Pro-
blem der Ehescheidung (9 Zeilen, 248 und
327), ganz zu schweigen von einigen groflen
ethischen Problemen der Menschheit, die uns
erst in letzter Zeit bewuflit werden, wie zum
Beispiel Umweltverschmutzung und Ausbeu-
tung unserer Welt (63, 71). Hier wiinschte
man sich dhnliche Darlegungen, wie sie der
Katechismus fiir Frieden und Entwicklung
bringt (294 ff.).

Es sicht so aus, als sei dieses Buch aus einer
. groflen Angst heraus entstanden, in der Ver-
kiindigung, im Religionsunterricht komme der
christliche Glaube nicht mehr unverkiirzt zur
Sprache: In neueren Schulbiichern finde man
vieles iiber Vorurteile und Entwidslungshilfe,
aber wenig tber die zentralen Themen des
Glaubens. Méglicherweise ist diese Angst nicht

ganz unbegriindet. Aber man kann diese Sorge
nicht so loszuwerden versuchen, dafl man in
die Vergangenheit zuriidkschaut und von dort
Formen der Darstellung und Sprache entlehnt,
die schon friiher die Krise des Glaubens nicht
aufzuhalten vermochten. Im Religionsunter-
richt wird man mit diesem Buch nur Kata-
strophen erleben. So deduktiv, so abstrakt, so
fachsystematisch kann und darf heute Unter-
richt nicht mehr sein. Ahnliches wird man fiir
den Gebrauch in Gemeinde und Familie sagen
miissen.

Jetzt, wo dieser Katechismus auf dem Markt
ist, steht zu befiirchten, dafl vor allem solche
Lehrer und Pfarrer danach greifen, die schon
immer etwas gegen ,Neuerungen® hatten. Sie
werden froh sein, wieder ein Buch in Hinden
zu haben, das dem entspricht, was sie frither
gelernt haben. Der Katechismus erspart Arbeit
und geistige Anstrengung.

Wer heute die ,Botschaft des Glaubens®
verkiinden will, kann dies nicht dadurch tun,
dafl er ein starres Lehrsystem vorsetzt. Er
kann dies verantwortlich und wirkungsvoll
nur tun, wenn er auf die Fragen der heutigen
Menschen hort, ihre Schwierigkeiten beriick-
sichtigt und ihre Probleme kennt. Das Konzil
und die Synode, die Theologie, Pastoral und
Religionspddagogik haben in den letzten Jah-
ren in mithsamer Suche Schritte entwidkelt, die
in die Zukunft weisen. Dieser Katechismus
marschiert in die umgekehrte Richtung.

Werner Trutwin

! Botschaft des Glaubens. Ein katholischer Kate-
chismus. Im Auftrag der Bischdfe von Augsburg
und Essen hrsg. von Andreas Baur und Wilhelm
Ploger. Donauwdrth: Auer 1978. 384 S. Lw. 14,80.

Dialogische Theologie

Zu einer neuen Publikation Karl Rahners?

Eigentlich ist die Wortverbindung ,dialogische
Theologie® in zweifacher Hinsicht unrichrig:
einmal weil dort, wo das Wort iiber Gott zu
sagen ist, ein Gesprach mit diesem Gott vor-
ausgesetzt wird, zum anderen weil jede Theo-
logie immer eine Antwort auf die Fragen der

206

jeweiligen Mit-Menschen geben sollte, Fragen,
die sich im Wechsel der Zeiten rapide dndern.
Wenn also von einer ,,dialogischen Theologie“
die Rede ist, wird einschluflweise auch von
anderen Theologien (eher negativ) gesprochen.
Es gibt ,Theologien, die weder aus dem



Umschau

Gesprich mit Gott noch aus dem Gesprich mit
den jeweiligen Menschen entstanden sind,
,Katheder“-Theologien.

Karl Rahner hat sich immer um eine ,dia-
logische Theologie“ bemiiht. Erkennt man die
Ansitze seines theologischen Denkens in der
Spiritualitdt der Exerzitien des hl. Ignatius
von Loyola, dann ist beides unmittelbar ein-
sichtig, die engagierte Ausrichtung auf Gott
und der alltigliche Dienst in der Kirche, als
Dienst an dem Menschen, der fragend sein
Heil sucht. Rahner hat sich immer den Fragen
des modernen Menschen gestellt. Das bewei-
sen nicht nur seine Traktate in der Reihe der
»Quaestiones disputatae®, das stellen vor al-
lem seine ,Schriften zur Theologie® unter
Beweis, die von 1954 bis 1978 auf dreizehn
stattliche Binde angewachsen sind: Gespriche
eines Theologen mit seinen Zeitgenossen und
Weggefahrten.

Neuestes Zeugnis seines Gesprichs mit dem
modernen Menschen ist das Herder-Taschen-
buch ,Was sollen wir noch glauben?* Der
Untertitel ,Ein Theologe stellt sich den Glau-
bensfragen einer neuen Generation® formu-
liert die Absicht des Bindchens, eine dialogi-
sche Theologie zu bieten. Er offenbart zugleich
ein nicht unwichtiges Problem. Rahner sucht
Antwort zu geben auf die Fragen einer ,,neuen
Generation®. Wer ist die neue Generation?
Sie soll angeblich nicht mit der “jungen Ge-
neration® identisch sein. Wer ist sie dann? Und
was sind ihre Charakteristiken? Das entschei-
dende Merkmal ist — nach dem Gesprichs-
partner Karl Weger S] — ein ,miider, resi-
gnierter Skeptizismus®. Aber trifft dies denn
fiir die ,junge“ Generation zu? War dieser
Skeptizismus nicht eher typisch fiir die Gene-
ration der heute Fiinfzig- und Sechzigjihrigen,
die sich 1945 nach Zweitem Weltkrieg und
Drittem Reich ohne Ideale vorfanden? Und
machen ausgerechnet diese dann eine ,neue®
Generation aus? Wer wire dann im Vergleich
zu ihnen die ,alte Generation®?

Die Fragen werden also von einem Vertre-
ter der ,neuen Generation® gestellt, der
eigentlich eine dreifache Rolle spielt: die des
bekiimmerten Atheisten, die des randstindi-
gen Katholiken, die eines leicht resignierten

Theologen (vgl. Vorwort, 11). Jenseits der
Frage, ob sich aus diesen drei Rollen ein Part
ergibt, der eine ,neue Generation® (was im-
mer das sein mag) glaubwiirdig vorfiihrt, wird
die zerfallende Identitit des synthetischen Fra-
gestellers durch die Eindringlichkeit seines
Fragens zusammengehalten.

Rahner lifit sich also auf diesen (gespielten)
Dialog ein und versucht, sensibel die Hinter-
griinde der jeweiligen Fragestellung aufzu-
hellen, das Rinnsal eines Gedankens zu seinem
Ursprungsort zuriickzuverfolgen, die in einer
Frage mitklingenden Tone auf ihre Anklage
und ihre Sehnsucht abzuhdren. Und er ant-
wortet argumentierend, beschworend, leise
einladend; man sieht ihn gleichsam mit seiner
ganzen Existenz gestikulieren.

Den letzten Ansatzpunkt seines Antwor-
tens bietet Rahners anthropologisch orientierte
Transzendentaltheologie, die im abschliefen-
den Beitrag: ,Ich glaube an Jesus Christus®
(187-205) kurz zusammengefafit ist. Dort
ist — entstanden aus einem Artikel fiir Meyers
Enzyklopadisches Lexikon - dicht und im
Zusammenhang jener Ansatz formuliert, der
alle einzelnen Antworten der neun Fragestel-
lungen des Bindchens begriindet. Die Fragen
setzen an bei der Notwendigkeit des Glaubens,
fiihren iiber die Sicherheit der Glaubenswahr-
heit zum Gottesproblem. Dabei werden das
Leid und das Bdse nicht ausgespart. Nach den
Vorfragen zum christlichen Glaubensverstind-
nis werfen sich alte und neue Probleme um
die Christologie, um die Lehre von der Erls-
sung (,Satisfaktionstheorie®) und endlich um
die Kirche auf. Man kénnte in all dem den
Aufbau eines theologischen Traktats erken-
nen.

Aber die Vielfalt der Anfragen und die
meist die Voraussetzungen der Anfragen
erhebenden Antworten geraten zu einem
Gedankenspiel, das wie Symphonie
durchgefiihrt wird: immer wieder kommt das
Leitthema einer transzendental-anthropologi-
schen Argumentation zum Tragen. Mit jeweils
neuen Erhellungen und Beweisen geht Rahner
vom Menschen aus, der als Bedingung der
Méglichkeit von Freiheir, Liebe und Frage
schon immer von einem absoluten Geheimnis,

eine

207



Umschan

das wir Gott nennen, umfangen ist. Diese
Grunderfahrung des Menschen greift Rahner
immer wieder auf. Er denkt vom Menschen
her, von seinen Néten und Sehnsiichten, und
versucht im Blick auf die Wahrheit Gottes die
Antwort mit dem Fragenden zu finden. Dabei
weifl sich Rahner einem groflen Optimismus
verpflichtet. In Schépfung und Erlosung liebt
Gott den Menschen: ,Im allerletzten ist diese
ganze Weltgeschichte und die eigene Geschichte
nur der unsagbar kurze, blitzhafte Augenblick,
der zwischen dem leeren Nichts und Gortt
liegt, in dem es Gott gelingt, die andere Frei-
heit zu setzen und ihr sich selber mitzuteilen®
(186).

Die einzelnen Themen, ob sie von der Wis-
senssoziologie (34), der Psychologie (31ff.)
oder der Religionskritik (50ff.) hergenommen
sind, ob sie das Ungliick des einzelnen Men-
schen artikulieren (73) oder die Aporien der
Theologie als Wissenschaft (144), ob Tod und
Auferstehung Jesu zur Debatte stehen (89 ff.,
105) oder die Verbindlichkeit einer kirchlichen
Sexualmoral (154, 172, 180), alle Themen
sind umgriffen von jener Rahnerschen Theo-
logie, die mit Worten wie Transzendental-
theologie, Gnadenlehre als Selbstmitteilung
Gottes, Heil, Kurzformel des
Glaubens, Mystagogie usw. auf einen kurzen
Nenner zu bringen wire (vgl. dazu K.-H.
Weger, Karl Rahner. Eine Einfithrung in sein
theologisches Denken, Herder-Taschenbuch
680, Freiburg 1978). Die Vielfalt der Wahr-

universales

heiten wird getragen durch das Bekenntnis
des gelebten Glaubens, dessen Unerschiitter-
lichkeit K. Rahner so bezeugt: ,Was sollte
denn den Glauben an Gott erschiittern? Das
Hohe und Selige des Lebens kiindet von ihm.
Die schrecklichen Abgriinde schreien genauso
nach ihm, die Banalitdt des Alltags wird doch
nur ertraglich in der Hoffnung, daf} das Leben
des Geistes, der Freiheit und der Liebe nicht
in dieser Banalitdt grausam und endgiltig
versandet. Die absolute Wiirde der Liebe und
Treue ist inwendig erfiille und getragen von
dem, was wir Gott nennen. Alle Straflen der
Zukunft fiihren zu Gott* (66).

Auf den Titel des Bindchens ,Was sollen
wir noch glauben?“ gibt der am 5. Marz 1979
75jahrige K. Rahner sich und uns die Ant-
wort: ,Ich finde, Christ sein ist die einfachste
Aufgabe, die ganz einfache und darum so
schwere leichte Last, wie im Evangelium steht.
Wenn man sie trigt, tragt sie einen. Je linger
man lebr, um so schwerer und leichter wird
sie. Am Ende bleibt das Geheimnis. Es ist aber
das Geheimnis Jesu® (207). Da dieser Jesus
der Logos ist, folgt notwendig fiir eine Theo-
logie, die an ihm Mafl nimmt, dafl sie eine
»dialogische Theologie® ist.

Roman Bleistein S|

t Karl Rahner — Karl-Heinz Weger, Was sollen
wir noch glauben? Ein Theologe stellt sich den
Glaubensfragen einer neuen Generation. Freiburg:
Herder 1979 (Herderbiicherei. 700.) Kart.

Im Dialog mit den Weltreligionen

Dafl das Stichwort vom Dialog, das vom
Zweiten Vatikanum ausgegeben wurde, mehr
ist als nur eine schéne Formel, sondern um-
gekehrt eine die Konfessionen iibergreifende
Denkweise ,auf den Begriff brachte®, zeigt
eindrucksvoll das jiingste Werk des Miinchner
Religionswissenschaftlers Horst Biirkle: ,Ein-
fuhrung in die Theologie der Religionen“l.
Nicht als mache sich Biirkle anheischig, ,die
Erscheinungsformen und Uberlieferungsinhalte
auflerchristlicher Religionen in einem ge-
schlossenen theologischen System® abzuhan-

208

deln (3); wohl aber sucht er den von zentra-
len Themenstellungen gesteuerten Dialog mit
ihnen, um so, wie der Verfasser in wohltuen-
der Selbstbescheidung sagt, gleicherweise zu
verstehen und zu lernen. Methodisch gesehen
folgt er damit dem scholastischen Programm
der ,Fides quaerens intellectum®, nur mit
dem Unterschied, dafl der ,intellectus fidei®
nicht im eigenen Glaubenshorizont, sondern
in dem der Fremdreligionen gesucht, gleich-
zeitig aber auch im Sinn eines ,Lernprozes-
ses“ auf die eigene Position zuriickbezogen



