Hans Kramer

Verantwortung - ethisch und christlich

Die Konzeptionen von Verantwortung gehoren in der Ethik mit zu dem, was
am wenigsten geklirt ist. Als anschaulicher Beleg kann die hiufig zitierte Be-
nennung dienen, die das ,, Worterbuch der philosophischen Begriffe® gibt: ,, Ver-
antwortung: das Aufsichnehmen der Folgen des eigenen Tuns, zu dem der Mensch
als sittliche Person sich innerlich gendtigt fiihlt, da er sie sich selbst, seinem eige-
nen freien Willensentschluf zurechnen muff. Die Zurechnung der Tat begriindet
die Schuld des Taters und diese seine Verantwortung.“! Hier sind einige Ele-
mente aufgefiihrt, die zum angesprochenen Problemkreis gehoren; ihre Zuord-
nung ist jedoch in keiner Weise stimmig. Diese Vorstellung wird an Unschirfe
nur noch von der Alltagssprache iibertroffen. Dennoch besteht in der Offentlich-
keit und in der Wissenschaft die Uberzeugung, dafi mit , Verantwortung“ eine
ganz entscheidende Konzeption angesagt ist, sowohl fiir das Ethos der einzelnen
Person als auch fiir die philosophische Ethik und die theologische Ethik bzw. die
Moraltheologie.

Vom Pflicht-Ethos zum Verantwortungs-Ethos

In der Geschichte der ethischen Wissenschaften ist eine deutliche Tendenz fest-
zustellen vom Pflicht-Ethos hin zu einem Verantwortungs-Ethos. In der neu
" aufgekommenen allgegenwirtigen Rede von Verantwortung spricht sich eine
neue Welt- und Lebenserfahrung aus. Es wurde zu einem neuen Elementarwort
in der Umgangssprache und weckt die Erwartung, daf es in der philosophischen
Reflexion zu einem Grundbegriff geformt und priziser gefafit werden kann.
Das Wort Verantwortung ,hat, insbesondere seit dem ersten Weltkrieg, ein sol-
ches Gewicht und eine solche Vertiefung gewonnen, dafl wir mit Recht von ihm
als einem neuen Grundwort unserer Sprache reden, wenngleich wir heute noch
weit davon entfernt sind, Verantwortung als philosophischen Grundbegriff hin-
reichend formulieren zu kénnen. Offensichtlich tritt Verantwortung im allge-
meinen sittlichen Bewufltsein an die Stelle, die bisher die Pflicht eingenommen
hat, und vielleicht driicke sich der Wandel des geschichtlichen Ethos nirgends
deutlicher aus als in der zunehmenden Einschrinkung, ja Herabsetzung des Be-
griffs der Pflicht und der gleichzeitigen Betonung und Vertiefung des Begriffs
Verantwortung.

842



Verantwortung — ethisch und christlich

In der evangelischen theologischen Ethik zeigt sich das gleiche Bemiihen, vom
Pflicht-Ethos weg hin zu einem Verantwortungs-Ethos zu gelangen. Ein Zeuge
ist der evangelische Ethiker K. E. Logstrup: ,, War in der . . . theologischen Ethik
des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts weithin der Begriff der Pflicht von
fundamentaler Bedeutung, so wurde in der Zeit nach dem 1. Weltkrieg der Be-
griff der Verantwortung als grundlegend hervorgehoben . . . Die Theologen des
19. Jahrhunderts glaubten mit dem Begriff der Pflicht ein wesentliches Element
des Evangeliums erkannt zu haben, wihrend die Theologen des 20. Jahrhunderts
den Begriff der Verantwortung als ein Schliisselwort zum Verstindnis des Evan-
geliums betrachten.“? In einem Lingsschnitt durch die Geschichte der katholi-
schen Moraltheologie hat M. Miiller das Verhiltnis von ,,Ethik und Recht in der
Lehre von der Verantwortlichkeit“ untersucht und festgestellt: der Weg fiihrte
von einer juristisch konzipierten Erfolgshaftung, welche die Gesinnung und
Haltung der Person nur unzureichend beachtet, zur ethischen und personal-
ganzheitlich verstandenen Verantwortung.

Verantwortung ethisch

Bei dem hohen emotionalen Gehalt und der erheblichen Unschirfe des Wor-
tes Verantwortung, das ein Schlagwort der Alltagssprache geworden ist, emp-
fiehlt es sich, eine semantische bzw. lexikalische Klarung zu unternehmen, um zu
einer Prizisierung dessen zu kommen, wovon genau die Rede ist.

Das Ausmafl der Verwirrung zeigt sich schon bei unsystematischer Durchsicht
des Sprachgebrauchs. Wer sagt, er ,iibernehme“ oder ,trage Verantwortung®,
der fordert damit Respekt ein, und er verlangt oft gleichzeitig damit entweder
Zuriickhaltung oder aber tatkriftige Unterstiitzung. Wer ,zur Verantwortung
gezogen“ wird, hat rechtlich die Folgen eines negativen Geschehens zu tragen.
Eine ,moralische Verantwortung® unterscheidet man von der ,,6ffentlichen Ver-
antwortung” und hebt die Gewissens-Verantwortung ab vom Bereich des Rechts.
Terroristen {ibernehmen , Verantwortung® fiir Mordanschlige, d. h. sie beken-
nen sich als die kriminellen Verursacher. Ein Politiker oder Wirtschaftsfithrer
erklirt, Verantwortung fiir negative Vorkommnisse oder grobe Fehler in seinem
Ressort zu iibernehmen und tritt zuriick, was dann bewirkt, daf er weiterer
Rechenschaftsablagen ledig ist und sachlich fiir keine Folgen aufzukommen hat.
Mancher, der ankiindigt, er sei bereit, Regierungsverantwortung zu iiberneh-
men, spricht oft im Folgesatz aus, daf} er die Macht im Staat haben will. Die we-
nigen Beispiele zeigen eindringlich, dafl die hohe affektive Aufladung der Be-
griffe in der Alltagssprache eine ethische Diagnose erschwert.

Die lexikalische Erhebung der Wortgeschichte weist klarere Bahnen und zeigt,
dafl ,verantworten® und , Verantwortung® Begriffe aus den dialogischen Vor-

50% 843



Hans Kramer

gingen des Rechtslebens sind. Das Verb ,verantworten® ist Ubersetzung des
lateinischen ,respondere“ und ,probare“. ,Re-spondere“ hat die Grundbedeu-
tung von versichern, versprechen und antworten. In ,jus respondere® ist es das
amtliche Rechtsprechen des Richters. In einer zweiten Bedeutung heifit respon-
dere: im Antwortgeben sich verteidigen. ,Probare, die zweite Bedeutungsquelle
fir das Verb ,verantworten®, bedeutet: nach Priifung etwas gutheiflen, den
Nachweis liefern, auch: jemand durch Beweise als Missetdter tiberfiihren.

Deutsche Verbformen sind im Mittelhochdeutschen belegt. Sie werden herge-
leitet vom gotischen ,andawurdi®, d. i. Gegenwort, Gegensage. Weil die ge-
richtliche Klage als Frage aufgefafit wird, heifit verantworten: vor Gericht im
Antwortgeben sich verteidigen, rechtfertigen und entschuldigen; aber es bedeu-
tet auch ganz schlicht im Gesprich: eine Frage be-antworten.

Seit der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts erscheint das Substantiv , Ver-
antwortung® im Sinn der Apologie als die Handlung des Fiir-sich-Antwort-
Gebens. Verantwortung ist also ein Nomen actionis; es bezeichnet den Akt und
Vorgang des rechtlichen und rechtfertigenden Antwortgebens. Erst im Neuhoch-
deutschen kommt das Adjektiv ,verantwortlich® auf. Am Ende der Wortent-
wicklung wird die Person verantwortlich genannt, die begriindend und recht-
fertigend Antwort geben kann oder geben mufi .

Das Wort Verantwortung wird also vom sprachhistorischen Befund als sehr
spezialisiert ausgewiesen: als dialogisch-personal, im Gegensatz zum irritieren-
den Sprachgebrauch der Gegenwart. Der Vorgang des personalen Antwort-
Gebens-fiir steht im Blickpunkt. Auf diesen Sachverhalt ist sorgfaltig Wert zu
legen, wenn in dem ethischen Suchen der Gegenwart mehr Klarheit gewonnen
werden soll.

Weltauffassungen im Pflicht- und im Verantwortungsdenken

Der geistesgeschichtliche Kampf in der abendlindischen Ethik gegen die Ge-
fahren der Veriuflerlichung und Verrechtlichung kann von unterschiedlichen
Aspekten her interpretiert werden: als Humanismus, Individualismus, Perso-
nalismus, Existentialismus oder Antiinstitutionalismus — immer aber ist er auch
zu sehen als aktives Besorgtsein um die Freiheit der Person und ihre Gewissens-
orientierung. Zunichst implizit und spiter auch ausgesprochen geht es letztlich
um eine vertiefte, d. h. personalere Konzeption von Verantwortung gegeniiber
einer Pflicht-Ethik, in der vom Auflenaspekt her geurteilt wird.

Es gibt zweifellos ranghohe Pflicht-Konzeptionen in der Ethik, wie den
stoisch-ciceronianischen Entwurf oder die schon eindeutiger personalisierte Tu-
gend-Ethik innerhalb des Ordo-Denkens des Mittelalters. Heute wird das ein-
spurige Pflicht-Ethos abgewehrt, weil es gesehen wird als verbunden mit Statik,

844



Verantwortung — ethisch und christlich

allseitiger Reglementierung, Befehl von oben, Gingelung der Spontaneitit, Aus-
schaltung von Sachbezogenheit, Beschrinkung der Freiheit des eigenen Wollens
und Gewissens. In diesem Widerstreben zeigt sich ein berechtigtes Grundanliegen.

Wenn man ,,Pflicht“ als ethische Grundorientierung annimmt, sind drei Ele-
mente einer Weltauffassung vorausgesetzt, die in der AusschlieRlichkeit wie in
fritheren Zeiten fiir das ethische Heute nicht mehr vertretbar sind. Vorausgesetzt
ist erstens ein Ordo als Ordnungsbasis oder Ordnungssystem. Man nimmt tiber-
einstimmend einen iiberzeitlichen, an sich bestehenden Verpflichtungsgrund an.
Dieser undiskutiert akzeptierte Ordo kann ausgelegt werden in ein iibersicht-
liches System von Gesetzen, die das menschliche Handeln regeln. Dieser Ordo
ist in der Geschichte unterschiedlich benannt worden. Man sah ihn in Gottes
Wesen, Gottes Willen, der Naturordnung, dem natiirlichen Sittengesetz, dem
Vernunftgesetz, dem absoluten Geist, der Staatsraison oder anders. Zweitens ist
im ethischen Pflichtdenken Freibeit vorausgesetzt, diese aber eng verstanden als
Freiheit nur zum Gehorsam. Der Mensch ist ein nur vernehmendes Wesen. Er
hat nicht die Vollmacht zu personlicher und individueller Disposition fiir sein
Leben, aber auch nicht das Recht, den ihm vorgegebenen Ordo zu hinterfragen.
Die dritte, bislang besonders verborgen gebliebene Voraussetzung fiir Pflicht als
ethische Grundorientierung ist die Promulgation, d. h. die gesetzhafte Formu-
lierung der Handlungsanweisung aus der vorgegebenen Ordnung durch einen
Ordnungshiiter oder Gesetzgeber. Durch die Formulierung, welche die ,Obrig-
keit“ leistet, wird die vorgegebene Welt- und Sachordnung zu einem Gesetz, das
nun mit bindendem Anspruch die Person trifft. In einer solchen Konzeption wird
infolge einer anthropologischen Vernachlissigung konsequent nicht von Verant-
wortung, sondern von ,, Zurechnung“ gesprochen, wie etwa bei Kant von ,,impu-
tatio“ die Rede ist, wenn aus der Sicht der Gegenwart die Benennung von Ver-
antwortung erwartet wird °.

» Verantwortung® als ethisches Konzept kann sinnvoll nur vertreten werden,
wenn die folgenden drei Voraussetzungen in der Gesamtwirklichkeit fiir den
Menschen als gegeben anerkannt werden. Zum ersten miissen Mdglichkeiten ein-
fachhin gegeben sein. Ohne daf} es Gestaltbares, Beeinfluflbares und Verinder-
bares in der geschichtlichen Welt und in der Person selbst gibt, hat Verantwor-
tung keinen Wirkraum und keinen Sinn. Als Zweites gehort dazu ein vernehm-
bares Soll, ein Auftrag und eine Verbindlichkeit, den Kosmos und die Geschichte,
die Welt und die Person zum Besseren zu verindern. Als Drittes setzt Verant-
wortung ein dialogisches Ich voraus, das nicht nur im Horen steuerbar ist, son-
dern vernimmt und ebenso als ein beanspruchbares Aktionszentrum mit der
Wirklichkeit, mit Personen und Dingen in Gesprich eintritt, also anspricht und
Antwort gibt. In diese Konzeption werden Geschichtlichkeit, eigenstindige
Wiirde und Sprache als Grundkategorien neuzeitlichen Personverstindnisses
eingebracht®.

845



Hans Kramer

Ist Verantwortung im wesentlichen Selbstverantwortung?

N. Hartmann hat in seiner Ethik die Selbstverantwortung als das entschei-
dende Phinomen provokativ herausgestellt: .. . alle ethische Verantwortung ist
im Grunde Selbstverantwortung, d. h. Verantwortung nicht nur seiner selbst,
sondern auch vor sich selbst.“7 Auch W. Weischedel hat in seiner meisterlichen,
Heidegger verpflichteten Analyse der Verantwortung die Selbstverantwortung
im Vergleich mit der sozialen und der religiosen Verantwortung als die Grund-
form aller Verantwortung benannt. Diese individualistische Interpretation aus
dem Jahr 1933, die einen selbstherrlichen Autonomismus in der Ethik fordert,
widerruft Weischedel 1972: ,,Das Selbst der Selbstverantwortung . . . hat viel-
mehr aus sich selber heraus eine Verbindung zur Welt des Menschen, zur Mit-
menschlichkeit, . . . eben jenes Selbst, vor dem sich der Selbstverantwortliche ver-
antwortlich weiff, ragt in die Region hinein, in der die religiose Verantwortung
zu Hause ist.“® Die Denkhorizonte und Denkmoglichkeiten des Abendlands
haben sich gewandelt, vor allem aufgrund der sozialgeschichtlichen Erfahrungen
der letzten Jahrzehnte.

In ihrer Struktur erscheint Verantwortung zunichst zweipolig. Das Ich und
sein Verhalten machen den subjektiven Pol aus. Es wird die Beziehung beurteilt,
die zwischen dem Ich-Selbst und seinem Verhalten besteht, denn das Ich geht in
seinem Verhalten nie vollstindig auf. Die Beurteilung geschieht angesichts einer
Instanz, von der aus das Verhalten des Ich bewertet wird. Die Instanz, von der
her die Maf}stibe zu gewinnen sind und vor der Rechenschaft abzulegen ist, bil-
det den objektiven Pol. Durch die horenden, befragenden und gestaltenden Ak-
tionen des Ich bewirkt die verantwortliche Person, dafl die Pole weitgehend zu-
sammenriicken .

Es gibt nicht nur die Verantwortung vor Norminstanzen, sondern auch fiir
die jeweiligen Norminstanzen. Das aber besagt nicht Selbstherrlichkeit der Per-
son. Verantwortung erscheint nur auf den ersten Blick bipolar. Sowohl die
Norminstanzen selber als auch deren Forderungen und ebenfalls das Urteilsver-
mogen und die Handlungsfihigkeiten des Subjekts sind lebensgeschichtlich und
sozial vermittelt. Der Verantwortliche ist verantwortlich immer im sozialen
Kontext. Kritisch gepriifte ,Rollen“-Konzepte kénnen die Sozialbeziehungen
niher prizisieren. Die Befdhigung zur Verantwortung ist vielfiltig verankert 1°.

Die Konzeption des Verantwortungs-Ethos wire nicht denkbar ohne die Im-
pulse der christlichen Glaubensbotschaft, die das neuzeitliche Welt-, Mitwelt-
und Personverstindnis entscheidend inspirierte, wenn auch historisch gesehen auf
verschlungenen Pfaden. Von der Theologie her mufl profunde Kritik an Wei-
schedels Analyse geiibt und seine Phinomenologie korrigiert werden, da es
ethisch und vor allem moraltheologisch zwingend notwendig ist, den Menschen
und Christen als Mitmenschen und Mitsein mit anderen zu sehen. Das Glaubens-

846



Verantwortung — ethisch und christlich

wissen benennt die religiose Herkunft und Zukunft des Menschen. Die Person,
die verantwortungsbereit leben will, sich beanspruchen lassen will und sich fra-
gend engagiert, ist ein verwiesenes Ich, eine letzt-verantwortlich vor Gott ste-
hende Person. Jede Selbstverantwortung ist somit auch religitse Selbstverant-
wortung und darf nicht aus der Mitmenschlichkeit abgeldst gedacht werden 1.

Verantwortung als Einstehen vor Gottes Richterstuhl?

Allerdings mufl man sich dessen bewuflt sein, dafl im katholischen Lebens-
bereich gerade durch katechetisches Bemiihen und durch die Liturgie ein forensi-
sches Verstandnis von Verantwortung vor einer dufleren Gerichtsinstanz unter-
stiitzt worden ist. Dabei wurde der Gedanke der ,imputatio, der Zurechnung
aus Unterlassung einer Pflicht favorisiert.

Illustrierend sei an die Sequenz ,Dies irae“ erinnert, die aus der apokalypti-
schen Dichtung des 13. Jahrhunderts stammt und 1570 in die rémische Liturgie
bis nach dem Zweiten Vatikanum eingegliedert wurde. Es wird die Vorstellung
eines gottlichen Tribunals mit der gerichtlichen Frage nach Gesetzesbefolgung
heraufbeschworen:

»Welch ein Graus wird sein und Zagen,
Wenn der Richter kommt mit Fragen,
Streng zu priifen alle Klagen . . .

Schaudernd sehen Tod und Leben
“Sich die Kreatur erheben,
Rechenschaft dem Herrn zu geben . . .

Und ein Buch wird aufgeschlagen,
Treu darin ist eingetragen
Jede Schuld aus Erdentagen.®

Diese Vorstellungen von einer recht irdisch gedachten Gerichtsverhandlung
passen nicht zum Gottesbild vor allem der neutestamentlichen Offenbarung wie
auch nicht zur biblischen Anthropologie. Denn die weist auf, dafl das christliche
Ethos aus Gesinnung und Innerlichkeit lebt. ,

In der Moraltheologie ist die dogmatische Gotteslehre und Eschatologie mit
ihrem biblischen Fundament ernst zu nehmen und einzubringen, um die groben
oder weniger groben Vorstellungen zu korrigieren, als sei Gott als Vertreter
seines eigenen Strafgesetzes zundchst innerweltlich unterwegs, um zu protokol-
lieren und spiter dann die Abrechnung aufgrund festgehaltener Gesetzesiiber-
tretungen aufzumachen. Solches Denken in den Kategorien von einem Richter-
Gott unterstellt den Christen in seiner Sittlichkeit einem heteronomen Herr-

schaftsdiktat.

847



Hans Kramer

Die Formel von der ,theonomen Autonomie®, die am Ende einer langen De-
batte in der neueren Moraltheologie geprigt worden ist, erscheint eher geeignet,
die sittliche Selbst- und Eigenstindigkeit des Christen in einer dialogischen Ver-
antwortung zu benennen, ohne das im Mysterium der Gnade geschenkte Mit-
Sein Gottes zu unterschlagen.

Die biblisch begriindeten Bildworte vom Gericht sagen aus, daff dem Menschen
nach der Lebenszeit in Ungewiflheit und Wagnis sich nun sein Lebensentwurf
und Lebensverlauf als zu Gott gehorig oder von ihm abgewandt darstellt. Sich
so am Lebensende vor Gott glaubensanalytisch zu erkennen und ohne Auswei-
chen anzuerkennen, heifdt, sein Tun und Gewordensein in der Welt, mit den Men-
schen und vor Gott nicht nach starren Gesetzen, sondern nach der Mafigabe von
Glaube und Liebe endgiiltig werten. -

Es steht nicht eine Befragung iiber Normen und Gesetze an, es wird nicht iiber-
priift, ob der Mensch sie in der Welt- und Einzelgeschichte appliziert hat, und
wenn nicht, dafl sie jetzt in Lohn und Strafe ihre unausweichliche Durchsetzung
finden. Es geht vielmehr um die existenzbestimmende Einsicht, ob einer die
Liebe, die in Christus welthaft geworden ist, angenommen hat fiir sich und ob
man ihren Impuls weitergetragen hat fiir andere und fiir die Welt. Annahme
der Erlosung und des durch die Kirche vermittelten Heils sind zum einen Inhalt
der Verantwortung des Christen; zum anderen hat er am Endpunkt seines irdi-
schen Weges existentiell dafiir einzustehen, wie er als Mensch in der plural-dia-
logischen Situation den ,Kairos® in glaubender Liebe erfinderisch den Schwe-
stern und Briidern gegeniiber ergriffen hat. Das ist ,,Gericht*. Recht verstandene
religiose Verantwortung besagt somit gerade dies: dafl die Person in sittlicher
Selbst- und Eigenstandigkeit jeweils dialogisch und situativ in der Welt steht.
Der Umgang des Ich mit sich selbst, mit dem Du, dem Wir der Welt und Gottes
Angeboten qualifiziert die Person am Ende ihres Lebens in alle Ewigkeit.

Biblische Perspektiven

Im moraltheologischen Bemithen der Gegenwart kommt der Besinnung auf
die biblischen Fundamente besondere Bedeutung zu. Israel deutet im theologi-
schen Blick auf die Vergangenheit in den Genesis-Texten den Menschen von Gott
beschenkt und als Beschenkten verpflichtend zur Verantwortung angerufen. Er
ist mit Auftragen in die Welt-Zeit gestellt und hat sich sowie sein Tun zu ver-
antworten. Die von Gottes Liebe und Fiirsorge gestiftete Partnerschaft im Bund
beldfit alle freie Initiative und Souverdnitdt beim heilschaffenden Gott, aber
Gottes Aktion ermdglicht und fordert im angesprochenen Menschen die zu ver-
antwortende Reaktion als glaubige Initiative in der Welt. :

Die Evangelien und Paulus betonen die Freiheit und Initiative des anrufenden

848



Verantwortung — ethisch und christlich

Gottes vorrangig, so etwa im Gleichnis vom Barmherzigen Vater oder dem
Gleichnis von den Tagelhnern wie auch, wenn es bei Paulus heiflt, dafl Glaube
Gnade und freies Geschenk Gottes ist. ,Gott gibt das Mafl des Glaubens® (Rém
12,3) und der Glaube ist Charisma (1 Kor 12,9). Die Freiheit des Anrufenden
ist gewahrt, doch der Angerufene ist eingefordert. Glauben selbst schon ist An-
erkenntnis und Ja-Sagen im ,,Gehorsam des Glaubens® (Rém 1, 5; Gal 3,2: 5).
Somit ist schon die Antwort des Menschen auf Gottes Wort im Glauben verant-
wortliche Entscheidung und Tat. Das setzt sich fort und bewidhrt sich als
»Glaube, der in der Liebe wirkt“ (Gal 6,5). Aus dem Glauben geht das Werk
hervor (1 Thess 1, 3), und ohne die Liebe als verantwortliche Praxis ist die Rede
vom Glauben leerer Schall (1 Kor 13).

Die Gottesreich- und Umkehr-Botschaft der Synoptiker steht zu Recht im
Mittelpunkt des Interesses, und es erscheint legitim, die heutige sittliche Konzep-
tion von der Verantwortung dort einzubringen. Die Botschaft von der Gottes-
herrschaft war Zentrum der Verkiindigung Jesu. Diese Zuwendung Gottes ver-
langt und ermdéglicht fir den Glaubenden hier und heute die radikale Zuwen-
dung zum Mitmenschen. ,, Wo Gottes endgiiltige Heilsentschlossenheit prokla-
miert wird und wo Gott in der Verkiindigung und in der Person des Proklama-
tors dem Menschen unter bedingungsloser Annullierung seiner Schuldvergan-
genheit entschieden das Heil zuwendet, wird der Mensch selbst zu einem neuen
Handeln aktiviert. Die erfahrene radikale Giite des eschatologisch handelnden
Gottes begriindet, erméglicht und fordert vom Menschen radikale Giite gegen-
tiber seinem Mitmenschen.“!? Die Antithesen der Bergpredigt und die christ-
lichen Praxis-Traditionen, die Mt 24/25 in den apokalyptischen Kontext gestellt
werden, sind Beispiele der radikalen Zuwendung zum Mitmenschen, in der Gott,
der Mitmensch und das Ich-Selbst je aktuell neu die Situation und Motivation
bestimmen und verantwortliches Handeln in radikaler Giite ermoglichen.

Die Vertiefung der Sittlichkeit, die Jesus durch die Proklamierung eines Ge-
sinnungs-Ethos aus dem Herzen schafft, bleibt ein immer neuer Impuls, der z. B.
in der systematischen Theologie von Clemens von Alexandrien bis zu den Mo-
ralsystemen des 17. und 18. Jahrhunderts hin aufgenommen wurde, vom ethi-
schen Denken in Gesetzes-Kategorien mit seiner Auflen-Orientierung an der Tat
loszukommen und die verantwortliche innere Disposition im Handeln der
Christen zu fordern.

Verantwortung in der Kirche: Horen und riskante Riickfrage

Findet das Pathos, mit dem aus der Orientierung an den biblischen Schriften
eine Ethik der Verantwortung eingefordert wird, Echo in der Kirche von heute?
Der katholischen Kirche wird konstant und immer wieder die Tendenz zu einer

849



Hans Kramer

Gesetzesmoral vorgeworfen. Tatsichlich zeigt sich schon im Neuen Testament
in den Pastoralbriefen ein Uberlieferungsstrom, der in diese Richtung Aufmerk-
samkeit und Bedenken weckt: Verantwortung des einzelnen und der Gemeinde
besteht nach diesem Verstindnis wesentlich in der Bewahrung des Uberlieferten;
dem entspricht dann der ordentliche Lebenswandel. Der Gemeindeleiter wird
zum Hiiter der Tradition.

Zu eben diesem Problempunkt hat sich die Kirche im Zweiten Vatikanum
artikuliert und Aussagen zugunsten eines aus Verantwortung gestalteten Le-
bens der Christen vorgelegt, die es wert sind, bekannter zu werden als sie es
sind. Eine Uberpriifung der Konzilsdokumente, ob vorrangig die pflichtige
Schuldigkeit betont oder aber die Verantwortung angesprochen wird, bringt
ein Uiberraschend eindeutiges Ergebnis. Es wird nicht eine ausdriickliche Lehre
tber Verantwortung vorgelegt, es zeigt sich aber eine eindeutige Konzeption
aus einem umfassenden Verstindnis von Verantwortung.

Verantwortung und sittliche Reife sind einander zugeordnet: ,,Immer grofler
wird die Zahl der Minner und Frauen jeder gesellschaftlichen Gruppe und Na-
tion, die sich dessen bewufit sind, selbst Gestalter und Schopfer der Kultur
threr Gemeinschaft zu sein. Immer mehr wichst in der ganzen Welt der Sinn
fiir Autonomie und zugleich fiir Verantwortlichkeit, was ohne Zweifel fiir die
geistige und sittliche Reifung der Menschheit von grofiter Bedeutung ist“ (Pa-
storalkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute, Nr. 55).

Das in der vorangehenden Epoche der Kirchengeschichte wohl gegebene Den-
ken in den Dimensionen von Pflicht und Gesetz und vor allem autoritativer
Lenkung ist iiberholt: ,Die Laien sollen wie alle Gldubigen das, was die ge-
weihten Hirten in Stellvertretung Christi als Lehrer und Leiter in der Kirche
festsetzen, in christlichem Gehorsam bereitwillig aufnehmen nach dem Beispiel
Christi, der durch seinen Gehorsam bis zum Tode den seligen Weg der Freiheit
der Kinder Gottes fiir alle Menschen eréffnet hat . . . Die geweihten Hirten aber
sollen die Wiirde und Verantwortung der Laien in der Kirche anerkennen und
fordern. Sie sollen deren klugen Rat benutzen, ihnen vertrauensvoll Aufgaben
im Dienst der Kirche iibertragen und ihnen auch Mut machen, aus eigener Ini-
tiative Werke in Angriff zu nehmen . .. In den Laien wird so der Sinn fiir die
eigene Verantwortung gestirkt, die Bereitwilligkeit gefordert . ..« (Konstitu-
tion iiber die Kirche, Nr. 37).

Weil das christlich-kirchliche Ethos ein im gliubigen Horen gegriindetes,
aber zugleich rational vermitteltes Ethos ist, konnen in der Kirche die Norm-
findung, Normbegriindung und Normvorlage nicht ohne Riickfrage geschehen.
Christlich-sittliche Weisungen haben Griinde und Hintergriinde, die in der Ge-
meinschaft der Christen befragbar und benennbar sein miissen. Auch in der Kir-
che gibt es die andernorts bekannten Tendenzen, die in allen sozialen Gruppen
auftreten, nidmlich das lebendige Hinterfragen durch wache und verantwor-

850



Verantwortung — ethisch und christlich

tungswillige Glieder der Gruppe als storend abzuwehren. Ethische und glau-
bige Griinde stehen dafiir — einige sind recht deutlich in den Konzilstexten
angesagt —, dafl die Gliubigen allgemein, glaubige Wissenschaftler und die
Hirten selber zu riskanter Riickfrage berechtigt und beauftragt sind.

Mit diesen Skizzen wird sichtbar, wie das Umfeld menschlich und christlich
strukturiert sein muf, damit christliche Verantwortung gelebt werden kann.
Christliche Erfahrung, individueller und gemeinschaftlicher Art, aktuell und
aus der Geschichte vermittelt, ist eine der wichtigsten Vorgegebenheiten, die zu
Recht gegenwiirtig neu diskutiert wird. Weiterhin wird christliche Miindigkeit
in immer neu zu erstellender Relation zum christlichen Gehorsam in ihrer Wert-
haftigkeit erkannt. Mit dem Begriff der ,Zustindigkeit® wird man das Feld
der moglichen Verantwortung eines Menschen in etwa benennen kénnen und
damit unangemessene Ausdehnungen wie auch Einschrinkungen vermeiden hel-
fen 3. Die Gewissensbedeutung, die das Konzil so deutlich herausgearbeitet hat
und die in der gegenwirtigen Diskussion in den Hintergrund gerit, stiitzt eine
solide Konzeption christlicher Verantwortung.

Eine prizisierende Benennung dessen, was Verantwortung im gegenwértigen
Verstindnis sein kann, liflt sich wie folgt geben: Verantwortung im christlich-
sittlichen Verstindnis ist die Haltung der Person, in der sie bereit ist, aus einem
dialogischen Prozefl des Gefragtwerdens und Fragens ihre erfabrenen Moglich-
keiten zu Person- und Weltgestaltung aus Reflexion im Glauben zu ergreifen
gemdf ihrem personlichen Wertkonzept, im Wissen um die Folgen und im Wil-
len, fiir Haltung und Tun personal einzustehen 4,

Das vorgelegte Konzept von christlicher Verantwortung ermoglicht es, zwel
zuweilen mit der Tendenz zum Negativen gefithrte Basisdiskussionen in der
katholischen Ethik vor Extremvarianten zu bewahren: einmal die Debatte um
die Normbegriindung und zum anderen den Streit um die sogenannte ,Auto-
nome Moral®. In beiden Problemfeldern zeigen sich sowohl eine besondere
intellektuelle Hohenlage der Fachdiskussion als auch eine gleichzeitige Aus-
wirkung bis in die alltigliche Praxis der Christen und auch der beamteten Lei-
ter in der Kirche. Dabei zeigen sich die alternativen Gefahren sowohl des Sub-
jektivismus bzw. der geschichtsvergessenen Beliebigkeit als auch des Autori-
tarismus bzw. des heute so genannten Traditionalismus. Weil das Verantwor-
tungs-Konzept ein christlich begriindetes Horen und Fragen voraussetzt und
auf eine wache Beachtung der Offenbarungsbotschaft, des Ich und des Du — und
das in Geschichte — dringt, lassen sich von daher beruhigende Abklirungen in
der Theorie-Diskussion herbeifiihren.

Dariiber hinaus zeigen sich Konsequenzen fiir die Praxis. Das moralpida-
gogische Bemiihen wird in Zukunft mit Vorrang darauf ausgerichtet sein miis-
sen, zur sittlichen Selbstindigkeit zu fithren, weil nur aus dieser wohlverstan-
denen Selbstindigkeit ein Verantwortungsethos zu leben ist. Erméglicht und

851



Hans Kramer

gesichert wird die sittliche Selbstandigkeit durch Haltungen wie Wahrhaftig-
keit, Sachlichkeit, Demut, Wachheit, Klugheit, Tapferkeit und Stolz im Sinn
von Selbstbewufitsein. Was in dieser Weise mit Begriffen benannt ist, die aus
der ethischen Tradition stammen, wird in den verschiedenen anthropologischen
und pidagogischen Schulen unterschiedlich konzipiert. Mit Hilfe der von dort
her gegebenen neuen Einsichten kann eine moralpddagogische Engfiihrung ver-
hindert werden. Eine umfassend arbeitende Moraltheologie ist in der Lage,
eine Korrektur der verschiedenen anthropologischen Entwiirfe zu leisten, die
in die moralpddagogische Diskussion eingebracht werden. Die Moraltheologie
ist dazu befdhigt, einmal wegen des in ihr aufgehobenen abendlandischen Kul-
turerbes, aber auch wegen ihrer umfassenden humanen Kompetenz, die sie
daraus bezieht, dafl sie gepriifte und rezipierte Anthropologien aus der Philo-
sophie aufgenommen hat. Dann wird man sich nicht scheuen, gegenwirtig dis-
kutierte anthropologische Konzepte je nach Wahrheitsgehalt und Bedarf heran-
zuziehen und ihre Einsichten neu fruchtbar machen. Das moralpidagogische
Ziel: Befihigung zur Verantwortung lohnt die Miihe.

ANMERKUNGEN

! Hrsg. v. J. Hoffmeister (Hamburg 21955).

2 J. Schwarclinder, in: Hdb. phil. Grundbegr. (Miinchen 1973 f.) Bd. 6, 15771588, Zit. 1577.

3 K. E. Logstrup, in: RGG, Bd. 6 (Tiibingen 1962) 1254-1256, Zit. 1255.

4 J.u. W. Grimm, Dt. Wb. 12.1 (Leipzig 1956) 79-82; M. Lexer, Mittelhd. Wb., Bd. 3 (Leipzig 1978) 69 f.
3 E.v.Schenk, Die anthropologische Kategorie der Verantwortung, in: Studia philosophica, Jb. d. Schweiz.
Phil. Ges., Bd. 16 (Basel 1956) 165-190.

8 Vgl. J. Schwartliander, a.a. O. 1581 f.

7 N. Hartmann, Ethik (Berlin 21935, 11925) 672.

8 W, Weischedel, Das Wesen der Verantwortung (Frankfurt 31972, 11933) 7.

® Vgl. F. Buri, Besinnung iiber Verantwortung, in: Universitas 30 (1975) 947-955.

10 Die ,, Verantwortungsethik®, die M. Weber gegen die , Gesinnungsethik® propagierte (Gesammelte poli-
tische Schriften, Tiibingen 21958, 539-547), ist unter die verfehlten autonomistischen und solipsistischen
Konzeptionen zu rechnen, denn sie ist in Hinsicht auf den Politiker machiavellistisch konzipiert. Die ver-
filschte Rezeption seiner Ansichten im katholischen Bereich scheint zuriickzugehen auf W. Schollgen, Die
soziologischen Grundlagen der katholischen Sittenlehre (Diisseldorf 1953) 91-98.

11 R. Egenter, Wagnis in Christo (Regensburg 1936).

2 H. Merklein, Die Gottesherrschaft als Handlungsprinzip. Untersuchungen zur Ethik Jesu (Wiirzburg
1978) 292 f.

8 G, Picht, Der Begriff der Verantwortung, in: ders., Wahrheit, Vernunft, Verantwortung (Stuttgart 1969)
318-342.

4 Beim gegenwirtigen Stand der Diskussion ist es mehr als schwierig, Verantwortung ,auf den Begriff
zu bringen®. Eine mogliche Begriffsexplikation ist diese: ,Verantwortung im theologisch-sittlichen Ver-
stindnis ist die Haltung der Person, in der sie den erlebten situativen Aufforderungsgehalten vor sich und
anderen handelnd gerecht zu werden versucht, nach dem MafR ihrer wahrgenommenen Moglichkeiten aus
Reflexion im Glauben und in Ubereinstimmung mit ihrem handlungsbezogenen Wertkonzept.® Diese
begriffliche Fassung, fiir die ich Herrn P. Kohl zu Dank verpflichtet bin, ermdglicht das Gesprich mit den
anderen anthropologischen Wissenschaften.

852



