K. Suso Frank — Oskar Kohler
Kein Weg zuriick

Zum 1500. Geburtsjahr Benedikts von Nursia

Wir lieben es heute, Gedenkjahre zu feiern, und manche wollen darin Zeugnisse
der Verbundenheit mit der Geschichte sehen. Der Eifer, der dabei dem historisch
authentischen Datum gewidmet wird, scheint dies zu bestdtigen. Wenn es frei-
lich daranf ankime, konnten gute Griinde dafiir angegeben werden, daff 1980
die 1500. Wiederkehr des Geburtsjahrs von Benedikt von Nursia um zehn
Jahre zu friih gefeiert wird. .

Dies schiene nun freilich so ziemlich jedermann eine torichte Beckmesserei
von Historikern zu sein. Doch sowohl das ganze Leben Benedikts wie auch
die Benediktusregel sind hinsichtlich historischer Daten derart mangelhaft be-
legt, dafl der Eifer fiir das Authentische, fiir das historisch Richtige, das ge-
sichert Positive zuschanden werden mufl, wenn auf solches allein die geschicht-
liche Erinnerung an diesen Mann gegriindet werden sollte. Vielleicht geht sogar
die Vermutung nicht zu weit, daf} es gar keinen Anlaf} zu einer Anderthalb-
Jahrtausend-Feier gibe, wenn das Andenken Benedikts von Nursia nicht auf
eine Weise zustande gekommen und weitergetragen worden wire, die von un-
serer Weise des Umgangs mit ,,Historischem® so grundverschieden ist.

Eine Geschichte und ihre Aufklirung

Da gab es also, wie weiter unten in diesem Aufsatz dargestellt werden wird,
eine Monchsregel unter vielen anderen Monchsregeln. Und da gab es einen
Mann, den ein bedeutender Papst, Gregor der Grofle, einige Jahrzehnte nach
dessen Tod als einen auflerordentlichen Heiligen beschrieben hat — als erster
zwar, und dennoch schon nur noch vom Hérensagen. Und da kamen noch Jahr-
zehnte spiter recht zufillig Regel und Mann, eigentlich zundchst nur der Name
des Mannes, zusammen. Von diesem Zusammentreffen ging zwar eine michtige
Wirkung aus, aber keineswegs wie von einem Blitzstrahl, sondern nur ganz
allmihlich im Gang einer Geschichte noch langen Atems. Dafl die Monchsregel,
die so mit dem vom Papst gefeierten und durch ihn dem Abendland vorge-
stellten Abt verkniipft wurde, ein Extrakt aus einer dlteren Regel unbekannter
Herkunft war, weiff man erst seit kurzem.

3# 435



K. Suso Frank — Oskar Kohler

Der zuletzt genannte Umstand ist peinlich fiir eine Zeit, in der das Urheber-
recht eingefithrt ist und jeder, der da schreibt oder macht, auf seine Originalitdt
aus ist, sei es auch nur auf das, was er dafiir hilt. Wenn aber Originalitit —
von lateinisch ,origo“ = Ursprung, Geburt, Stamm - die Wirkungskraft be-
zeichnet, dann gibt es nicht gar zu viele Schriftstiicke, die es der Benediktusregel
gleichtun.

Eine solche Wirkungsgeschichte hat allerdings ihre besonderen Bedingungen.
Sie gedeiht nicht in der allgegenwirtigen Offentlichkeit der Tagesnachrichten.
Sie braucht lange Zeit, und keine Zeit, die sich in ihrer rapiden Beschleunigung
selber auffrifit. Man kann auch ganz einfach sagen: Sie braucht eben Geschichte,
sie braucht Zufille, in denen es zu solch seltsamen Verkniipfungen wie bei
Benedikt von Nursia, seinem Hagiographen Gregor und der Benediktusregel
kommen kann. Und sie braucht das erzihlende Weiter-Sagen, das tradere, die
»Uberlieferung®.

Uber den hohen Titeln, die dem Heiligen in seinem Jubildumsjahr zugedacht
werden, sollte die gerade in seinem Fall besonders exemplarische Art von ,, Wir-
kungsgeschichte“ nicht iiberschen werden. Denn sie ist nichts Beildufiges —
und sie kann unter den Bedingungen unserer Zeit nicht mehr geschehen. Genau
dies macht den Unterschied aus zwischen Geschichte und Historie, zwischen
unmittelbar gelebter Uberlieferung und dem Wissen von der Vergangenheit,
das sich die Frage gefallen lassen muf}, , was es uns niitzt®.

Es gibt Anzeichen in unserer Gegenwart, welche die Absicht vermuten las-
sen, hinter das historische Wissen zuriickzukommen in eine scheinbar naive
Geschichte. Man kann gar nicht bestreiten, daff darin, in der ,Uberlieferung®,
noch viele Menschen leben, und daf} es toricht wire zu meinen, im historischen
Wissen sei man der Geschichte selbst niher. Aber wenn der ,,Cherub der Auf-
kldrung® (J. P. Hebel) erschienen ist, kann man sich nicht an ihm vorbeimogeln,
will man nicht in die Hiinde eines verheerenden Pseudo-Mythos fallen.

In einer solchen Versuchung bieten die Geschichte Benedikts von Nursia und
ihre wissenschaftlich-kritische Erforschung zusammen eine tiberraschende Hilfe.
Der Heilige aus Umbrien ist nicht zu einem Weisen auf dem Berge oder im
Walde geworden, zu einem mythischen Heilbringer. Was ihm immer an histo-
rischen Sicherheiten fehlt, er ist als eine geschichtliche Gestalt iiberliefert. Dies
ist zunichst dem Papst Gregor zu verdanken, fiir den sich die Bedeutung des
Verehrten in seinen Wundern bekundete, und der dariiber dennoch nicht die
Notwendigkeit iibersah, gewdhnlichere Daten mitzuteilen. Und wenn auch die
Benediktusregel geschichtlich aus anderen Monchsregeln deshalb herauswuchs,
weil sie mit einem Namen Benedikt verbunden war, so ist es doch zugleich
dieses schriftliche Dokument, das dem Heiligen die wesentliche geschichtliche
Kontur gegeben hat.

Was uns auch trennt von der Art, wie die Wirkungsgeschichte Benedikts von

436



Kein Weg zuriick

Nursia zustande kam, es verbindet uns jenes Bediirfnis nach Rationalitit, das
dem Abendland von der Antike iiberkommen ist und unsere Kultur weltge-
schichtlich auszeichnet. Es ist die gleiche Rationalitit, die dann dazu gefiihrt
hat, dafl das Andenken Benedikts auf den Objekttrager der historischen Me-
thode gelegt wurde — aber auch die gleiche Rationalitit, aus der die groflartigen
klassizistischen Benediktinerklosterkirchen zu Asbach in Niederbayern (1776—
1780), in Wiblingen (1772-1781), in St. Blasien (1771-1783) hervorgegangen
sind — nicht viel mehr als zwei Jahrzehnte vor dem Ende der Kloster in der
Sikularisation.

Was wir von Benedikt wissen und was wir von Benedikt haben, soll im
folgenden dargestellt werden, und dann: Was uns Benedikt heute bedeutet.
Zur heutigen Bedeutung gehort auch die Einsicht in seine Uberlieferungsge-
schichte #nd in ihre historische Aufklirung. Mit beiden zu leben, das ist eine
Herausforderung, vor die uns nicht nur Benedikt von Nursia stellt.

Was wir von Benedikt wissen

Joseph Lortz schreibt in seiner ,,Geschichte der Kirche“: ,,Vom Leben Bene-
dikts haben wir so wenig gesicherte Nachrichten, dafl man neuerdings seine
Existenz geleugnet hat; das sei nur als Kuriositit angemerkt. Eines bleibt auf
alle Fille, die unter seinem Namen gehende Regel.“! Der bekannte Historiker
hat diese Worte erstmals 1930 niedergeschrieben, beeindruckt von einer in den
vorangegangenen Jahren gefiihrten Kontroverse um die Historizitit des Hei-
ligen aus Nursia. Der Bonner Kirchenhistoriker Heinrich Schroers hatte schon
1921 die Quellen zum Benediktusleben arg zerpfliickt2. Eine wenig dltere Ver-
offentlichung vom Maria Laacher Abt Ildefons Herwegen? hatte ihn zu seiner
scharfen Kritik verfihrt. Ein lebhaftes Hin und Her in den zwanziger Jahren*
gldttete schlieflich die Wogen, ohne freilich zu einem allseits angenommenen
Konsens tiber den historischen Wert der Quellen des Benediktuslebens zu finden.
Und die Dissonanz in deren Beurteilung ist auch heute noch nicht verklungen.

Von welchen Quellen ist da die Rede? Papst Gregor der Grofie schrieb in den
Jahren 593-594 vier Biicher ,Dialoge iiber die Wunder italischer Viter®. Sie
sind Trost- und Erbauungsliteratur, die ins Gewand der Biographie gesteckt
ist. Trost fiir den Erzdhler selbst, der unter den Pflichten seines Amtes leidet,
sich voll Sehnsucht an die ruhige Zeit erinnert, da er in der geistlichen Mufle
des Klosters lebte und nun durch die Erinnerung an Leben und Werk der
Heiligen das festhalten oder wiedergewinnen mochte, was er an geistlichem
Gut zu verlieren droht (Prol. 5). Trost und Erbauung aber auch fiir das italische
Volk, sein Volk, das halb von den Langobarden erobert, verarmt, geschlagen,
hilflos und hoffnungslos dahinlebt, dem gegen alle Erfahrung gezeigt werden

437



K. Suso Frank — Oskar Kébler

soll, dafl ,Gott der Herr bis jetzt wirkt und auch sein Sohn noch wirkt“ (Joh
5, 11 in Dial I 7, 6). Das Wirken Gottes zeigt sich in den Heiligen des eigenen
Landes. Sie sind zwar fast iibersehen — der Gesprichspartner Petrus will es
kaum glauben, daf Italien jemals solch greifbaren Glanz der Heiligkeit erlebt
habe (Prol. 7) —, aber Gregor hat sich eifrig umgeschaut und umgehdrt und
meint nun, dafl der Tag eher zur Neige gehen wiirde als sein Erzdhlen, wenn er
alles in Erfahrung Gebrachte wiedergeben méchte (ebd. 8)! Der Schlufl liegt
auf der Hand: Man kann auch in Italien heilig werden und sogar in gegen-
wirtiger Zeit.

Deshalb soll etwas von solch gelebter Heiligkeit erzdhlt werden, deren Er-
weis die iiberraschenden, aufsehenerregenden Mirakel sind, die zur Nach-
ahmung anregen und zu neuer Heiligkeit fithren: Aus der Erzdhlung der Wun-
dertaten (virtutes) erkennen wir, wie erworbene und bewahrte Heiligkeit (vir-
tus) an den Tag kommt. Und manche werden ja eher durch Beispiele zur Liebe
zum himmlischen Vaterland angeregt als durch Belehrungen. Die Grofitaten
der Heiligen schrauben die iiberhebliche Selbsteinschitzung zuriick, zwingen
zum Gestandnis der eigenen Kleinheit (ebd. 9). Sie weisen zum ,himmlischen
Jerusalem, dessen Biirger man in ihnen schon auf Erden schauen darf“ (Dial
III 35, 6). Intellektuelle Neugier kommt in diesen Ausfithrungen nicht auf ihre
Rechnung; die besorgte Anfrage des Historikers ist da reichlich fehl am Platz.
Und wo sie zu Recht am Werk ist, da findet sie vieles und Beachtliches iiber
den Erzihler, wenig Sicheres und Zuverlissiges im Erzihlten.

Und zu diesem Erzihlten gehort die Auskunft iiber Benedikt von Nursia;
die #lteste und ausfiihrlichste Aussage, die wir tiberhaupt besitzen, ist es. Gre-
gor widmet dem Heiligen das ganze zweite Buch der Dialoge (Prolog und 38
Kapitel). Er entbehrt der personlichen Kenntnis des Heiligen; aber soll er des-
wegen nicht {iber ihn schreiben? ,,Es ist mir sonnenklar, dafl Markus und Lukas
ihr Evangelium nicht als Augenzeugen verfaflt haben, sondern auf Grund von
Gehortem® (Prol. 9). Und genau das will auch er tun: Was er von Mannern
gehort hat, die er mit dem lebendigen Benedikt in Verbindung bringt, will er
weitergeben®. Doch man sollte sich von dieser Berufung auf Gewdhrsmanner
nicht zu sehr beeindrucken lassen, denn die Wundererzihlung wird nun mal
durch Hinweis auf Zeugen bekriftigt. Nicht das Leben eines Mannes namens
Benedikt, sondern die Wundertaten des Gottesmannes Benedikt, ,des der
Gnade und dem Namen nach Gesegneten (Benedictus = der Gesegnete; Dial
I, prol.) interessierten Gregor. Davon will er von jenen Zeugen so viel gehort
haben, daf er fiir diesen Heiligen ein ganzes Buch beansprucht und ihm in sei-
nem vierteiligen Werk der Dialoge eine zentrale Stellung geben mufl. Die
jingsten Arbeiten iiber Gregors Dialoge haben die einheitliche Komposition
und wohldurchdachte Strukturierung der vier Biicher erwiesen. Da entspricht
dem zweiten Buch, das von einem Heiligen erzdhlt, das vierte Buch, das sich

438



Kein Weg znriick

cinem Thema widmet, dem Jenseitsgeschick des Menschen. Da lassen sich
die drei ersten Biicher nach Art eines Triptychons zusammenfassen: Im groflen
Mittelfeld die Gestalt des Heiligen von Nursia, in den beiden Seitenfeldern die
Vielzahl der kleineren Heiligen, von denen nur ein besonderer Charakterzug,
vielleicht nur eine Wundertat festgehalten sind, wahrend Benedikt seine Le-
bensgeschichte erhilt und alles auf sich einsammelt, was Gregor von christlicher
Vollkommenheit und Heiligkeit zu sagen weif3 6.

Freilich bedarf die Aussage iiber die Lebensgeschichte einer Korrektur. Zwar
gibt Gregor ein paar Auskiinfte dazu; er spricht sogar von ,geordneter Er-
zihlung iiber das Leben des groffen Vaters“”. Aber man darf ihn da nicht allzu
ernst beim Wort nehmen. Was sagt er zum Lebensgang des bewunderten Hei-
ligen? Herkunft und Jugendzeit sind im knappen Prolog in ein paar Zeilen
erzihlt. Benedikt kommt aus vornehmer Familie (genus liber), die in der Ge-
gend von Nursia ansissig war. Die soziale Einordnung entspricht dem Milieu,
fiir das Gregors Herz in seinen Dialogen schligt. Der Heranwachsende wird
nach Rom zum Studium geschickt. Aber kaum hat er seinen Fuf in die grofie
Welt gesetzt, zicht er ihn angewidert zuriick. Bestimmt und entschlossen geht
er auf einen anderen Weg: Er will allein Gott gefallen (soli Deo placere) und
deshalb das Monchskleid anziehen. Das kaum begonnene Studium wird abge-
brochen; auf die von ihm gebotene Weisheit verzichtet er, um in der Einsam-
keit die wahre Weisheit zu finden: ,Mit Wissen unwissend und in Weisheit
ungelehrt zieht er sich zuriick® (recessit igitur scienter nescius et sapienter indoc-
tus; prol.). Der klare Entschlufl des Knaben zeigt, dafl er an Charakter reifer
war als an Jahren, als Kind schon das Herz eines Greises in sich trug®. Gregor
folgt in dieser Aussage einer alten Weise, frithe Auserwihlung und Begnadung
eines Menschen zu rithmen.

In der Gegend von Subiaco geschieht die erste Einiibung in das Monchsleben.
Benedikt haust allein in einsamer Hohle. Nach drei Jahren holt ihn eine benach-
barte Monchsgemeinde und wihlt ihn zu ihrem Abt. Aber seine Strenge und
deren Behibigkeit passen nicht zusammen. Nach einem mifigliickten Anschlag
auf sein Leben verldfit der junge Abt die verlotterte Ménchsgemeinschaft: ,,Geht
und sucht euch einen Abt nach euren Sitten, denn mich konnt ihr von nun an
nicht mehr haben® (II 3, 4). Nach dem neuen Riickzug in die Einsamkeit sam-
meln sich besser gesinnte Schiiler um Benedikt und er wird zum Vater einer
zahlreichen Mondchssiedlung. Auf zwolf Kloster verteilt er die Monche. Wieder
zerstort teuflischer Angriff das begonnene Werk. Jetzt ist es der Neid eines
Priesters, der Benedikt und den Seinen nach dem Leben und nach der Seele
trachtet (IT 8, 1-5). Benedikt versteht den Anschlag als Wink Gottes. Er ver-
1488t mit einigen Mdnchen den Ort und zieht nach Siiden. Auf dem Monte Cas-
sino lifdt er sich nieder, erbaut dort ein Kloster und wandelt zwei heidnische
Heiligtiimer in Kirchen zu Ehren des hl. Martinus und Johannes des Taufers

439



K. Suso Frank — Oskar Kobler

um (II 8, 11). Fiir einen Augenblick wird er zum Missionar unter der noch
heidnischen Bevolkerung. Dann aber interessiert Gregor nur noch der Wunder-
titer, der fortan in seinem Kloster bleibt.

Liflt sich im ersten Teil, den Geschehnissen in und um Subiaco, noch eine
schwache Erinnerung an zeitliche Ordnung ablesen, so erscheint der Heilige
auf dem Monte Cassino gleichsam aus der Zeit ausgestiegen. Selbst der Tod
wird zeitlich nicht festgelegt. Auf was es Gregor dabei ankommt, ist die Vor-
hersage und die genaue Vorbestimmung des eigenen Sterbens durch Benedikt
und dazu die Vision vom Aufstieg des Heiligen zum Himmel, die zwei in der
Ferne weilenden Briidern zuteil wird: ,Das ist der Weg, auf dem der vom
Herrn geliebte Benedikt zum Himmel aufsteigt® (II 37, 3).

Dieses Wort am Ende des zweiten Dialogbuchs kann als Schliissel zum gan-
zen Buch aufgegriffen werden. Gregor zeichnete da den ,Weg eines Menschen
zum Himmel“. In seinem geistlichen Itinerarium hielt er sich an bewihrte Mu-
ster. Die Wundertaten stellen Benedikt an die Seite der biblischen Gottesmanner
Mose, Elischa, Elija, David und Petrus: ,Wie ich sehe, war der Mann erfiillt
vom Geist aller Gerechten® (II 8, 8). Die erbauliche Erzihlung wird zum Sub-
strat fiir geistliche Unterweisung. Das Fiasko als Abt im Kloster bei Subiaco
bietet die Moglichkeit einer langen Erdrterung dariiber, ob man eine verdor-
bene Monchsgemeinschaft verlassen darf. Gregor bejaht diese Frage; wo keiner-
lei Erfolg mehr zu erhoffen ist, da ist der Auszug gerechtfertigt. Auch der
Apostel Paulus ist aus Damaskus entflohen, als es ihm zur todlichen Gefahr
wurde: ,er erhielt sich so am Leben, um an anderem Ort mit Erfolg zu ar-
beiten® (II 3, 11)%.

Benedikts zweiter Riickzug in die Einsamkeit veranlafit Gregor zu einer
lingeren Erorterung iiber den Wert solch zuriickgezogenen Lebens: ,,In sich
selbst wohnen® (habitare secum; II, 3,5), und der Biograph kann dabei alte,
klassische Tradition, die zu dem bekannten ,Erkenne dich selbst® zurtickfiihre,
auf die Askese Benedikts anwenden. Eine Vision des Heiligen bringt Gregor
zum Vortrag vom Zentralgedanken seiner mystischen Lehre: Durch das Licht
der inneren Beschauung wird die Seele des Schauenden iiber sich selbst hinaus-
gehoben 1%; der Schauende selbst ist dann auflerhalb dieser Welt (extra mun-
dum). Der zum Monchsleben bekehrte Gregor hat einst dieses ,extra mundum
fieri“ als Ziel seines Lebens angesehen: ,Tiglich wollte ich auflerhalb dieser
Welt, auflerhalb dieses Fleisches weilen . ..« (Ep. I 5); aber was ihm durch die
Berufung in den kirchlichen Dienst verwehrt blieb, wollte er in Benedikt ver-
wirklicht sehen. So bietet er in seinem ,Leben und Wundern des Benediktus®
seine cigene Vollkommenheitslehre in biographischer Form. Ganz dhnlich sind
Athanasius mit dem dgyptischen Monch Antonius und Sulpicius Severus mit
Martinus von Tours verfahren. Eine Biographie darf man in solcher Art des
Schreibens nicht suchen, wenn man darunter den genau dokumentierten Bericht

440



Kein Weg zuriick

iiber ein Menschenleben versteht, wohl aber dann, wenn man Biographie zu
verstehen gewillt ist als den ins Wort gefafiten Traum, den jemand in sich
tragt, als das zum Leben erwedkte Bild, das man von sich selber hat, als die
mit Fleisch und Blut umkleidete Lehre vom vollkommenen Menschen, an die
man sich selber halt.

Was also wissen wir von Benedikt? Aufler dem vielen und auflerordentlich
Wertvollen des von Gregor Gesagten bleibt wenig Greifbares und Zuver-
ldssiges fiir die Anfrage des Historikers. Ein italischer Abt, der in Subiaco und
schliefflich in Monte Cassino unter Monchen gelebt und gewirkt hat, wie tbri-
gens viele neben ihm. Der seine Umgebung tief beeindruckte und zu prigen
verstand, so daf} er den jiingeren Monchspapst Gregor dank des vermittelten
Eindrucks zu faszinieren vermochte. Seine ungeahnte Wirkungsgeschichte ver-
dankt dieser ,bescheidene Provinzabt® eben dem Umstand, dafl ,er zur Lieb-
lingsfigur des besten Autors seines Jahrhunderts wurde® (A. de Vogiié).

Ein paar beilaufig eingestreute Daten helfen der von Gregor véllig vernach-
lassigten Chronologie ein wenig nach. Da ist mehrmals von einer Hungersnot
die Rede (II 21); sie ist fiir die Jahre 537-538 belegt. Da wird der Gotenkénig
Totila erwahnt (IT 15), der nach 542 nach Siiditalien zog. Die Umtriebe des
Goten Zalla (II 31) mogen in der gleichen Zeit anzusetzen sein (542-547).
Bischof Germanus von Capua (II 35) ist zu Anfang des Jahres 541 gestorben;
Bischof Sabinus von Canosa (II 15) war sicher im Jahr 536 Bischof der siiditali-
schen Stadt. Sein Besuch in Monte Cassino gehort in die Zeit nach 546. Die
Daten stehen in Zusammenhang mit Benedikts Zeit in Monte Cassino, wonach
seine Ankunft dort in das vierte Jahrzehnt des sechsten Jahrhunderts hinauf-
zuschieben ist. Wie die Zeit davor abzustecken ist, dazu hilft Gregor ganz und
gar nicht. Freundliches Ubereinkommen mit alter Tradition wird an der Ge-
burtszeit in den letzten Jahren des fiinften Jahrhunderts festhalten (eher 490
als schon 480). Das Sterbejahr wird sicher spiter als das traditionelle 547 an-
zusetzen sein (um 560 ist anzunehmen).

Was wir von Benedikt haben

,Eines bleibt auf alle Fille, die unter seinem Namen gehende Regel“, schreibt
der oben erwihnte Kirchenhistoriker J. Lortz. In der Tat ist die Benediktus-
regel ein geschichtliches Dokument von hervorragender Bedeutung. Allein auch
sie 1st von einer Fiille von Ritseln umgeben. Das Zeugnis des papstlichen Bio-
graphen steht wohl fiir die Niederschrift einer Monchsregel durch Benedikt ein:
»Er schrieb namlich eine Monchsregel, ausgezeichnet durch ihre weise Mafligung
und klare Darstellung. Will jemand sein Tugendleben genauer kennen, so kann
er in der Festlegung dieser Regel alles finden, was er als Lehrer selbst iibte;

441



K. Suso Frank — Oskar Kobler

denn der hl. Mann konnte unmdglich anders lehren als er lebte® (IT 36). Das
klingt wie eine Anwendung des im Prolog zum ganzen Werk Gesagten auf
den Einzelfall Benedikt und seine Regel: Die Regelniederschrift ist ebenso Aus-
weis der erworbenen Heiligkeit wie die Wundertaten des Heiligen.

Also kinnten die wenigen Zeilen iiber die Regel als ,,hagiographisches Mufi“
abgetan werden. In sorgfiltiger Recherche wurde lingst ermittelt, dafl sich
Papst Gregor in seinen Entscheidungen zum monastischen Leben keineswegs an
die von ihm so hoch gelobte Regel von Monte Cassino gehalten hat. Freilich
besagt dieses Ergebnis nicht allzuviel. Eine Monchsregel des sechsten Jahr-
hunderts darf nicht mit einer aus dem Mittelalter verglichen werden, die einen
bestimmten Orden mit ausgeprigtem Selbstbewufltsein von einem anderen ab-
setzen will. Die altkirchliche Monchsregel kennt solchen Anspruch nicht. Sie
ist nur Festlegung, genaue Beschreibung dessen, was eigentlich allgemein be-
kannt ist: So lebt der Monch in der Gemeinschaft des Klosters. Sie will kein
benediktinisches Monchtum von einem basilianischen oder augustinischen ab-
setzen. Deshalb kann der Papst in den aus italischen Klgstern an ihn herange-
tragenen Fragen auch anders entscheiden, eben aus der ihm vertrauten mona-
stischen Tradition, und trotzdem einer Regel von Monte Cassino Bewunderung
schenken. Ob er sie tiberhaupt genau gekannt hat? Die auszeichnenden Attri-
bute, die er ihr zulegt, helfen da nicht weiter, ebensowenig mogliche Anklinge
in den Schriften Gregors an die Regel. Auch jener Text in Gregors Kommentar
zum ersten Konigsbuch (IV 70), in dem Benediktusregel 58, 2, 8 erkannt wird,
bringt keine letzte Klarheit. Der Kommentar kennzeichnet das Zitat nicht als
Wort Benedikts, sondern legt es dem ,besten Magister dieses strengen Lebens
und gelehrten Schiiler der hichsten Wahrheit“ in den Mund. Allerdings ist auch
nicht von der Hand zu weisen, daff uns aus Gregors Umgebung kein anderer
monastischer Magister bekannt ist, der solches gesagt hatte.

Der Papst hilft selber wenig zur Identifizierung der von ihm bezeugten Be-
nediktusregel. Da erweisen sich erst Zeugnisse aus nachgregorianischer Zeit als
hilfreich. Vom frithen 7. Jahrhundert an taucht in gallischen Klgstern die ,,Regel
eines hl. Benediktus aus Rom® auf!l. Von dieser Zeit an wird die Regel des
,romischen Abtes Benedikt® als monastische Wegweisung respektiert. Nicht in
dem Sinn, daf plotzlich alle Kloster sich auf diese Regel verpflichten. Sie er-
wandert sich das gallische Monchtum iiber den Weg der ,Mischregel“, d.h. ein
Kloster lebt aus der Verbindung mehrerer bekannter Monchsregeln, z. B. ,nach
der Regel des hl. Benedikt und der Art von Luxeuil®, ,nach der Regel des hl.
Benedikt und des hl. Columban®, ,nach der Regel der hl. Basilius, Makarius
und Benedikt® usw.!2 Die ,Mischregel bestitigt noch einmal den nicht exklu-
siven Charakter einer alten Monchsregel. Aber genau durch diese Aufnahme
einer Benediktusregel unter die verbindlichen Aussagen zum Ménchsleben wird
der Abt von Monte Cassino zur kanonischen Autoritit, wobei die irrtiimliche

442



Kein Weg zuriick

Bestimmung als ,romischer Abt“ noch nachgeholfen hat. Es ist, wie hiufig in
der Geschichte, die langsame, aber schlieflich doch erfolgreiche Rezeption, die
aus der italischen Klosterregel eine allseitig respektierte Monchsregel werden
lieR. Die karolingische Klosterreform zog daraus Nutzen und machte sie zur
offiziell verordneten Klosterregel. Die damit dekretierte Uniformitit darf frei-
lich nicht tiberschitzt werden. Die volle Rezeption lief§ sich nicht einfach und
schlagartig in allen Lindern durch kaiserliches Dekret erzwingen; zum anderen
pafite sich die Regel einem inzwischen geprigten und unterschiedlich geformten
Ménchsleben an, das nun als benediktinisches Monchsleben etikettiert wurde.

Lift sich in dieser Weise die Ausbreitung der Benediktusregel nachzeichnen,
so bleiben doch noch einige Fragen, die ihren Text selbst betreffen. Ein Origi-
nalexemplar einer Benediktusregel aus Monte Cassino gibt es nicht. Von Bene-
dikt bis zu den iltesten Handschriften klafft eine lange Liicke (150 bis mehr
als 200 Jahre). Und die iltesten Handschriften zeigen bei weitgehender Uber-
einstimmung doch beachtliche Unterschiede '*.

In den jiingst vergangenen Jahrzehnten hat eine andere Entdeckung Ver-
wirrung und dann auch Bereicherung in die Diskussion um die Benediktus-
regel gebracht. Im Jahr 1937 trat der franzdsische Benediktiner A. Genestout
mit der aufsehenerregenden These an die Offentlichkeit: Die bislang als friih-
mittelalterliche Klosterregel angesehene , Magisterregel sei in Wirklichkeit eine
viel dltere Regel und die unmittelbare Vorlage der Benediktusregel. Tatsdchlich
stimmen beide Regeln in weiten Partien bis in den Wortlaut hinein iiberein.
Die traditionelle Erklarung hatte in der Regel des unbekannten Magisters nichts
anderes gesehen als eine lange und umstindliche Ausschreibung der Benediktus-
regel. Die Neuentdedsung 18ste eine heftige Kontroverse aus. Sie ist inzwi-
schen zu ruhiger Auseinandersetzung abgeklungen, und die Kontrahenten fan-
den sich mehr oder weniger einhellig zu freundlicher Ubereinkunft zusammen.
Der Magister ist der iltere Regelschreiber, Benediket der jiingere, der in enger
Anlehnung an den Magister seine Regel als die lebbare und anpassungsfihige
Klosterordnung niederschrieb. Die voriibergehend auf den Tisch gelegte Lo-
sung, nach der Benedikt selbst der Magister ist, und die Benediktusregel eine
jiingere, im frinkischen Ménchtum produzierte Klosterregel, fand wenig Ge-
folgschaft. ,

Die gelehrte Diskussion um die Magisterregel erbrachte eine kritische Aus-
gabe dieses Textes* und eine auBerordentlich reiche und anregende Neube-
schiftigung mit der Benediktusregel, die hinfort nur noch im Gesprich mit der
Magisterregel verstanden und gedeutet werden kann '°.

Was ist nun diese Benediktusregel? Eine lateinische Klosterregel unter und
neben vielen anderen ihrer Zeit. Sie will das gemeinsame Leben im Kloster
ordnen; rechtes, vor Gott und der Welt verantwortbares Ménchsleben sichern
und es von allen Zerrformen und Karikaturen dieses Lebens absetzen. Sie will

443



K. Suso Frank — Oskar Kobler

nichts Neues und Unerhortes vorschreiben. Um das bewihrte und anerkannte
Leben in einer Gemeinschaft von gleichgesinnten und Gleiches wollenden Brii-
dern unter der starken Leitung des Vater-Abtes geht es, um ein Leben, das
,unter der Fiihrung des Evangeliums® (Prolog 21) steht. In diese Gemeinschaft
tritt man ein, ,um wahrhaft Gott zu suchen® (58, 7). Der Ernst des Gott-Su-
chens wird bewiesen im schlichten Vollzug des Monchslebens, das in seinem
Dreiklang von Gebet, Lesung und Arbeit den Ménch beansprucht. Das Kloster
ist eine Schule, in der nicht intellektuelles Wissen vermittelt, sondern die , geist-
liche Kunst erlernt wird (Kap. 4). Der Abt ist der Lehrer, der dadurch die
Ménche zu geistlichen Menschen formen will. Das Kloster ist auch die Werk-
statt, in der die Lehre in die Praxis umgesetzt wird (4, 78). Der Abt wird so
zum Meister, der durch sein Beispiel das zeigt, ,,was gut und heilig ist* (2, 12).
Das Ganze ist auch ein Haus, in dem jeder die ,Pflichten des Bewohners erfiillen
muf}, um schlieflich im Zelt Gottes wohnen zu diirfen® (Prolog 39). Freilich
ist es ein Haus eigener Art, schon durch seine jenseitige Bestimmung. Zur , Welt®
hin ist es abgeschlossen; seine Bewohner haben dort nichts zu suchen. Aber es ist
auch ein Haus von Ordnung und Stil: ,,Alles soll darin weise und von Weisen
verwaltet werden® (53, 22), jedes Gerit ,wie heiliges Altargerdt® behandelt
werden (31, 10), und ,der Abt soll ein wiirdiger Verwalter des Hauses Gottes
sein® (64, 21). ‘

Im Abt, den der Gliubige an Christi Stelle im Kloster stchen und wirken
sieht (2, 2), den im Normalfall die Klostergemeinde aus ihrer Mitte wihlt
(Kap. 64), hat diese Gemeinschaft den fiir alles und fiir jeden einzelnen Ver-
antwortlichen. Seine Autoritit, fast erschreckend, wird weniger abgeschwicht
durch den Rat und die Mitverantwortung der Briider (Kap. 3 und 72) als durch
den Ernst der peinlichen Rechenschaftsforderung im Letzten Gericht (2, 6-9;
64, 7). Fiir seine schwierige Aufgabe, ,Seelen zu leiten und der Eigenart vieler
zu dienen® (2, 31), gibt ihm die Regel hilfreiche Weisung: ,niemand im Kloster
bevorzugen® (2, 16); ,mehr helfen als befehlen® (64, 8), ,immer zu unterschei-
den wissen und Maf zu halten, eingedenk der weisen Mifligung des heiligen
Jakob, der sagte: Wenn ich meine Herden auf dem Marsch tiberanstrenge, gehen
sie alle an einem Tag zugrunde® (Gen 33, 13) (64, 18); sein eigentliches Fiih-
rungscharisma soll deshalb die weise Mifigung (discretio) sein, ,die Mutter
aller Tugenden®, mit der er entscheiden kann, ,was die Starken fordert und
die Schwachen nicht abstéft® (64, 19). Denn auch das gehort zu dieser Regel:
Sie ist nicht die Magna Charta einer Gemeinschaft von Vollkommenen, sie will
eine schlichte Anfingerunterweisung sein (73, 1, 8) fiir Menschen, die sich auf
den beschwerlichen und engen Weg wagen in der Hoffnung, daf} sich da doch
eines Tages das Herz weitet und sie in unsagbarer Freude und Liebe den Weg
der Gebote Gottes gehen konnen (Prolog 48—49 mit Mt 7, 14 und Ps 118, 32).

Diese betonte Schlichtheit hebt freilich den hohen Anspruch dieser Lebens-

444



Kein Weg zuriick

ordnung nicht auf. In gelungener und ansprechender Weise hat sie die Tradition
des dlteren Monchtums zusammengefafit, auf eine lebbare Formel gebracht und
so das reiche monastische Erbe der Alten Kirche an die des Mittelalters weiter-
gegeben. Diese hat das ,,Gesetz, unter dem der Monch dient” (58, 10), dank-
bar angenommen, es in der Annahme freilich auch umgeformt und so jenen
Prozef} der je neuen Aneignung eingeleitet, dem sich die Benediktusregel bis
heute freundlich gestellt hat.

Was uns Benedikt heute bedeutet

Wir kehren zum Anfang dieses Aufsatzes zuriick, wenn wir nach der Bedeu-
tung fragen, die der heilige Benedikt von Nursia heute fiir uns haben kann.
Von der Art, in der er zu seiner geschichtlichen Bedeutung gekommen ist, trennt
uns das historische Wissen. Diese Trennung betrifft das Verhiltnis selbst zwi-
schen dem Heiligen und uns Heutigen. Feierliches Gedenken gerit zu leerer
zeitkritischer Programmatik oder zu sentimentaler Nostalgie, wenn nicht wahr-
genommen und wahrgehalten wird, dafl der Heilige einer Geschichte ange-
hort, die abgeschlossen ist.

Gewif}, es gibt Prinzipien in der Benediktusregel, die in eine geradezu anthro-
pologische Dimension ausgelegt werden kénnen, und dabei ist es von nur
sekundirem Belang, ob sie alle wortlich in der Regel vorkommen. Die Kombi-
nation in der Mahnung Ora et labora ist oft gepriesen worden, und die Aktua-
litit der Mahnung liegt zutage angesichts der Rede vom ,Leistungsstref“. Daf}
dieser nicht das Beten zur Folge hat und oft nicht einmal ein wenig Besinnung,
sondern nur den Streff der Freizeit, dies zu wiederholtem Mal zu sagen, kann
das Benediktjubilium veranlassen. Aber man kann dariiber nicht vergessen,
dafl die Mahnung aus agrarischer Gesellschaft kommt, in der das Ora et labora
in natiirlicher Weise beieinander sein konnte. Papst Johannes Paul II. hat bei
seinem kiirzlichen Besuch in Nursia von der ,entfremdeten Arbeit* gesprochen
und damit auf die Notwendigkeit hingewiesen, das ,,Ora et labora®“ zu iiber-
setzen, statt vergeblich zu Benedikt zuriickkehren zu wollen.

Etwa ebenso hiufig wird die Auctoritas des Abtes genannt, und es liegt nahe
in einer Zeit, die mit Untergangslust jede Autoritit demontiert, sich darauf zu
berufen. Doch man wird genauer hinschauen miissen auf die geschichtliche Be-
dingtheit nicht nur dieser absoluten Autoritit, sondern auch ihrer Legitimation
in der Berufung auf das gottliche Gericht. Wir haben nicht nur Beispiele aus
der Geschichte, zu welcher Anmaflung dies fithren kann, wir erleben es gegen-
wartig. Auch hier gilt es zu , ibersetzen®.

Die Stabilitas, die Bindung des Wanderménchtums an eine drtliche Kom-
munitit, gehort zwar in eine universale Geschichte des christlichen Monchtums

445



K. Suso Frank — Oskar Kébler

und kann nicht als Besonderheit der Benediktiner angesehen werden. Aber
auch dieses Prinzip klingt als ein volltdnendes Contra im Zeitalter des Touris-
mus und speziell des Campings. Wird man jedoch im Lobpreis einer Stabilitir,
die wiederum ihren Sitz in einer agrarischen Gesellschaft hat, die fiir eine
Industriegesellschaft notige Mobilitit als blofles Ubel verachten diirfen?

Der Christ steht angesichts des Benediktjubiliums vor Fragen, die in eine
tiefere Schicht dessen hineinfiithren, was einem Menschen gemafl ist. Kann er dig
Frommigkeit des Mannes aus Umbrien am Ende des fiinften Jahrhunderts nach-
vollziehen, wie sie Gregor der Grofle feiert, dieser Papst, der den kirchlichen
Grundbesitz in Ordnung brachte und zugleich im Bewufitsein des Weltunter-
gangs lebte? Nun, da scheint sich eine geradezu faszinierende Zeitgemifheit
anzubieten. Aber man wird auch hier genauer zuschauen miissen. Das Gerede
von der monchischen ,, Weltflucht® ist toricht; aber es ist auch allzu simpel, mit
der spiteren ,Kulturleistung® der Benediktinerkloster zu argumentieren. Wo-
nach sich Gregor sehnte und was ihm sein pdpstliches Amt nicht erlaubte, der
gefeierte Heilige konnte es leben: den aristokratischen Riickzug aus einer
widerlichen Gesellschaft, gewiff nicht in ein ciceronianisches Tusculum geniefle-
rischen Lebens, sondern in den harten Dienst Gottes, so sehr auch die Benedik-
tusregel Wert legt auf den Stil ihrer Ordnung. Aber nicht eben doch ein Riick-
zug? Was da zeitgemif erscheint, kann auch eine Verfiithrung sein.

Vor dem schlimmsten Mifiverstindnis kann uns ein zentrales Prinzip der Be-
nediktusregel selbst bewahren, die Discretio, wenn wir sie iiber die Abtspflicht
hinaus auslegen auf Unterscheidung schlechthin und so auf die Unterscheidung
von Zeitaltern. Es gibt cine Neigung, den Untergang der antiken Welt mit
unserer weltgeschichtlichen Situation zu vergleichen. Die Neigung ist verhdng-
nisvoll, weil daraus falsche Folgerungen gezogen werden. Zur Zeit Benedikts
ging eine alte Hochkultur zu Ende, in unserer Zeit sind alle Hochkulturen,
verstanden als geschichtliche Sinneinheiten, in ihr Ende gekommen, und herauf-
gestiegen ist, was ,One World“ genannt wird. Aber diese ,Eine Welt® ist alles
andere als die Komplettierung der Welt um das Mittelmeer oder anderer Kultur-
Welten. Sie ist eine unheimliche Grofle, wie jedermann fast alltdglich erfahren
kann. Und in dieser ,Einen Welt* gibt es keine Germanen oder andere Bar-
baren mehr, an die man cine Uberlieferung vererben kann — so wie man es
post festum von Benedikt oder Gregor sagen mag, obwohl diese nicht im ent-
ferntesten daran dachten, solches zu ,planen®, vielmehr taten und lebten, was
ihnen mdglich war und was ihnen als das NGtige erschien.

Mit Benedikt in die Zukunft — diese Losung wire simpel. Zwischen Benedikt
und uns ist vieles geschehen, wovon die Anwendung der ,,Historischen Metho-
de“ nur eines der ambivalenten Zeugnisse ist. Zwischen Benedikt und uns ist zu
vermitteln. Diese Vermittlung des Heiligen in unsere Gegenwart und in die
Zukunft steht im Aspekt einer epochalen Zuschickung an die Christenheit. :

446



Kein Weg zuriick

ANMERKUNGEN

! (Miinster 211962) 159.

2 Das Charakterbild des hl. Benedikt von Nursia und seine Quellen, in: ZKTh 49 (1921) 169-207.

# Der hl. Benedikt. Ein Charakterbild (Diisseldorf 1917, 41951); 1980 erscheint eine Neuauflage, besorgt
von E. v. Severus.

* G. Morin, A, Wilmart, C. Lambot, St. Hilpisch und ]. Chapman waren die wichtigsten Gesprichs-
partner.

* Es sind Konstantius, der Nachfolger des Abtes Benedikt von Monte Cassino, Valentinian, der Obere
des Lateranklosters, Simplicius und Honoratus, dic Nachfolger des Konstantius, Abte von Monte Cassino;
Dial. II prol., vgl. 11 13,1; 15,4; 27,3, wo diese Namen wieder auftauchen.

¢ Vgl. die Neuausgabe der Dialoge durch A. de Vogiié, Sources chrétiennes 254; 260 (Paris 1978/79).
7 De vita tanti patris ordo narrationis; IT 3, 12.

§ Ab ipso pueritiae suae tempore cor gerens senile; prol.

® Die Theorie trug iibrigens schon Basilius von Caesarea vor (Lingere Regeln 36); vielleicht eine Reminis-
zenz an Platos ,zu grofle Seele in einem zu kleinen Staat®.

10 Fit vero ipsa videntis anima etiam super semetipsam; II 35,6.

't Brief eines Abtes Venerandus an Bischof Constantius von Albi (um 625).

2 Diesen Vorgang hat F. Prinz eindrudssvoll nachgezeichnet: Frithes Monchtum im Frankreich (Miin-
chen 1965).

18 Kurz und vereinfachend gesagt, sind es zwei Versionen: Die eine liegt in der St. Galler Handschrift
(frithes 9. Jh.), auf der unsere anerkannten Textausgaben beruhen (letzte Ausgabe: R. Hanslik, in:
CSEL 75, Wien 1977). Die andere zeigt sich in einer alten englischen Handschrift (frithes 8. Jh.). Ob dic
traditionelle These von der grofien Zuverlissigkeit der St. Galler Uberlieferung durchgehalten werden
kann, ist noch nicht abzusehen. Die Klirung dieser Frage wird freilich nicht zu einer revolutioniren
Neubestimmung des Benediktinischen fiihren.

4 A. de Vogiié, Sources chrétiennes 105-107 (Paris 1964/65).

* Exemplarisch der reichhaltige Kommentar zur Benediktusregel von A. de Vogiié, Sources chrétiennes
181-186 (Paris 1971/72), mit einem Erginzungsband: Commentaire doctrinal et spirituel (Paris 1977);
ebenso informativ die Neuausgabe der Benediktusregel von B. Steidle (Beuron 21975).

447



