Heinrich Fries

Das Problem der Vollstindigkeit in Glauben und Lehre

In der bis heute noch nicht verklungenen Diskussion um die Sachfragen, die in
der Auseinandersetzung mit Hans Kiing zur Sprache kamen, tauchten immer
wieder auch der Gedanke, das Bedenken und der Einwand auf, im Werk von
Hans Kiing werde die Vollstindigkeit des Glaubens und der Lehre, auf die,
wie es heifdt, die Gliubigen Recht und Anspruch hitten, nicht gewahrt, nicht
bewahrt, seine Aussagen seien ungeniigend. Deshalb sei ein Einspruch dagegen
notwendig, deshalb sei auch die gegen den Tiibinger Theologen getroffene Maf-
nahme gerechtfertigt. Denn eine halbe Wahrheit enthalte einen ganzen Irrtum.

Im folgenden geht es nicht um eine Wiederaufnahme des Falls Kiing, sondern
um eine grundsitzliche Frage: um die Frage der Vollstindigkeit im Bereich
des Glaubens und der Lehre in theologischem Betracht. Was bedeutet dies,
welche Implikate sind darin eingeschlossen?

Gibt es Vollstindigkeit im Bereich des Glaubens?

Wohl ist die in Jesus Christus erfiillte Heilsgeschichte, wohl ist die in ihm
erfolgte Selbsterschlieung Gottes zum Heil der Menschen definitiv, endgiiltig
und uniiberholbar und deshalb vollstandig bis zur Vollendung in der uneinge-
schrinkten Gottesherrschaft, da ,Gott alles in allem® (1 Kor 15, 28) ist. Dies
kann jedoch nicht ebenso vom Glauben gesagt werden, verstanden als Akt der
Annahme und Bejahung dieser Offenbarung Gottes, als Entscheidung des ganzen
Menschen in Freiheit fiir dieses Wort, fiir diese Tat Gottes.

Der Glaube, der seine Antwort sprachlich, im Bekenntnis und deshalb in
Sitzen artikuliert und damit auch mitteilbar macht, ist ein Akt des Menschen,
der glaubt, ein Akt auch der Gemeinschaft der an Jesus Christus Glaubenden,
der Kirche. Deshalb steht der Glaube im Zeichen der Endlichkeit und der Be-
grenztheit, die allem menschlichen Tun eigen sind, auch dort, wo der Mensch
diese seine hichste Moglichkeit wahrnimmt: in der Moglichkeit, zu glauben.
Das gilt sogar dort, wo die Kirche in einem duflersten Engagement des Glau-
bens, der Lehre und der Verkiindigung eine Entscheidung in Fragen des Glau-
bens und seiner Inhalte fillt, ,in statu confessionis“, in einem Entscheid, in
dem die Kirche steht und fillt: etwa bei den Entscheidungen von Konzilien in
der Gestalt der Definitionen und der Dogmen.

517



Heinrich Fries

Definitionen und Dogmen werden im allgemeinen angesichts bestimmter Si-
tuationen, Fragen, Kontroversen, Bestreitungen oder Verwirrungen ausgespro-
chen. Sie sind eine Antwort auf bestimmte Fragen und auf geschichtlich bedingte
Umstiande. Deshalb sind sie von diesem Zusammenhang und Kontext her zu
erkliren und zu interpretieren. Als situativ bedingte Entscheidungen konnen
sie keine Vollstindigkeit in der Artikulation des Glaubens und seiner Inhalts-
bestimmung enthalten, sondern eben jene eine Seite, die konkret herausgefor-
dert war. Auch und gerade Entscheidungen in Fragen des Glaubens in der
Gestalt von Dogmen und Definitionen sind Stationen auf dem Weg des Glau-
bens, die als Orientierungen ihre Bedeutung haben und behalten, aber gerade
nicht Vollstindigkeit beanspruchen kénnen und wollen.

Das bedeutet nicht die Wahrheit bestreiten, es bedeutet vielmehr, ihren Ort
bestimmen. Der Glaube ist ein Weg zum Ziel, er ist nicht das Ziel selbst. Voll-
stindigkeit im Bereich des Glaubens und seiner Artikulation beanspruchen
hiefle die viatorische Existenz verfehlen, hiefle Ziel und Weg verwechseln. Der
Glaube ist kein Schauen ,von Angesicht zu Angesicht“, sondern ein Erkennen
als Stiickwerk, ein Erkennen ,durch einen Spiegel im unklaren Bild“ (1 Kor
13,12),

Diesen Sachverhalt hat die Synode von Wiirzburg klar ausgesprochen: ,,Kein
menschlicher Satz vermag das Geheimnis Gottes voll auszusagen. Alle Glau-
benssitze tragen das Zeichen geschichtlicher Bedingtheit an sich. Sie sind von
den Voraussetzungen ihrer Zeit, von bestimmten Fragestellungen, Auseinander-
setzungen und Erfahrungen aus formuliert und konnen deshalb nicht in jeder
Hinsicht den Fragen und Erfahrungen unserer Zeit entsprechen. Deshalb sind
Glaubenssitze — unbeschadet ihres bleibenden Wahrheitsgehalts und ihrer Ver-
bindlichkeit — stets auf eine weitere Auslegung hin offen. Sie sind Stufen der
geschichtlichen Entwicklung des Glaubensverstindnisses® (Pastorale Zusam-
menarbeit der Kirchen im Dienst an der christlichen Einheit, 3.3.1).

Wohl gibt es durch die Geschichte des Glaubens sowohl die Kontinuitdt wie
eine Entfaltung des Glaubens, vielleicht sogar ein Wachstum im Glauben und
im Glaubensverstindnis — eine Auslegung seiner Perspektiven und Dimensio-
nen. Aber diese Geschichte ist nicht einfach Fortschrittsgeschichte, sondern die
Bemiihung und der keineswegs immer gelungene Versuch, in der jeweils gege-
benen Situation den Glauben, seinen Inhalt, seine Forderung und Verheiflung,
sein Wort als Antwort zur Sprache zu bringen. Die die Geschichte des Glaubens
bewegende Kraft heifdt nicht Fortschritt, sondern Reformatio.

In diesem Zusammenhang seien einige Fragen wiederholt, die M. Seckler so
formuliert hat: , Wer ist weiser als Sokrates? Wer glaubt besser als Abraham?
Ist Trient besser als Chalkedon? Kann das Vatikanum I seinen Glauben gegen-
iiber dem des Paulus einen Fortschritt nennen? Werden die groflen Gestalten
der Dogmen- und Theologiegeschichte iiberboten? Findet ein Fortschritt von

518



Das Problem der Vollstindigkeit in Glanben und Lebre

Epoche zu Epoche statt oder ist jede unmittelbar zu Gott und auf keinen voll-
kommenen Endzustand terminierbar? Ist die spitere Zeit auch die hohere
Zeit oder wird in der Geschichte immer Gewinn mit Verlust bezahle?« !

Ein unbedachter Fortschrittsgedanke wird der entscheidenden und folgen-
schweren Tatsache nicht gerecht, daf die Heilige Schrift als ,,Uberlieferung im
Ursprung® (Sohngen), als , Anfang in der Fiille (Mohler) aller kirchlichen Uber-
lieferung vorgegeben, ihr vorgeordnet ist und fiir sie mafigebend bleibt, auch
im Sinn einer traditionskritischen Funktion. Kirchliche Uberlieferung ist ,,Uber-
lieferung des Ursprungs“. Dogma und Lehramt stehen, wie das Zweite Vatika-
num sagt, nicht iiber dem Wort Gottes, sondern dienen ihm, ,indem es (das
Lehramt) nichts lehrt, als was iiberliefert ist, weil es das Wort Gottes aus
gottlichem Auftrag und mit dem Beistand des heiligen Geistes voll Ehrfurche
hort®. Das ist Anspruch und Verpflichtung zugleich.

Die Wirklichkeit ist grofier

Wenn schon fiir das die Wirklichkeit wahrnehmende und erkennende Den-
ken gilt, dafl es als vernehmendes Vermdgen hinter der Sache selbst zurtick-
bleibt, dafl Sein und Seiendes umfassender sind als unser Begreifen, dafl Sein
und endlicher Geist nicht identisch sind, dann gilt dies in erhShtem Sinn von
der dem Glauben einwohnenden Fassungs- und Begegnungskraft.

Angesichts der Wirklichkeit Gottes, seiner Geheimnisse und seiner Selbst-
erschliefung, angesichts des unerschopflichen Reichtums Jesu Christi (Eph 3, 8)
wird das im Glauben aktualisierte Vernehmungsvermdgen zu einer bloflen —
indirekten, vermittelten —Anniherung, zu einem Zuriickbleiben hinter der Sache
selbst, zu einem in der Geschichte der Theologie gerade von den gréfiten Theo-
logen oft geduferten Suchen und Stammeln. Die sogenannte negative Theo-
logie entspricht diesem Sachverhalt auf eine ganz besonders intensive Weise.

Fiir die Frage der Trinititslehre hat Augustinus den theologischen Sachver-
halt so umschrieben: ,, Wir reden von drei Personen, nicht weil wir damit der
Wirklichkeit geniigen konnten, sondern um nicht ganz verstummen zu miissen®
(De Trinitate 5, 9). Und J. Ratzinger: , Trinititslehre kann nicht ein Begriffen-
haben Gottes sein wollen. Sie ist eine Grenzaussage, eine verweisende Geste, die
ins Unnennbare hiniiberzeigt, nicht eine Definition, die eine Sache in die Fécher
menschlichen Wissens eingrenzt, nicht ein Begriff, der die Sache ins Zugreifen
des menschlichen Geistes geben wiirde . .. Jeder der groflen Grundbegriffe der
Trinitatslehre ist einmal verurteilt worden, sie alle sind nur durch diese Durch-
kreuzung hindurch angenommen, sie gelten nur, indem sie zugleich als un-
brauchbar gekennzeichnet sind, um so als armseliges Gestammel — aber auch
nichts mehr — zugelassen zu werden.“?

519



Heinrich Fries

Die Begrenztheit und Nichtvollstindigkeit im Bereich des Glaubens und der
Lehre wird noch einmal dadurch hervorgehoben, dafl die Art und Weise der
in der Offenbarung erfolgten Selbstmitteilung Gottes nicht als eine Manifesta-
tion von Ideen, nicht als gedankliches System begegnet, wie dies in der Philo-
sophie oder in Weltanschauungen der Fall ist, wo es die Geschlossenheit eines
Kreises und damit die Vollstindigkeit des Systems geben kann, sondern die
Geschichte, die geschichtlichen Ereignisse und vor allem die Personen, kulmi-
nierend in der Offenbarung Gottes in Jesus Christus. All dies lifit sich nicht in
ein geschlossenes System a la Hegel bringen und darin ,aufheben®; dann wird
noch einmal deutlich, wie problematisch das Axiom und das Postulat einer Voll-
stindigkeit im Bereich des Glaubens und der Artikulation seiner Inhalte in der
Form der Lehre ist. Vollstindigkeit und volles Geniigen im Glauben gibt es

nicht.

Hierarchia veritatum

Wer von der Vollstindigkeit im Bereich von Glaube und Lehre spricht, bzw.
sie postuliert, der behandelt die Lehren des Glaubens wie die Perlen, die an
einer Schnur aufgereiht sind, die gezihlt werden. Er sieht die Vollstindigkeit
der Lehre dann gegeben, wenn alle gezihlten und addierten Inhalte der Lehren
vorliegen, wenn daran kein Buchstabe, kein Jota ausgelassen ist. Nach diesem
additiven und quantitativen Prinzip sind alle Perlen gleich wichtig, weil sie
als Lehre alle in gleicher Weise wahr sind.

Ein anderes Bild, das diese Form von Vollstindigkeit illustriert, ist das vom
,Gebiude des Glaubens*, aus dem kein einziger Stein herausgebrochen werden
darf, ohne das Ganze — des Gebiudes — durch Risse im Fundament zu gefahr-
den oder vielleicht gar zum Einsturz zu bringen.

Beide Bilder, die eine illustrative Begriindung fiir die Forderung nach Voll-
stindigkeit zum Ausdruck bringen, werden indes jenem Programm und Prin-
zip nicht gerecht, das auf dem Zweiten Vatikanum als ,Hierarchia veritatum®,
als ,Hierarchie der Wahrheiten®, vorgestellt wurde (Okumenismusdekret, 11).

Dieses Prinzip riickt von der bloff additiven Zahlmethode im Bereich von
Glauben und Lehre ab und ersetzt es durch das Prinzip der Proportion und
des Profils im Bereich von Glaube und Lehre. Mag die Wahrheit aller Glaubens-
lehren unbestritten bleiben, so kommt ihnen doch ein verschiedenes Gewicht
zu hinsichtlich des Zusammenhangs der Lehren mit dem ,,Fundament des christ-
lichen Glaubens®, mit Jesus Christus, und damit ein verschiedenes Gewicht im
Sinn der Bedeutsamkeit fiir Leben und Existenz des glaubenden Christen und
auch der Kirche.

Die Weise, den Inhalten des Glaubens gerecht zu werden, ist deshalb nicht so
sehr die Zihlmethode, die in der Gefahr steht, die Inhalte des Glaubens zu-

520



Das Problem der Vollstandigkeit in Glauben und Lebre

gunsten der darin zur Sprache kommenden Wahrheit auch in ihrer Bedeut-
samkeit fiir das Heil zu nivellieren, sondern die Betrachtung des Zusammen-
hangs und die Stellung des einzelnen zum Ganzen sowie zur — christologischen
und trinitarischen — Mitte des Glaubens. Die Hierarchia veritatum ist kein
Auswahl-, sondern ein Verstehensprinzip.

Von da aus ergibt sich eine Unterscheidung der Glaubenslehren, je nachdem
sie die Mitte des christlichen Glaubens betreffen oder die Entfaltungen, die —
legitimerweise — daraus im Lauf der Geschichte hervorgegangen sind, oder die
Unterscheidung, ob einzelne Inhalte der Lehre das Ziel des Glaubens betreffen
oder das Mittel und den Weg zum Ziel.

Aus alledem ergibt sich auch die verschiedene Bedeutung der einzelnen Glau-
bensinhalte fiir das Heil des Menschen. Daraus entsteht kein immer wieder
befiirchteter Minimalismus, so als ob die Orientierung an der christologischen
und trinitarischen Mitte des Glaubens ein Minimum wire — sie ist ein Maxi-
mum; aber es erwichst ein Verstindnis des Glaubens im Sinn der rechten Pro-
portion, im Sinn des entsprechenden Profils. Die Vollstindigkeit wird nicht
geleugnet, aber von einer ungemiflen Vorstellung im Sinn der Addition und
der Quantitit befreit. Das Bild vom Glaubensgebdude und einem daraus her-
ausgebrochenen Stein, der das Ganze zum Einsturz bringen kann, erweist sich
als nicht zutreffend. Es pafit zu einem philosophischen oder weltanschaulichen
System, aber nicht zur bejahenden und annehmenden Entscheidung des Glau-
bens fiir Gottes Selbstmitteilung.

Von hier aus versteht man Uberlegungen, wie sie Karl Rahner wiederholt
vorgelegt hat, daf} der kiinftige Weg des Glaubens wohl nicht darin bestehen
wird, daff immer noch mehr Entfaltungen des Glaubens in der Form der Ver-
mehrung von Dogmen und Definitionen vorgelegt werden, um dem Ideal der
Vollstindigkeit immer ndher zu kommen; dem liegt die Vorstellung zugrunde,
dafl dadurch der Glaube vermehrt und gestirkt werde. Der kommende Weg
wird vielmehr in der ,Einfaltung® (H. U. v. Balthasar) geschehen, so dafl das
Verschiedene und geschichtlich Entfaltete in der mdglichen Konzentration auf
die Mitte hin und von ihr her gesehen wird und intensiv gelebt werden kann.
Das ist wiederum kein Plidoyer fiir einen Minimalismus, sondern ein Votum
fiir Gewicht und Proportion des Glaubens. Das ist eine andere als blof} eine
additive Form von Vollstindigkeit und Ganzheit.

Das Problem der Akzentuierung

Die Vollstindigkeit in Glaube und Lehre wird ferner dadurch zum Problem,
als es weder dem einzelnen Gliubigen noch der Gemeinschaft der Glaubenden,
also der Kirche, méglich ist, simtliche inhaltliche Bestimmungen des Glaubens

37 Stimmen 198, 8 521



Heinrich Fries

in bewuflter Weise stets prisent zu haben und den Glauben mit allen seinen
einzelnen Lehren existentiell zu leben. Das ist eine Folge der Enge und Be-
grenztheit des individuellen und kollektiven Bewufltseins, dem es nicht ge-
geben ist, stets und allezeit das Ganze im Sinn des ,Alles und alle seine Teile®
bewuflt zu vergegenwirtigen und zu realisieren. Das oft argwdhnisch betrachtete
Axiom von der ,fides implicita®, vom Glauben, der glaubt, was die Kirche
glaubt, trigt diesem Tatbestand Rechnung.

Der Glaube lebt faktisch und geschichtlich von Akzentuierungen. Das ist
durchaus und so lange zulissig, als daraus kein Auswahlglaube, kein Auswahl-
christentum gemacht wird im Sinn der Beliebigkeit. Denn das konkret indivi-
duell und situativ nicht Akzentuierte wird nicht bestritten oder geleugnet, aber
es steht nicht in jener Mitte und in jener Bedeutsamkeit, aus der der Glaube
des einzelnen und der Kirche lebt.

Die Wiirzburger Synode hat in ihrem Beschlufltext iiber die ,Pastorale Zu-
sammenarbeit der Kirchen im Dienst an der christlichen Einheit“ diesen Ge-
danken ausdriicklich zur Sprache gebracht: ,, Weder der Kirche noch dem ein-
zelnen Christen ist es moglich, sich simtlicher geschichtlicher Entfaltungen des
Glaubens gleichermafien bewuflt zu sein. Immer wird es Schwerpunkte geben.
Selbstverstandlich mufl die dabei getroffene Akzentuierung auf ihre Zuverlds-
sigkeit gepriift werden. Doch sind Unterschiede im Verstidndnis des einen Glau-
bens unvermeidlich“ (3.3.2).

W. Kasper hat diesen Gedanken in der Weise weitergefithrt und zugleich
erldutert: , Wenn es stimmt, daf} ich gar nicht alle Glaubenswahrheiten in det-
selben Weise glauben kann, darf dann die Kirche verlangen, dafl ich sie alle
um der Glaubensgemeinschaft willen glauben muf? Kann sie alle geschichtlich
gewordenen Dogmen fiir alle verbindlich machen?* Mit Recht weist er darauf
hin, daf das Zweite Vatikanum bei Vorliegen besonderer Umstinde den ortho-
doxen Kirchen die Kommuniongemeinschaft und damit faktisch die Kirchenge-
meinschaft gewihrt hat, obwohl die Orthodoxen die Dogmen des Ersten Vati-
kanums nicht annehmen. ,Die Kirche hat also zumindest in diesem Fall das
Anathem, das sie seit 1870 mit dem Dogma vom Primat des Papstes verbunden
hat, zuriickgenommen und die Exkommunikation aufgehoben. Konnte sie das
nicht auch in anderen Fillen?“ Dabei geht es nicht um die Zurlicknahme einer
Wahrheit, ,,sondern um die Aufhebung der mit der Leugnung dieser Wahrheit
verbundenen Strafbestimmung der Exkommunikation®3.

Wenn also in einem theologischen Werk jene Inhalte des Glaubens vorgestellt
werden, auf die es in der gegenwirtigen Herausforderung des Christentums
infolge von Sikularismus, Positivismus, Atheismus ankommt — es ist die Pri-
sentation der Mitte des Glaubens, des Christseins, der Religion, und es ist die
Perspektive der Konzentration —, wenn die vielfdltigen, geschichtlichen Ent-
faltungen des Glaubens aus dieser Mitte weniger bedacht werden, wenn sogar

522



Das Problem der Vollstindigkeit in Glanben und Lebre

eine Lehre nicht ausdriicklich zur Sprache kommt und damit der Eindruck der
Unvollstindigkeit entsteht, so ist das Prinzip der Vollstindigkeit so lange nicht
verletzt, als diese nicht vorgestellten Inhalte nicht bestritten oder geleugnet
werden, sondern der ,fides implicita“ zugeordnet und damit bejaht bleiben, zu
deren Bestimmung es gehort, nicht stindig und jederzeit ,fides explicita® zu
sein. Das schlieft einen ,Zusammenhang der Geheimnisse untereinander und
mit dem letzten Ziel des Menschen® (Erstes Vatikanum, DS 3016) nicht aus,
148t aber diesen nicht zu einem geschlossenen System werden.

Die Vollgestalt des Glaubens

Wer das Prinzip und die Forderung der Vollstindigkeit zum entscheidenden
oder gar zum einzigen Prinzip des Glaubens, des wahren und des rechten Glau-
bens macht, der gerit in die Gefahr, das Ganze und damit die Vollstindigkeit
des Glaubens — als Akt, Vollzug und Inhalt, als ,fides qua“ und ,fides quae® -
zu reduzieren und die ,fides quae“ mit dem Inhalt des Glaubens noch einmal
einzuschranken, weil er zu einer Sache und Summe von abfragbaren, kontrol-
lierbaren Lehren, also zu einem System gemacht wird, dariiber hinaus zu einem
Glaubensgesetz.

Dabei wird zu wenig bedacht, daff, wie bereits gesagt wurde, der Inhalt des
Glaubens in der Form der Geschichte und in der Gestalt der Person, zuhdchst
in Jesus Christus gegeben ist, ein Inhalt, der sicher auch in Sitzen, in wahren
Sitzen artikulierbar ist. Aber diese Sitze menschlichen und gliubigen Bemii-
hens weisen nicht nur iiber sich hinaus, sie verweisen auch darauf, dafl sie hinter
ihrer Sache zuriickbleiben und deshalb nicht geniigend sind. Es gibt keine
Vollstindigkeit in einer unvollstindigen Welt und einer endlichen Geschichte.
Dazu bleibt zu bedenken, dafl die Wahrheit der Glaubenssitze ihre Orientie-
rung, ihre Wahrheit an der , Wahrheit® mifit, die eine Person ist: ,Ich bin die
Wahrheit (Joh 14, 6). Ebenso verdient in diesem Kontext der Gedanke Fried-
rich von Hiigels Erwihnung, daf} die Geschichte das Kreuz eines jeden Systems
ist4:

Die Anwilte der Vollstindigkeit im Bereich von Glaube und Lehre konnen
in Gefahr kommen, zu vergessen, daf} sie gerade gegen die Vollstindigkeit des
Glaubens im Sinn seiner Ganzheit verstoflen, weil sie den Akt des Glaubens als
Vollzug, als Entscheidung des ,,ganzen Menschen in Freiheit (Zweites Vati-
kanum, Offenbarungskonstitution, 5) unerwahnt lassen, so als ob er mit der
,fides quae® abgedeckt und gleichsam schon gegeben und vollzogen sei — und
eben dies ist nicht der Fall, heute weniger denn je. Gerade dieser Grundakt des
Glaubens muf heute erweckt werden: fiir ihn sind in der Welt von Sakularis-
mus und Positivismus Wege und Zuginge zu erschlieffen.

24 523



Heinrich Fries

Wenn die ,fides qua®, also der Glaube als Gliubigkeit, als Akt und Voll-
zug, zusammen mit den Bedingungen seiner — anthropologischen — Moglichkeit
nicht oder zu wenig bedacht wird, wenn ferner zu wenig gesehen und artiku-
liert wird, wie die konkreten Inhalte des Glaubens so zu vermitteln sind, dafl
sie Antworten auf die Fragen des Menschen sind, vor allem Antwort auf die
Frage, die der Mensch selbst ist, bzw. Fragen auf die Antworten und Selbst-
entwiirfe des Menschen, geraten die Inhalte des Glaubens in Gefahr, inexisten-
tiell und damit wirkungslos zu sein, wenn sie nicht gerade als Verfremdung
oder als Ideologie empfunden werden.

Die Vertreter der Vollstindigkeit des Glaubens werden der Ganzheit des
Glaubens nicht voll gerecht, wenn sie zu wenig bedenken, daff der Glaube nicht
nur eine Lehre ist, die es moglichst rein zu bewahren gilt, oder ein Gesetz, das
nach dem Buchstaben zu erfiillen ist und das disziplinire Mafinahmen erlaubt
bzw. fordert, sondern vielmehr eine Praxis, die es radikal zu leben gilt. Glaube
ist Nachfolge Christi im Lebensvollzug, in der Praxis.

Nicht die Rufer ,Herr, Herr“ gelangen in die Gottesherrschaft, sondern jene,
die ,den Willen meines Vaters tun“ (Mt 7, 21). Das Wort des Weltenrichters
fragt nicht nach der Vollstindigkeit unseres Lehrglaubens, sondern nach dem
Mafl der Vollstindigkeit unserer selbstlosen Liebe zu den ,geringsten meiner
Briider® (Mt 25, 34-46). Es fragt nach der Vollstindigkeit unseres Glaubens in
der Gestalt der Liebe. Hier ist die Wahrheit des Glaubens in der Bewihrung
gegeben, hier ist jener Glaube gegeben, der Frucht bringt, der sich in den Taten
der Liebe verwirklicht. Von ihnen kann wiederum gesagt werden: Es ist nie
genug.

Und schliefilich: Paulus, ein iiberragender Zeuge und Apostel des Glaubens,
der Verfasser der ersten Glaubensbekenntnisse, gibt zu bedenken: , Wenn ich
alle Prophetengabe besitze und um alle Geheimnisse weifl und alle Erkenntnis,
und wenn ich allen Glauben habe, daf} ich Berge versetze, doch Liebe nicht habe,
so bin ich nichts . .. Jetzt erkenne ich stiickweise, dann aber werde ich erken-
nen, so wie auch ich erkannt bin“ (1 Kor 13, 2, 12).

Weg und Ertrag der Geschichte

Das Problem der Vollstindigkeit im Glauben und in der Lehre ist noch ein-
mal aufzugreifen angesichts der konkreten Frage: Darf im theologischen Werk
eines Theologen von heute etwas von dem zu kurz kommen, was auf dem
langen Weg der Geschichte des Glaubens und der Kirche bis zur Gegenwart im
ganzen und im einzelnen artikuliert oder gar definitiv dogmatisch entschieden
wurde? Wire das theologische Werk eines Theologen heute nicht ein Torso,
fehlte ihm die ausdriickliche Prisentation und Reprisentation des Ertrags der

524



Das Problem der Vollstandigkeit in Glauben und Lehre

Glaubensgeschichte, der darin erbrachten Glaubenserkenntnis und der dabei
getroffenen Glaubensentscheidungen? Ist in diesem Betracht der Glaube heute
umfangreicher und vollstindiger als der Glaube in fritheren Zeiten? Kann die-
ses Wachstum im Glauben iibersehen werden — kann man den Weg des Glau-
bens auf einen friiheren Status zuriickschrauben? Muf} nicht um dieser Tatsache
willen eine Vollstindigkeit urgiert werden, die grofler ist als etwa im 16.
Jahrhundert, auch grofer, als sie in der mafigeblichen Urkunde des Glaubens,
der Schrift des Alten und Neuen Testaments vorliegt? Wohl ist es, um mit
Mohler zu sprechen, ein Anfang in der Fiille, aber es ist erst ein Anfang. Ander-
seits bleibt das Bild von Newman zu bedenken: Der Fluf steigt nicht hoher als
die Quelle.

Natiirlich kann die Geschichte des Glaubens nicht ausgeloscht werden; man
kann auch nicht so tun, als ob es diese bis in die Hinfithrung zur Gegenwart
nicht gibe. Insofern ist das Prinzip der Vollstindigkeit zu bejahen. Es nicht tun,
hiefle auch ungeschichtlich denken.

Aber das — berechtigte — Prinzip der Vollstandigkeit muff im Rahmen des
Horizonts und Kontexts gesehen werden, von denen die Rede war: Vom Kon-
text der bleibenden Unvollstindigkeit inmitten der bis heute erbrachten Voll-
stindigkeit, im Kontext des Viatorischen, im Kontext des Endlichen und Per-
spektivischen, das fiir neue Perspektiven offen ist und bleibt, das weiterge-
fiihrt wird, das unter neuen Bedingungen und Situationen neu zu interpretieren
ist und in einem neuen Kontext neu ausgelegt werden kann und soll, im Kon-
text schliefilich jener Vollstindigkeit, die den Glauben als Akt und Vollzug,
als Praxis und Nachfolge bestimmt.

Es ist iiberdies fraglich, ob wir in der jeweiligen, konkret, ob wir in der
gegenwirtigen Stunde des Glaubens und der Kirche die ganze Vollstindigkeit
haben oder ob die Vollstindigkeit unseres Glaubens gar grofler ist als zu frithe-
ren Zeiten: Wir konnten einiges zwar nicht geleugnet, aber zu wenig bedacht
und realisiert oder verdringt und vergessen haben, so daff wir unsererseits und
gegenwartig die Fiille des Anfangs nicht voll bewahrt haben.

Die dabei moglicherweise enstehende Situation hat die Wiirzburger Synode
in folgender Weise beschrieben: ,Zwischen iiberliefertem Glaubensbewufltsein
und neuen Erfahrungen des Glaubens kann es zu Konflikten kommen. Sie miis-
sen ausgehalten und aufgearbeitet werden. Hierbei haben insbesondere die Bi-
schofe und alle Amtsriager in der Kirche ihren einheitsstiftenden Dienst wahr-
zunehmen. Konflikte sollen alle Beteiligten zu der Frage veranlassen, ob die
Uberzeugung des anderen nicht doch innerhalb des gemeinsamen Glaubens ihren
Platz hat. Nur wo die Einheit des Glaubens zusammen mit seiner Vielgestaltig-
keit gesehen und bejaht wird, ergibt sich die sachgemifle Zielvorstellung von
der Einheit der Kirche“ (Pastorale Zusammenarbeit der Kirchen, 3.3.4).

Nicht immer alles auf einmal in allen Teilen sagen, heifit nicht die Voll-

525



Heinrich Fries

stindigkeit verachten; sie bleibt in der Form einer ,fides implicita® eingeschlos-
sen, und das ist kein blinder Kohlerglaube; aber es heifit: der Glaube lebt in der
Form der Endlichkeit und der damit gegebenen Akzentuierung.

Die christologische Wahrheit, daff Jesus wahrer Mensch und wahrer Gott ist,
wurde nie bestritten. Aber fiir Jahrhunderte wurde die Gottheit Christi zum
primiren Akzent im Glauben und in der Praxis der Kirche erhoben. Heute wer-
den in Theologie und Praxis vor allem die Menschheit Jesu und die Mysterien
des Lebens Jesu bedacht und ins Bewuf3tsein geriickt. Damit wird die Gottheit
Jesu nicht bestritten. Die ,,Christologie von unten® mufl sich mit der ,,Christo-
logie von oben“ verbinden und umgekehrt.

In der Zeit der kontroversen Situation im Leben des Glaubens und in der
Geschichte der Kirche wurde jahrhundertelang das den Kirchen Gemeinsame nie
ausdriicklich geleugnet, aber es trat hinter den auch glaubensexistentiell rele-
vanten Unterschieden zuriick. Man lernte den Katechismus gegeneinander und
man lebte existentiell in seiner Konfession das Konfessionsspezifische, das von
der anderen Konfession im Sinn des Widerspruchs getrennt war. Dieses wurde
so verstanden: katholisch hief}, mcht evangelisch sein, evangelisch bedeutete,
nicht katholisch sein.

Heute leben wir in einer anderen Situation. Situationen kdnnen sich Glaube
und Kirche nicht aussuchen, sie miissen sich ihnen stellen und darin bewshren.
Heute stehen die Zeichen der Zeit als Angebot und als Herausforderung nicht
auf dem Konfessionsspezifischen — das wird nicht geleugnet, wird aber in einen
anderen Kontext und Zusammenhang geriickt; die Konfessionen losen sich
nicht auf, aber gewinnen zusehends eine andere Dimension: als Vielfalt in
Einheit®. Die Zeichen der Zeit stehen vielmehr auf der Mitte des Glaubens und
des Christseins, wenn man will, auf der Ganzheit und Vollstindigkeit des
Glaubens, wobei sich diese als ein Ganzes darstellt, das zugleich die Mitte des
Christseins betrifft: Das Griinden der Existenz des Glaubenden in Gott, der
sich endgiiltig in Jesus Christus uns vermittelt und zugesagt hat.

ANMERKUNGEN

! M. Seckler, Der Fortschrittsgedanke in der Theologie, in: Theologie im Wandel (Miinchen 1967) 46 f.
* J. Ratzinger, Einfiihrung in das Christentum (Miinchen 1967) 133.

® In:Kirchliche Lehre — Skepsis der Glaubigen (Freiburg 1970) 82.

* P. Neuner, Religion zwischen Kirche und Mystik. Friedrich von Hiigel und der Modernismus (Frank-
fure 1977).

§ H. Fries, Okumene statt Konfessionen? (Frankfurt 1977).

526



