Karl Rabner S]
Kirche und Atheismus

Der Atheismus, mit dem wir es heute zu tun haben, ist nicht (trotz aller Zusam-
menhinge, die nicht geleugnet werden sollten) der Atheismus der Aufklirungs-
zeit und auch nicht einmal der Atheismus, den die Religionskritik des 19. Jahr-
hunderts vor allem bei Feuerbach und Marx entweder als selbstverstindlich
voraussetzte oder propagierte. Auch wenn der heutige Atheismus noch einmal in
den verschiedensten Formen und unter sehr verschiedenen gesellschaftlichen Vor-
aussetzungen auftritt, so gibt es dennoch in allen heutigen Atheismen gemein-
same Voraussetzungen und Eigentiimlichkeiten, die es gestatten, von dem heuti-
gen Atheismus im Singular zu sprechen. Es ist iiberall ein Atheismus, der durch
die heutige rationalistische und technische Gesellschaft bedingt ist.

Es mag fiir den einzelnen Menschen und Christen von grofiter Bedeutung sein,
ob er in einer biirgerlich pluralistischen und religids indifferenten Gesellschaft
lebt, die ihm seinen Theismus als seine private Meinung leben 1df8t, oder ob er in
einer Gesellschaft existieren muf}, fiir die der Atheismus trotz aller verbal be-
haupteten Gewissensfreiheit gewaltsam propagierte Staatsdoktrin ist. Aber alle
diese beiden Atheismen sind doch, wenn auch nicht zwangsliufig notwendige,
Folgen der heutigen Welt in ihrer gesellschaftlichen, rationalen und technischen
Entwicklung. Und da, wenn auch in der verschiedensten Dosierung und sehr
verschiedenen Entwicklungsstadien, diese Weltzivilisation iiberall vorhanden
ist, gibt es heute, was es bisher nie in der Geschichte gab, einen weltweiten, tiber-
all verbreiteten Atheismus, der nicht mehr die Zustindlichkeit von einzelnen,
sondern ein gesellschaftliches und iiberall als berechtigt anerkanntes Phanomen
ist. ;

Damit ist schon gegeben, dafl das Christentum in eine Epoche eingetreten ist,
die fiir es fundamental ist und bisher noch nie gegeben war. Ich erlaube mir die
Meinung, dafl das kirchliche Christentum diese seine heutige, radikal neue Si-
tuation noch nicht geniigend zur Kenntnis genommen hat, sich mehr oder weni-
ger dngstlich defensiv verhilt und, sich selber tréstend, sich in jenen gesellschaft-
lichen Schichten und Riumen verkriecht, in die die Auswirkungen der neuen ge-
schichtlichen Situation noch nicht radikal genug gedrungen sind, die den welt-
weiten und selbstverstindlich gewordenen Atheismus hervorgerufen hat. Dafl
in biuerlichen und kleinbiirgerlichen gesellschaftlichen Schichten die den Atheis-
mus erzeugende Mentalitit sich noch nicht ganz ausgewirkt hat, ist selbstver-
stindlich, berechtigt uns kirchliche Christen aber nicht, uns mit der Religiositat

1% 3



Karl Rabner S]

zu trosten, die da noch vorhanden ist. Es mag auch sein, dafl gewisse neue reli-
givse Stromungen auch auflerhalb dieser ,noch* religiosen Gesellschaftsschichten
- zu beobachten sind, es mag auch sein, daf} es z. B. in Siidamerika der Kirche ge-
lingt, zu den Vorkimpfern einer gesellschaftspolitischen Verdnderung zu ge-
héren und so den europiischen und nordamerikanischen Schock zu vermeiden
aus dem Gegensatz zwischen aufklirerischer Rationalitdt und traditioneller Re-
ligiositit; das alles wird jedoch nach meiner unmafigeblichen Meinung jene tech-
nisch rationalistische Mentalitdt nicht aus der Welt schaffen, die immer neu und
weltweit, nicht notwendig, aber faktisch, Atheismus erzeugt.

Wir sehen die Zukunft nicht voraus, und niemand kann sagen, dafl von vorn-
herein solche geschichtliche und radikale Verinderungen unméglich seien, die
einen Atheismus zu einer iiberholten Krisenerscheinung der Menschheitsge-
schichte werden lassen. Aber wenn wir durchschnittliche Christen auch fiir die
Zukunft ungefihr mit einer Welt rechnen, wie sie jetzt ist, und wenn wir euro-
piische biirgerliche Christen im Ernst diese Welt gar nicht anders haben wollen,
sondern lieber auch in der Kirche ungefihr so weitermachen wollen wie bisher,
dann miissen wir sagen, dafl wir fiir alle absehbare Zeit mit einem weltweiten
und gesellschaftlich legitimierten Atheismus werden leben miissen, so wenig wir
zahlenmifig und statistisch das genaue Verhiltnis zwischen den Atheisten und
Theisten voraussagen knnen, zumal wir ja auch zu keinen Prognosen fahig sind
{iber das kiinftige Schicksal der andern Weltreligionen, die Gott verehren.

Das Christentum hat mit diesem heutigen Atheismus zu rechnen und kann
trotz aller christlichen Hoffnung ernsthaft nicht damit rechnen, dafl es diesen
Atheismus so iiberwindet, daf er als weltweites gesellschaftliches Phinomen
iiberhaupt nicht mehr existiert. Das bedeutet natiirlich nicht, dafl wir nicht mit
allen Waffen des Geistes und der Liebe und mit allen andern legitimen Mitteln
unter radikaler Respektierung der Freiheit des Gewissens, so wie dies im Zwei-
ten Vatikanum auch gegen #ltere Traditionen erkannt wurde, gegen den Atheis-
mus kimpfen miifiten, was unsere heilige Pflicht als Menschen der Kirche ist. Es
bedeutet auch nicht, dal wir nicht viel besser und intensiver dariiber nachden-
ken sollten, wie wir diesen Kampf mit Aussicht auf Erfolge fiihren knnen. Aber
die bleibende Koexistenz des Atheismus mit einem Theismus und besonders mit
dem christlichen Gottesglauben fordert von uns auch die Entwidklung einer
Theologie eben dieses Atheismus und unserer Koexistenz mit thm. Wir diirfen
den Atheismus und die Notwendigkeit einer Koexistenz des Christentums mit
ihm nicht einfach bloR als ein absolut unverstindliches, das Christentum nur
fremd von auflen iiberfallendes Phinomen betrachten, das uns die Sprache ver-
schldgt und nur angstvoll nervése Reaktionen bei uns hervorruft. Zu solchen
Fragen sollen hier einige Bemerkungen in einer etwas willkiirlichen Auswahl
und ohne Anspruch auf eine strenge Systematik vorgetragen werden.



Kirche und Atheismus

Dialogbereitschaft

Die Kirche hat zunichst ausdriicklich ihren Wunsch ausgesprochen zu einem
,Dialog, gefiihrt einzig aus Liebe zur Wahrheit und unter Wahrung angemesse-
ner Diskretion® mit ,jenen, die hohe Giiter der Humanitdt pflegen, deren Ur-
heber aber noch nicht anerkennen®, also mit den Atheisten (Zweites Vatikanum,
Gaudium et Spes 92). Bei diesem Dialog sucht die Kirche bei aller entschiedenen
Ablehnung des Atheismus doch ,die tiefer in der atheistischen Mentalitit lie-
genden Griinde fiir die Leugnung Gottes zu erfassen und ist im Bewufitsein vom
Gewicht der Fragen, die der Atheismus aufgibt, wie auch um der Liebe zu allen
Menschen willen der Meinung, daf} diese Griinde ernst und griindlicher gepriift
werden miissen (Gaudium et Spes 21). Diese Dialogwilligkeit ist somit feier-
lich erkldrt. Aber trotz allen guten und anzuerkennenden Ansitzen, diese Dia-
logbereitschaft zu realisieren, ist sie konkret doch noch sehr wenig verwirklicht.

Gewifd ist die Schuld fiir diese geringe Realisation nicht nur bei uns, sondern
auch auf der anderen Seite zu suchen. Ich war durch einige Jahre hindurch Her-
ausgeber einer internationalen Dialogzeitschrift, die dem Dialog mit dem athei-
stischen Sozialismus dienen sollte. Diese Zeitschrift ging wieder ein, weil sie we-
der von den deutschen Bischdfen die finanziell notwendige Unterstiitzung wei-
tererhielt, noch von der anderen Seite geniigend Mitarbeit erreicht werden konn-
te, weil die Gegner, die es im materialistisch-atheistischen Sozialismus auch un-
tereinander gibt, die Gegnerschaft zwischen den systemkonformen und system-
kritischen Sozialisten, eine gegenseitige Blockierung bewirkrte.

Aber es ist wichtiger, daff wir die Miidigkeit und Erfolglosigkeit dieses Dia-
logs zunichst einmal bei uns selber suchen. Es gibt zwar in Rom ein Sekretariat
fir die Ungldubigen, und man muf} (wie man deutsch sagt) sich hiiten, mit Stei-
nen zu werfen, wenn man selber im Glashaus sitzt. Aber im Dialog mit den Un-
gldubigen ist doch noch nicht viel gefunden worden, was ins allgemeine Bewuft-
sein der Kirche und ihres Lehramts schon so deutlich gedrungen ist, daf} es wirk-
lich greifbar Verkiindigung, Predigt und sonstiges Handeln der Kirche mitbe-
stimmt. Es gibt gewif aufer dem Atheismus heute einige fundamental wichtige
Themen, die in der Kirche als amtlicher institutioneller Gesellschaft und als Ge-
meinschaft der Herzen lebendig verkiindigt werden miissen. Man denke nur an
die Menschenrechte und an die neuen Aufgaben des Eintretens fiir Gerechtigkeit
gegeniiber der Dritten Welt. Aber die Verkiindigung der Wirklichkeit des leben-
digen Gottes und somit der Dialog mit dem Atheismus gehért doch auch, und
zwar in allererster Linie, zu diesen fundamentalen Aufgaben der Kirche. Und
er wird noch lingst nicht geniigend wahrgenommen. In den beiden neuesten
Katechismen Deutschlands z. B. wird der Frage der lebendigen Gotteserfahrung
und der damit moglichen Erkenntnis der Existenz Gottes noch lange nicht die
dieser Frage wirklich geblihrende Aufmerksamkeit geschenkt.



Karl Rabner S]

Im Grund arbeitet man doch noch immer mit einem Theismus aus den Zeiten
vor der Aufklirung, der sich als selbstverstindlich gibt und gar zu naiv erklart,
daf alle schweren Fragen des Menschen mit der Existenz Gottes geldst seien. Die
moderne Existentialphilosophie, die Sprachphilosophie, der angelsichsische
Pragmatismus sind von den christlichen Philosophen noch ldngst nicht so bewil-
tigt worden, daf} ihre Ergebnisse wirklich schon in das allgemeine und &ffent-
liche Bewufitsein der Kirche gedrungen wiren. Wir leben noch viel zuviel in
einer vorkritischen Mentalitit, fiir die Gott ein partikuldres, wenn auch hoch-
stes, Stiick der Wirklichkeit als ganzer ist. Wir verteidigen zwar die These dar-
iiber, dafl Gott und die Welt nicht in einem univoken Begriff zusammengefafit
werden konnen; aber in den Aussagen iiber Gott vor und nach dieser einzelnen
These vergessen wir sie und reden von Gott wie von einem einzelnen, an Einzel-
punkten der Erfahrung lokalisierten Stiick der Wirklichkeit.

Die Unbegreiflichkeit Gottes ist Inhalt einer einzelnen These tiber Gott, durch-
dringt aber nicht von vornherein, immer und iiberall unser Verstindnis und un-
ser Reden von Gott. Wo gibt es eine in das durchschnittliche Bewuf3tsein der
Verkiindiger und der Glaubenden gedrungene Erkenntnistheorie, die im ersten
Ansatz, vom urspriinglichen Wesen der menschlichen Erkenntnis her mit deren
Bezogenheit auf diese Unbegreiflichkeit Gottes rechnet? Wir christlichen Philo-
sophen und Theologen miiffiten doch eigentlich auch in unseren theoretischen
Aussagen buflwillig und selbstkritisch sein und uns selber immer wieder auf die
Gefahr aufmerksam machen, dafl wir iiber Gott zu naiv und billig reden und so
die Atheisten nicht iiberzeugen kénnen, dafl wir mit anderen Worten gar nicht
jene Dialogfihigkeit und Dialogwilligkeit erreicht haben, die eine Vorausset-
zung eines wirklichen Dialogs mit dem Atheismus sind.

Dazu kommt noch folgendes: Der Grofiteil der heutigen Atheisten im Osten
und im Westen besteht nicht aus Menschen, fiir die die Gottesfrage ein sie wirk-
lich beunruhigendes und quilendes Problem ist. Die Erfahrung der existentiel-
len Unvermeidlichkeit der Gottesfrage mufl weithin erst geweckt werden. Wo
ist aber in unserer durchschnittlichen Schulphilosophie und Schultheologie, mit
denen auch die normale Verkiindigung arbeitet, ein sorgfiltig und ernsthaft
ausgebauter Abschnitt einer Mystagogie in die Erfahrung einer unausweich-
lichen Frage nach Gott? Die traditionelle Schullehre bei uns Christen, im Unter-
schied von einem Pascal, Newman, Gabriel Marcel usw., doziert munter und
rationalistisch die traditionellen Beweise von Gott, die, so sachlich richtig sie
sein mogen, keine Anweisungen mitliefern, wie man das rational Andozierte so
sagen konne, daf} es verstanden werden kann als die verbale Objektivation eines
existentiellen Vorgangs im Menschen, in dem er lautlos seine abgriindige Be-
griindetheit in dem Mysterium Gottes erfahrt. Einen solchen Abschnitt gibt es
in der christlichen Schultheologie nicht; fiir sie beginnt man erst mit Gott etwas
zu tun zu haben, wenn man durch rationale Beweise sein Dasein nachweist.

6



Kirche und Atheismus

Kein Wunder, daf die traditionelle Verkiindigung heute meist gar nicht mehr
versucht, die traditionellen Gottesbeweise, obzwar sie doch an sich richtig sind,
dem Adressaten der Verkiindigung zu vermitteln, sondern dafl sie, verschiichtert
oder pathetisch (beides kommt auf das gleiche hinaus), die Existenz Gottes ein-
fach nur behauptet und hochstens als Anhang dazu auch noch die Niitzlichkeit
dieses Theismus fiir die Menschen versichert, daf sie also Gott fiir den Menschen
da sein lifit, statt umgekehrt, und so den Menschen von heute doch nicht iiber-
zeugt, wenn er nicht meint, sowieso schon an Gottes Existenz zu glauben. Ich
meine, die Kirche muf} einen Dialog mit dem Atheismus unterhalten, und die
konkrete Kirche hat im groflen und ganzen noch einen bedeutenden Nachhol-
bedarf, um wirklich selber dialogfahig zu werden.

Kirche als universales Zeichen des Heils

Der zweite Satz, den ich beziiglich des Verhiltnisses zwischen Kirche und
Atheismus aussagen will, lautet: Die Kirche ist das Sakrament des Heils auch
fiir den Atheisten. Was soll dieser Satz bedeuten? Zunichst einmal ist uns aus
dem Zweiten Vatikanischen Konzil bekannt, dafl sich die Kirche als das univer-
sale Sakrament des Heils der Welt versteht. Schon dieser Satz ist nicht leicht -
verstindlich. Aber wenn man bedenkt, dal das Zweite Vatikanische Konzil
im Glauben an den Heilswillen Gottes und auch in einem Optimismus der Hoff-
nung davon iiberzeugt ist, dafl selbstverstindlich Gottes Gnade das Heil der
Menschen weit {iber den Umkreis der Katholiken und der getauften Christen
hinaus tatsichlich bewirkt, und zwar weithin nicht so, daf} diese das Heil Fin-
denden in den Bereich der sichtbaren Kirche durch die Taufe eingegliedert wiir-
den, wenn man als katholischer Christ gleichzeitig daran festhilt, dafl auch das
Heil dieser unzihligen Menschen dennoch im Zusammenhang mit der Kirche
steht, dann bekommt der Satz von der Kirche als dem universalen Sakrament
des Heils aller Menschen einen greifbaren Sinn.

Die Kirche ist als greifbare, geschichtliche und institutionell verfafite Grofie
die Bleibendheit der Anwesenheit Christi in der Geschichte. Dieser Jesus Chri-
stus ist die geschichtliche Greifbarkeit der Selbstzusage Gottes an alle Menschen
immer und iiberall, und von dieser Selbstzusage Gottes in der Geschichte fiir alle
Menschen ist die Kirche die Wirklichkeit, die diese Selbstzusage geschichtlich
immer prisent hilt und ihre Unwiderrufbarkeit dauernd bezeugt, und zwar fir
alle Menschen, ob sie vor oder nach Christus gelebt haben, und nicht erst, wenn
diese Menschen durch die Taufe zu Gliedern der sichtbaren Kirche werden, was
ja weithin gar nicht geschicht. Heilsverheiflung ist die Kirche gerade auch fiir
die, die ihrem sichtbaren Verband nicht angehdren. Die Eingliederung eines
Menschen durch die Taufe in die sichtbare Kirche ist zunichst einmal die Wei-

7



Karl Rahner S]

terfiihrung dieses Heilszeichens in der Zeit und der Geschichte fiir die Menschen,
die der Kirche nicht sichtbar angehdren.

Diese eben nur angedeutete Funktion der Kirche als Sakrament des Heils fiir
die nichtchristliche Welt gilt selbstverstindlich auch fiir die Atheisten. Wir sehen
hier von der Frage ab, ob die Kirche eine solche Funktion unmittelbar auch ge-
geniiber den Atheisten hat, die dem Spruch ihres Gewissens ungehorsam sind
(Gaudium et Spes 19). Aber es gilt auf jeden Fall fiir diejenigen Atheisten, die
schuldlos, d. h. ohne Ungehorsam gegen den Spruch ihres Gewissens Atheisten
sind. Daf es solche geben kinne, dal m. a. W. die Existenz eines theoretischen
Atheismus, auch fiir lingere Zeit, in einem Menschen — entgegen einer frither
traditionellen Schullehre — nicht notwendig eine subjektive schwere Schuld be-
weise, davon ist das Zweite Vatikanum tiberzeugt.

Solchen Menschen aber spricht das Zweite Vatikanische Konzil auch innerhalb
ihres augenblicklichen Zustands eine wahre Heilsmoglichkeit zu. ,Die goteliche
Vorsehung verweigert auch denen das zum Heil Notwendige nicht, die ohne
Schuld noch nicht zur ausdriicklichen Anerkennung Gottes gekommen sind, je-
doch, nicht ohne die géttliche Gnade, ein rechtes Leben zu fithren sich bemiithen®
(Kirchenkonstitution Lumen Gentium 16). Auch fiir die Atheisten gilt, dafl sie
als Menschen guten Willens, in deren Herzen die Gnade unsichtbar wirke, mit
dem &sterlichen Geheimnis verbunden sind (Gaudium et Spes 22), dafl sie auf
Wegen, die Gott weiff, zu dem heilschaffenden Glauben gefithrt werden konnen,
obwohl sie das Evangelium ohne ihre Schuld nicht kennen (Missionsdekret Ad
Gentes 7).

Ist aber eine solche Heilsmaglichkeit auch der Atheisten auflerhalb des sicht-
baren Verbands der Kirche gegeben, dann ist natiirlich die theologische Frage
noch nicht geldst, wie in solchen schuldlosen Atheisten der auch fiir sie notwen-
dige Glaube gegeben sein kénne, wie sie von diesem Glauben nicht dispensiert
sind, sondern zu ihm auf eine geheimnisvolle Weise doch hingefiihrt werden.
Aber es kann auf jeden Fall schon im voraus zur Beantwortung dieser schwieri-
gen Frage gesagt werden, dafl die Kirche fiir diese schuldlosen Atheisten das
geschichtlich greifbare, sakramentale Zeichen dafiir ist, daff in ihnen diese ge-
heimnisvolle, heilschaffende Gnade des Glaubens hinter und unter ihrem aus-
driicklichen Atheismus dennoch wirksam ist. Die Kirche ist auch das Sakrament
des Glaubens und der Glaubensgnade, die hinter dem Atheismus in den schuld-
losen Atheisten gegeben und wirksam sind.

Man konnte natiirlich zunichst versucht sein, die Theorie von der Kirche als
dem Sakrament der universalen Gnade fiir alle Welt als eine praktisch unerheb-
liche Spekulation abzutun. Man konnte sagen, man konne verstehen, daf} die
Gnade Christi auch auflerhalb des sichtbaren Verbands der Kirche tiberall heil-
schaffend am Werk sei und dafl das positiv gute Gewissen, das wir auch einem
Atheisten grundsitzlich zubilligen kénnen, durch die Gnade Christi unreflex

8



Kirche und Atheismus

schon anonymer Glaubensvollzug sei. Aber, so kénnte man einwenden, die Be-
zogenheit der Kirche auf diesen unausdriicklichen Heilsvorgang des Glaubens
und des Heils sei damit nicht verstindlich gemacht und sei tiberfliissig. Allein
wir miissen bedenken, dafl immer und iiberall die innere, iibergeschichtliche
Dimension der Gnade und des Glaubens und die Dimension einer geschicht-
lichen, gesellschaftlichen, letztlich sakramentalen Greifbarkeit dieser Gnade im
ausdriicklichen Wort, in der Gesellschaftlichkeit der Kirche, im Sakrament
sowohl einen notwendigen Zusammenhang wie auch eine Variabilitit in diesem
ithrem Verhiltnis haben.

Die Gnade Gottes, die immer den ganzen geschichtlichen Menschen in das
Heil Gottes bringen will, hat von ihrem Wesen her die Tendenz, in Wort, Kirche
und Sakrament geschichtlich greifbar zu werden, und gleichzeitig ist der Prozef}
dieser Verleiblichung und Geschichtlichwerdung der Gnade in verschiedensten
Stadien gegeben. So ist die Gnade, die in der unausdriicklichsten Weise im
schuldlosen Atheisten den Glauben wirkt, gerade die Gnade, die sich in der
Geschichte der Gesamtmenschheit ihre inkarnatorische, unwiderrufliche Leib-
haftigkeit und Greifbarkeit, nimlich die Kirche, gewirkt hat. Und umgekehrt
weist diese geschichtliche Greifbarkeit der Gnade, Kirche genannt, zuriick auf
ihre eigene Wirkungsgeschichte, die auch noch in einem schuldlosen Atheisten
gegeben ist, der meint, er sei ein Atheist und sonst nichts, und der die Tiefen
seiner Existenz, obzwar sie gegeben sind, nicht zu reflektieren vermag, Tiefen,
in denen das schuldlose Gewissen, ohne es reflex zu wissen, eben doch Gott glau-
bend annimmt.

Weil Gott in seiner Gnade das Heil aller Menschen will, kann es gar keine
Nacht des Atheismus geben, die nicht schon dann innerlich durchlichtet wire,
wenn der Mensch nicht mit einer letzten Schuld sich Gott versagt. Und eben
diese schon immer gegebene Durchlichtetheit der Nacht des Atheismus wird
durch die Existenz der Kirche als des universellen Sakraments des Heils immer
wieder bezeugt. Der Atheist blickt schuldlos in seine Nacht hinein; er reflektiert
nicht, daff hinter ihm am Horizont die Sonne schon am Aufgehen ist und es
daher kommt, dafl seine Nacht gar nicht so schlechthin finster ist, wie sie wire,
wenn nicht hinter thm und seinem abgewandten Blick Gott in seiner Gnade
wirken wiirde und sich so bezeugt.

Selbstverstandlich wird der schuldlose Atheist selber, solange er ein solcher
ist, in seiner theoretischen Selbstreflexion eine solche Interpretation ablehnen.
So etwas ist moglich, weil die theoretisch reflexe Selbstinterpretation eines Men-
schen und seine addquate existentielle Verfassung weder identisch sind noch
deckungsgleich sein miissen. Der Christ aber, der einerseits glaubt, dafl das Heil
aller Menschen durch Gottes Gnade in Christus bewirkt wird, der durch die
Kirche eine dauernde geschichtliche Prisenz in der Welt hat, der Christ, der
gleichzeitig hoffend darauf vertraut, daf Gottes Gnade auch in den Menschen



Karl Rabner S|

noch zum Sieg kommen kann, die sich selber in ihrer reflexen Theorie als gottlos
und gnadenlos interpretieren, dieser Christ kann gar nicht anders, als den
schuldlosen Atheisten in einer Weise zu interpretieren, die dieser selber theore-
tisch ablehnt.

Man mag diese geheimnisvoll heilshafte Existenz des schuldlosen Atheisten
anonymes Christentum nennen oder diese Terminologie als miflverstandlich
ablehnen und betonen, diese Terminologie konne im Dialog mit dem Atheisten
selber nicht gebraucht werden, das alles andert nichts an der Tatsache, dafl min-
destens seit dem Zweiten Vatikanum die Kirche auch in der Geschichte ihres
Verstindnisses des Christentums und der Kirche selbst zur Uberzeugung ge-
kommen ist, dafl es schuldlose Atheisten gibt, die in der Gnade Gottes stehen,
und daf diese universale Heilsméglichkeit durch die Existenz der Kirche in der
Welt sakramental bezeugt wird. Vor Christus und seiner bleibenden Prisenz
in der Kirche war in solcher geschichtlicher Greifbarkeit das Heil aller Menschen
als von Gott her méglich nicht bezeugt. Dieses Heil war immer da, aber seine
Wirksamkeit war als unwiderrufbar siegreiche nicht bezeugt. Eben dies macht
aber das eschatologische Wesen der Kirche aus.

Die Kirche ist als partikulire Wirklichkeit in der Welt, auch in der Welt des
Heils, nicht identisch mit dem Heil der Welt selber. Aber sie bezeugt der Welt
dieses Heil, und zwar nicht als eine diesem Heil dufiere Manifestation, sondern
als das eschatologisch unwiderrufbare Inerscheinungtreten dieses Heils selbst,
als geschichtliche Inkarnation der Gnade Gottes, die, iiber alle Welt ausgegossen,
ihr Heil ist. In diesem Sinn bezeugt die Kirche auch das Heil fiir die Atheisten,
die schuldlos solche sind; sie hat als geschichtliche Greifbarkeit der Gnade auch
fiir die Atheisten schon eine Funktion, bevor diese die Kirche selber ausdriicklich
gefunden und anerkannt haben. Das schliefit nicht aus, sondern ein, dafl die
Kirche dort, wo sie als solches Heilszeichen aller ausdriicklich erkannt wird, nur
mit Schuld abgelehnt werden kann, und daff man sich nur mit Schuld weigern
kann, sie als Heilszeichen fiir alle durch sein eigenes Bekennen mitzukonsti-
tuleren.

Kampf gegen den Atheismus

Zu dem bisher Gesagten muf noch ein dritter Satz hinzugefiigt werden: Die
Kirche mufl von ihrem eigensten inneren Wesen her mutig und mit allen legiti-
men Mitteln gegen den Atheismus kimpfen. Unter dem Vorbehalt, dafl eine
genauere allgemeine Religionsgeschichte und Religionsphinomenologie hinsicht-
lich des Gottesbilds in den einzelnen Religionen der Welt sehr differenzierte
Aussagen machen miifite, kann man dennoch sagen, daff ein gesellschaftlich legi-
timierter und gesellschaftlich weitverbreiteter Atheismus erst seit der Aufkld-

10



Kirche und Atheismus

rung zu existieren begonnen hat. Das bedeutet, dafl vor dieser Zeit die Kirche
mit einem radikalen Atheismus geschichtlich nicht konfrontiert war, dafl aber,
wenn ein solcher Atheismus begonnen hat, ihn zu bekimpfen eine fundamentale
und neue Aufgabe der Kirche wird.

Die vorhin vorgetragene heilsoptimistische Interpretation der schuldlosen
Atheisten — daff ndmlich die Atheisten fiir ein wahrhaft christliches Verstindnis,
entgegen einer frither weitverbreiteten theologischen Doktrin, als schuldlos zu
prisumieren sind — bedeutet natiirlich nicht, dafl der Atheismus in der Dimen-
sion der theoretischen Reflexion und Verbalisation kein Phinomen sei, das dem
Christentum in seiner Dimension des expliziten Bekenntnisses und seiner re-
flexen Lebenspraxis nicht radikal widersprechen wiirde. Bei einem richtigen und
traditionellen Verstindnis des christlichen Glaubens mufi man sagen, daf das
Bekenntnis zum unendlichen ewigen Gott objektiv und grundsitzlich das fun-
damentalste Bekenntnis des christlichen Glaubens ist, das weder durch einen
modernen Jesuanismus noch durch einen heutigen Humanismus von seiner Stelle
gerlickt werden darf. Diesem fundamentalsten Satz des Christentums wider-
spricht der Atheismus, ob sich dieser als theoretisch expliziter oder als eine
Gleichgiiltigkeit der Lebenspraxis Gott gegeniiber interpretieren mag.

Darum kann die Kirche gar nicht anders, als mit allen legitimen Mitteln gegen
diesen Atheismus zu kimpfen. Es gibt, wie schon gesagt, nach der Lehre der
Kirche gewiff einen schuldlosen Atheisten, der das Heil findet, dessen gewissens-
treue Praxis seinem theoretischen Atheismus letztlich widerspricht. Das dndert
aber nichts an der ungeheuren Gefahr, daf} ein solcher theoretischer Atheismus
in einem Feedback auch auf die existentielle Haltung eines Menschen zuriick-
schldgt und ihm die Uberzeugung insinuiert, es sei auch altmodisch und iiber-
fliissig, dem Spruch des Gewissens zu gehorchen. Uberdies soll Gott als Ursprung
und Ziel aller Wirklichkeit nicht nur in den letzten Tiefen des sittlichen Gewis-
sens anwesend sein und herrschen, sondern in allen Dimensionen der mensch-
lichen Geschichte, also auch in der menschlichen Theorie und in der Gesellschaft.
Zwar weif} die Kirche, daf}, solange die Geschichte noch am Laufen ist, dieses
Ziel der ausdriicklichen Anwesenheit und Herrschaft Gottes in allen Dimensio-
nen des Menschen nie ganz erreicht werden wird und daf sich in der Anniherung
an dieses Ziel immer wieder neue und unvorhergesehene Riickschlige ereignen
werden. Aber die Kirche, d. h. konkret die Menschen der Kirche, kénnen ihren
Theismus nicht einfach als unzerstérbares Patrimonium betrachten; sie miissen
in der Finsternis der privaten und kollektiven Geschichte diesen Theismus im-
mer wieder fiir sich selber erkimpfen und ihren Gottesglauben missionarisch
der profanen und profanisierten Welt bezeugen.

Es ist schon eingangs gesagt worden und muf hier wiederholt werden: Dieser
Kampf gegen den Atheismus ist immer auch und zuerst ein Kampf gegen eine
Auffassung Gottes, die den wahren, unbegreiflichen Gott durch ein menschliches

11



Karl Rahner S|

Gotzenbild zu ersetzen in Gefahr ist. Wenn es Dummbheit und Bosheit auch in
der Kirche gibt, dann kann dies auch Auswirkungen haben fiir eine solche Ge-
fahr. Die Lauterkeit der hochsten kirchenamtlichen Aussagen tiber Gott schliefit
nicht aus, daf die normale Verkiindigung Gottes das Gottesbild primitivisiert
und unglaubwiirdig macht, zumal eine Verkiindigung, die nur konziliare oder
sonstige lehramtliche Dogmen iiber Gott wiederholen wiirde, gar nicht moglich
und auf jeden Fall unwirksam wire. Es ist also unvermeidlich in der normalen
Verkiindigung Platz genug fiir die Gefahr, von Gott so zu reden, daff diese
Verkiindigung Gottes unglaubwiirdig wird. Dazu kommt, dafi, wie auch schon
gesagt, eine Mystagogie der Gotteserfahrung in der Kirche und ihrer Verkiindi-
gung viel weiter entwickelt sein miifite, als es faktisch der Fall ist. Der Kampf
gegen den Atheismus ist zunichst und notwendig ein Kampf gegen die Unzu-
linglichkeit unseres eigenen Theismus. Natiirlich besteht dieser Kampf gegen
den Atheismus nicht nur darin. Unser Gottesglaube mufl in der Offentlichkeit
bezeugt werden. Unbefangen und ohne eine stupide Arroganz, die den An-
schein erwecken konnte, man halte den Atheisten entweder fiir dumm oder bos-
willig, man sei selber ein Theist, der nichts wisse von der Last und den Wunden,
die unvermeidlich mit einem Bekenntnis zu Gott gegeben sind, das sich nicht
mehr auf den Common sense der Gesellschaft verlassen kann.

Warum sollte nicht in diesem Kampf ein echtes, ehrliches und praktisch wirk-
sames Biindnis gesucht und gefunden werden zwischen allen Religionen und
Weltanschauungsgruppen, die sich zu Gott bekennen und so ein fundamental
Gemeinsames trotz aller Differenzierungen in der Auslegung dieses Gemein-
samen haben? Der christliche Okumenismus scheint mir trotz aller verbalen
Beteuerungen auf allen Seiten und trotz allen guten Willens zu stagnieren. Aber
dennoch ist heute ein theistischer Okumenismus, wenn man so sagen darf, eine
bittere Notwendigkeit. Ein solches Biindnis diirfte in keiner Weise alle jene Prin-
zipien der Religions- und Gewissensfreiheit verletzen, die die Kirche im Konzil
als die ihren verkiindigt hat, auch im Unterschied zu vielem in ihrer friiheren
Praxis. Es diirfte in keiner Weise an ein Biindnis von Gesellschaften oder Staa-
ten gedacht werden, fiir die in dieser oder jener Weise der Theismus Staats-
religion wire.

Aber ein solcher theistischer Okumenismus konnte doch in vieler Hinsicht
wirksam werden. Mindestens dadurch, was ja auch heute noch keine Selbstver-
stindlichkeit ist, dafl die theistischen Weltreligionen sich auch in der Praxis nicht
mehr bekimpfen, sondern es als ein grofies Wunder der Gnade erachten, dafl sie
sich alle mithen, Gott ausdriicklich im Geist und in der Wahrheit anzubeten. Ein
solcher theistischer Okumenismus konnte weiter dafiir sorgen, dafl die theisti-
schen Religionen fiir ihren jeweiligen Gottesglauben voneinander lernen. Auch
der christliche Theismus steht in der Geschichte. Er ist mit seiner Einfithrung in
alle Wahrheit noch nicht am Ende und kann, um Fortschritte darin zu machen,

12



Kirche und Atheismus

bei anderen theistischen Religionen und ihren Mystagogien lernen. Natiirlich
auch umgekehrt. Wenn wir dabei als Christen und Menschen der Kirche er-
schreckt die Erfahrung machen, wie wenig die eigene Mystagogie in die Erfah-
rung Gottes bei anderen theistischen Religionen und erst recht bei den modernen
Atheisten ankommt, wie sehr wir uns da heute noch in einer recht klaglich er-
scheinenden Defensive befinden, dann kann das uns nur zum Ansporn gereichen,
dafl unser Theismus selber sowohl in sich geht und sich selber besser findet als
auch von anderen Theismen hinzulernt.

Fiir diesen Kampf des Theismus bediirfte es einer gewissen Umschichtung in
unserer Verkiindigung. Die Verkiindigung der Kirche kann natiirlich nichts von
dem aufgeben, was die Kirche einmal als wirkliche Offenbarung Gottes geglaubt
und gelehrt hat. Das aber schliefit nicht aus, daf} es in ihrer Verkiindigung Ak-
zentverschiebungen und Umschichtungen gibt. Ein Pfarrer soll oft dariiber pre-
digen, in allen Weisen und mit Hilfe aller Ankniipfungspunkte, wie man heute
im Ernst, lebendig und wirklich anbetend an Gott glauben kann, wie ein
solcher Gottesglaube das Selbstverstindlichste und gleichzeitig aus Gnade die
hochste und schwierigste Tat des Menschen ist, wenn sie theoretisch und existen-
tiell zugleich erfolgen soll. Wenn dieser Pfarrer dann faktisch keine Zeit und
Kraft mehr findet, iiber den Ablafl und seinen Segen zu predigen, dann schadet
das heute schliefilich auch nichts.

Diese fiir den Kampf gegen den Atheismus notwendige Umschichtung in der
Verkiindigung ist noch lingst nicht geniigend durchgefiihrt. Ich erinnere mich
eigentlich nicht an eine Enzyklika eines Papstes iiber den Atheismus und die
heutige Moglichkeit eines Gottesglaubens in Geist und Wahrheit. Eine solche
Enzyklika diirfte natiirlich nicht allein durch die neuscholastischen Theologen
konzipiert werden. Sie miifite rational, aber nicht rationalistisch sein. Sie miifite
auf den ganzen Menschen zielen, und zwar so, wie er heute ist. Sie diirfte nicht
von diesem Menschen gelangweilt als theologisches Gerede eines altmodischen
Klerikalismus beiseite gelegt werden konnen, fiir den Gott doch nur ein beque-
mer Stabilisator der gesellschaftlichen Verhidltnisse wire, die man satt und be-
quem verteidigen mdchte. Warum sollte es eine solche Enzyklika nicht geben?
Ich frage das nicht, um Mahnungen auszusprechen, die mir nicht anstehen, son-
dern nur, um zu verdeutlichen, daf} fiir einen Theismus im Kampf gegen den
weltweiten Atheismus im Osten und im Westen eine Umschichtung in der Ver-
kiindigung unbedingt notwendig ist. Dann ist es auch selbstverstindlich, dafl
man innerhalb einer theistischen Okumene voneinander lernen kann.

13



