Adelgundis Jaegerschmid OSB
Gespriche mit Edmund Husserl 1931-1936

In den letzten Lebensjahren Edmund Husserls?, als schon die ersten Anzeichen
der nationalsozialistischen Tragodie sich zeigten, notierte ich tagebuchartig auf
losen Blittern sofort nach jeder Begegnung unsere Gespriche, in Freiburg sogar
noch in der Straflenbahn wihrend der Riickfahrt nach dem Kloster St. Lioba in
Giinterstal. Als alte Historikerin erkannte ich niichtern, daf ich selbst nur Kon-
taktperson und ,traditor® dessen war, was Husserl in schonem menschlichen
Vertrauen aus seinem personlichen Innenleben mir mitteilte. Ich wollte seine
Worte bewahren fiir eine neue Zeit.

Im September 1938, fiinf Monate nach Husserls Tod, schickte seine Witwe,
Frau Malwine, den belgischen Franziskanerpater H. L. van Breda (Begriinder
des Husserl-Archivs in Léwen) zu mir, der Informationen fiir seine Dissertation
{iber Husserls menschliche Personlichkeit suchte. In Anbetracht der bedrohlichen
weltpolitischen Konstellation damals zwang Pater van Breda mich kategorisch,
noch in der folgenden Nacht meine Erinnerungen in Maschinenschrift nieder-
zulegen. Diese Erinnerungen sind ein historisches Dokument, eine kleine Quelle,
ohne literarische Uberarbeitung — und wollen auch nichts anderes sein.

28. April 1931. Besuch gegen Abend, fast zwei Stunden. Ich versuche sehr
schnell, Husserl zur Fithrung des Gesprichs zu bringen. Manchmal mache ich
Finwinde und zwinge ihn so zu Erklirungen schwieriger Probleme.

,Das Monchsleben, iiberhaupt das christlich-religitse Leben, bewegt sich im-
mer auf des Messers Schneide. Es fallt leicht, steht aber immer wieder auf. Es hat
ein Ziel: Es sieht die Welt in Gott, es negiert nicht die Welt. Das hat natiirlich
die Gefahr, dafl man hierbei zu weltselig wird oder Liebestitigkeit und ebenso
Frommigkeit in Betriebsamkeit setzt.”

Er spricht sodann von indischer Religion. Warm empfiehlt er mir Romain
Rollands Buch iiber Gandhi, das er gerade gelesen hat. ,Die indische Religion
hat im Gegensatz zum Christentum das Nirwana; sie verneint die Welt. Jede
Aktivitit 16st Passivitit aus und liuft so Gefahr, zu stagnieren. Jede Passivitat —
als Ausgang Ruhe in Gott — hat aber wieder das Verlangen nach Aktivitat:
Liebestitigkeit. Ich: ,Ganz wie Thomas sagt.“ Husserl: ,Ja, so werden alle
Groflen der Erde sagen. Jeder Entschlufl ist schon Willensaktivitdt. Alles Er-
worbene als Ergebnis der Aktivitit bringt Passivitit und somit Gefahr. Es heifit
daher immer, alles Erworbene wieder aktivieren.“

48



Gespriche mit Edmund Husserl 1931-1936

Wir sprechen tiber religidses Leben und Berufung zum Ordensleben. Ich: ,Um
das religitse Leben zu leben, muff man berufen sein.“ Husserl: ,Besser: gerufen
werden. Das ist reine Gnade. Ich habe keinen Zugang zu dieser Sphire, obwohl
ich stets zu den eifrigsten Gottsuchern gehort habe von Jugend auf. Echte Wis-
senschaft ist ehrlich und rein; sie hat den Vorteil wirklicher Bescheidenheit und
besitzt doch gleichzeitig die Fahigkeit zu Kritik und Unterscheidung. Die Welt
heute kennt nicht mehr die wahre Wissenschaft; sie ist in engstes Spezialistentum
geraten. Das war anders zu unserer Zeit. Der Horsaal war uns die Kirche, und
die Professoren waren die Prediger.“

Ich erzihlte ihm, wie wir in unserer Jugend auf der Universitit echte Wissen-
schaft jenseits von Examen und Brotkorb gesucht und ihr in reiner Begeisterung
gedient hatten. Allerdings seien es immer nur ganz wenige gewesen, die hohere
Gesichtspunkte als Examina kannten. Dann schlofl ich: ,, Auch wir brannten einst
fiir die Wissenschaft. Aber wie denken Sie, kann die Wissenschaft unsere Welt
retten und hoher fithren? Sie ist doch immer nur fiir die wenigen da.“

Husserl: ,,Die echte Wissenschaft macht selbstlos und gut. Auch ganz materia-
listische oder naturalistische Gelehrte (Naturforscher) heute konnen ihr Leben
fir ihre Wissenschaft hingeben, auch Mathematiker, bei denen doch jedes Be-
kenntnis fehlt. Da ist die Wissenschaft gut, auch ohne zur Religion zu fiihren.
Andererseits jedoch ist es eine Unmoglichkeit zu behaupten, Wissenschaft, die
letzten Endes zu Religion und Gott fiihrt, sei keine echte Wissenschaft. Die Pad-
agogik in jeder Form (nicht nur in der Schule) muf8 die Ergebnisse der echten
Wissenschaft weiterfiihren und praktisch umsetzen, damit die Welt dadurch
erneuert wird. Das miissen Sie tun, Schwester Adelgundis; die Seelennot ist
grofl. Das Beste wird immer die Liebe sein — echte, praktische Nachstenliebe, die
ihren Grund in der Gottesliebe hat. Diese ist nicht immer innerhalb der Bekennt-
nisse zu finden. Oft gerdt die Religion in Miflkredit, weil die religiosen Menschen
gar nicht innerlich religios sind. Wie oft ist es der Schein nur, wie oft Konvention
und Aberglaube!

Die echte Wissenschaft muff Universalwissenschaft sein, welche die Totalitit
aller Evidenzen aufgrund der Autonomie umfaflt, in welche auch die Religion
einbezogen ist. In dieser Sphire hat das Christentum seinen Platz. Schliefllich
gelangt man aus dieser Universalwissenschaft, wie sie die Phinomenologie er-
arbeitet hat, zu einer teleologischen Entwicklung, die endlich zu Gott, dem Ab-
soluten, fiithre.“

Auf meine Frage, ob er denn wirklich an das Absolute glaube (friither hatte
er das verneint), meinte er: ,Relativititen sind das, und wir miissen den Mut
haben, den Relativititen ins Auge zu schauen. Auch sie kénnen Evidenzen sein;
z. B. bei primitiven Volkern hat die Logik ganz andere Evidenzen als bei uns.
Schliefflich kénnen wir uns so eng machen und dies verstehen; wir knnen uns
hineindenken. So erlebe ich ja auch den Schmerz eines anderen mit im Bewuf3t-

4 Stimmen 199, 1 49



Adelgundis Jaegerschmid OSB

sein, ohne ithn am eigenen Leib zu erfahren. Die Phanomenologie als Wissen-
schaft ist da fir die, die nicht den Zugang zum Glauben haben wie Sie. Was
wollen die vielen machen, denen Religion erst spiter im Leben begegnet? Sie
finden keine personliche Beziehung mehr dazu.“

Mich interessierte die Fragestellung Liturgie und Phinomenologie, weil ja die
Liturgie ,opus operatum® ist und so etwas wie eine phanomenologische Reduk-
tion darstellen kann. Husser] vermag dies nicht zu beantworten; fiir ithn ist
religiose Wirksamkeit nur denkbar durch Individuen und das Nacherleben
durch deren Heiligkeit. Er kennt einigermaflen Theresia von Avila, die er etwas
studiert hat, als Edith Stein? aufgrund von Theresias Schriften zur katholischen
Kirche iibertrat. Husserl versteht Thomas und die Mystiker als Ausdruck und
Niederschlag der Religion immer als subjektive Auflerungen religiésen Lebens.
Auf meinen Einwand, gerade die Liturgie in ihrer Objektivitit (Sakramente)
komme der Phinomenologie entgegen, erwidert Husserl:

»Es ist der gefihrlichste Irrtum zu glauben, subjektive Irrtiimer seien am
besten durch objektive Wahrheit zu tiberwinden. Nein, nur krasser Subjektivis-
mus kann Subjektivismus tiberwinden, indem wir ihn ganz ernst nehmen und
uns nicht dariiber hinwegtauschen.

Er spricht dann von Karl Barth und zeigt mir eine Nummer der Zeitschrift
~Zwischen den Zeiten“. Dann sprechen wir von Dietrich v. Hildebrand und
Edith Stein, deren Werdegang ihn besonders bewegt: ,Man kann doch sich per-
sonlich weiterhin gut leiden, auch wenn man sich weltanschaulich getrennt hat.
Wie Edith nach ihrer Konversion bewiesen hat. Hildebrand dagegen hat sich
nach seiner Konversion zurlickgezogen. Eine Anzahl meiner Schiiler hat sich
merkwiirdigerweise radikal religios entschieden, und zwar sind die einen tief-
glaubige evangelische Christen gewesen oder geworden, andere haben zur katho-
lischen Kirche konvertiert. In ihrem Verhiltnis zu mir hat sich dadurch nichts
gedndert; es ist weiterhin von gegenseitigem Vertrauen getragen. Auflerdem
stehe ich immer zur Verfligung, um die Wahrheit durchzustreiten. Ich bin stets
bereit, meine Irrtiimer einzusehen und mich so preiszugeben.

Beim Hinausgehen sprachen wir tiber das Alte und Neue Testament. Er deu-
tete auf seinen Schreibtisch, wo die Bibel liegt, und sagte: , Wer kann noch das
Alte Testament fassen? Meine Lieblinge sind heute die Propheten Jeremias und
Isaias. In der Jugend habe ich einmal das Alte Testament gar nicht mehr ver-
stehen wollen. Es kam mir so sinnlos vor, aber es ist doch anders, nicht wahr?

5. Dezember 1933. Husserl: ,Martyrium ist das Prinzip der Kirche. Das ist
meiner Anschauung nach ihr einziges, auf das sie sich wieder besinnen muf}. Hat
sie aber das Volk heute noch hinter sich, so, daf sie es in einen neuen Kultur-
kampf zu fiihren vermag? Oder wagt sie es nicht mehr, einen solchen Kampf
auf sich zu nehmen? Hitte die Kirche nicht vielleicht besser das grofiere von

50



Gespréiche mit Edmund Husserl 1931-1936

zwei Ubeln wihlen und das Konkordat mit Deutschland nicht schlieffen sollen?
Auch fiir die Wissenschaft wird das Martyrium der einzige gangbare Weg der
Rettung werden. Nur Helden des Geistes, radikale Menschen, konnen vielleicht
noch einmal die Wissenschaft retten. Die Kirche vertrat das Rationale immer
durch die Synthese von Vernunft und Glaube. Aber gar zu viele Menschen wa-
ren nur auflerlich religits; sie glaubten zwar, innerlich zu sein und in ihrem
katholischen Glauben fest zu stehen, doch heute haben sie falliert! Ebenso war
die Wissenschaft den Menschen keine innere Angelegenheit mehr; sonst hitten
sie sie jetzt nicht so leichten Herzens {iber Bord geworfen! Auch in der Wissen-
schaft wird es Mirtyrer geben. Denn wenn sich heute jemand fiir die reine Wis-
senschaft einsetzen will, so muf} er den Mut zum Martyrium haben.

Sehen Sie, Kirche und Wissenschaft haben das gleiche Ziel: Gott. Die einen
kommen auf dem Weg der Gottesverehrung und Caritas, die anderen auf dem
Weg der geistigen Forschung und eines sittlichen Lebens dazu. Beide aber sind
bedroht von der Skepsis und Sophistik in irgendeiner Form. Die Kirche ist da-
durch zu politisch, diesseitig geworden, die Wissenschaft ist in den Materialismus
und in einen bodenlosen Rationalismus abgesunken. Die Folgen werden heute
sichtbar in der Verdrehung und Tauschung aller und jeder Ordnung.”

23. Februar 1934. Husserl: ,Der Wert eines Christen wird sich immer dann
entscheiden, wenn er Mirtyrer werden kann. Viele von Thnen (Katholiken)
betrachten aber das geistige Leben als ein Freibillett fiir eine Loge im Himmel
zu einer Premiere mit Lobgesingen und Weihrauch. Die Reformation, dieser
grofite Segen fiir die reformbediirftige katholische Kirche, ist so leicht und schnell
gegliickt wegen der groben Unbildung des Klerus. Heute hat der Klerus zwar
viel studiert, ist sehr gebildet in Latein und Griechisch und anderem, aber es ist
zuviel Betrieb in den Priesterkonvikten und zuwenig verantwortungsvolles
personliches Leben und Erleben des Géttlichen beim einzelnen. — Eine Frage:
Edith Stein hat doch die klar ausgewogene Geistesgebundenheit der Scholastik
zur Geniige kennengelernt. Woher kommt es, dafl davon bei der hl. Theresia
von Avila eigentlich nichts zu spiiren ist?“ Ich: ,Es ist wohl fiir den Aufienste-
henden ein Geheimnis: Jeder echte Scholastiker wird in etwa auch Mystiker
sein, und jeder echte Mystiker Scholastiker.*

Husserl: ,Merkwiirdig, sie (Edith Stein) schaut also von einem Berg die Klar-
heit und Weite des Horizonts in seiner wunderbaren Durchsichtigkeit und Auf-
gelockertheit, gleichzeitig hat sie aber die andere Kehr, die Kehr nach innen,
und die Perspektive ihres Ichs.“ Ich: ,Ja, in Gott ist das moglich, aber nur in
ihm.“ Husserl: ,,Bei ihr (Edith)ist alles durchaus echt; sonst wiirde ich sagen, das
muf ja gemacht und gekiinstelt sein. Aber schlieflich — im Juden liegt der Radi-
kalismus und die Liebe zum Martyrium.“ Dies sagte er in bezug auf das Karmel-
Leben von Edith Stein und dessen Mentalitit.



Adelgundis Jaegerschmid OSB

Spater fragte er: ,Kann ich nicht auch einmal nach Beuron kommen?“ Ich:
,Natiirlich, ja.“ Husserl: ,, Ach, ich bin wohl zu alt. Ich kann mich ja doch nicht
mehr bekehren.“ Ich: ,Das sollen Sie auch gar nicht; niemand wird etwas der-
artiges erwarten oder den Versuch machen, Sie zu einer Konversion zu bewegen.
Sie sind doch, wie Sie selbst mir einmal gesagt haben, in der Gnade. Das ist das
Wesentliche und geniigt vollkommen.“ Er hatte nimlich einmal mit grofiem
Ernst die merkwiirdige Frage an mich gestellt (es war ihm wirklich ein Herzens-
anliegen): ,Schw. Adelgundis, bin ich nicht axch in der Gnade?“

3. Mai 1934. Besuch Husserls im Kloster St. Lioba (Giinterstal). Es war ihm
ein Anliegen, mit seiner Frau einen Dankbesuch abzustatten fiir einen Brief zum
75. Geburtstag. Er brachte Blumen. Vor allem aber wollte er tiber die Einklei-
dung von Edith Stein im Kolner Karmel (Ende April 1934) Niheres horen.
Ich las den Bericht vor, der mir von einer Teilnehmerin geschickt worden war.
Husserl lauschte mit Aufmerksamkeit und Hingabe. Ab und zu unterbrach er
mich mit Fragen nach kirchlichen Einrichtungen und Gebrduchen. Es bereitete
ihm eine richtige Genugtuung, dal man Edith Stein schitzt, auch von der Kirche
und vom Orden aus. Er kam mir vor wie ein besorgter Vater, dessen Tochter
in eine neue Familie hineingeheiratet hat. Nicht ohne Vaterstolz filigte er hinzu:
,Ich glaube nicht, daf} die Kirche einen Neuscholastiker von der Qualitdt Edith
Steins hat — Gott sei Dank, daf sie weiter arbeiten darf im Kolner Karmel.“

Ich bemerkte sein Bedauern, daf} er bei der Einkleidungsfeier im Kélner Kar-
mel nicht zugegen war. Treuherzig sagte er: ,Und ich hitte doch Brautvater
sein diirfen. Wie schade, Schw. Adelgundis, daff wenigstens Sie nicht daber wa-
ren!“ Auf meine Entgegnung, ich hitte eben kein Geld fiir die Fahrkarte gehabrt,
sagte er sofort: ,,Das hitte ich Thnen gerne gegeben.“ Ich mufite dann Bilder von
der hl. Theresia zeigen wegen des Ordensgewands. Er nahm ein Bildchen mit
und auferdem den Ritus unserer benediktinischen Einkleidung und Profeff von
St. Lioba. Dann sagte er: ,Das will ich aber ganz genau studieren.

Wir sprachen dann iiber die Gegenwart, vor allem iiber den geistigen Tief-
stand unserer Zeit. Da unterbrach er sich schnell mit den Worten: ,,Aber nein,
wie kdnnen wir nur hier im Kloster von solchen Dingen sprechen. Hier ist eine
andere Welt, eine Welt fiir sich, die auflerhalb dieser bosen Zeit steht. Hier ist
es wie im Himmel.“

Dann mufte ich ihm die Bibliotheksschrinke 6ffnen. Vor allem fiir die Kir-
chenviter zeigte er das grofite Interesse und zog gleich einen Band Augustinus
heraus. In sichtlicher Freude und innerer Bewegung besuchte er die Sakraments-
kapelle und den Chor. Danach gingen wir in den Garten. Husserl war wie in
tiefem Sinnen, trennte sich sogar von uns und kam erst nach einer kleinen Weile
wieder. Plotzlich nahm er meine Hand und fragte mit Dringlichkeit: ,Haben
Sie auch Seelsorge?“ Ich: ,Ja.“ Er: ,Oh, das ist gut. Nun weif} ich doch, Schw.

52



Gespriche mit Edmund Husserl 1931—1936

Adelgundis, wohin ich gehen kann, wenn ich Sorgen und Kummer auf der Seele
habe. Ich komme nach St. Lioba, und Sie trosten mich. Dann setze ich mich
irgendwo hier im Garten hin in einen stillen Winkel mit einem Kirchenvater.
Die kenne ich nimlich noch gar nicht.“

31. Dezember 1934. Husserl: ,Ein guter Jahresabschluf}, daf} Sie kommen.*
Er sprach von Schw. Benediktas (Edith Steins) Brief, die iiber Duns Scotus
geschrieben hatte, und sagte: , Nun, er ist Mystiker, mehr als Thomas von Aquin
Mystiker. Heute wichst die Kirche und wichst der Klerus aus Sikularisierung
und Politisierung heraus zu echter Innerlichkeit. Den Kulturkampf hat sie bis
jetzt vermieden, weil sie zuerst den Entsikularisierungsprozefl durchfiihren
wollte, um ihrer Herde sicher zu sein. Was die Kirchen wollen, will ich auch: die
Menschheit hinfiihren zur Aeternitas. Meine Aufgabe ist es, dies durch die Phi-
losophie zu versuchen. Alles, was ich bis jetzt geschrieben habe, sind nur Vor-
arbeiten; es ist nur ein Aufstellen von Methoden. Leider kommt man im Verlauf
eines Lebens gar nicht zum Kern, zum Wesentlichen. Es ist so wichtig, daf} die
Philosophie aus dem Liberalismus und Rationalismus wieder zum Wesentlichen
gefithrt wird, zur Wahrbeit. Die Frage nach dem letzten Sein, nach Wahrheit,
muf} der Gegenstand jeder wahren Philosophie sein. Das ist mein Lebenswerk.

Ich werde ein Ketzer bleiben. Wenn ich 40 Jahre jinger wire, dann méchte
ich mich wohl von Threr Hand zur Kirche fithren lassen. Aber sehen Sie, ich bin
nun schon so alt geworden, und da ich alles immer sehr griindlich gemacht habe,
wiirde ich zu jedem einzelnen Dogma wenigstens fiinf Jahre brauchen. Da kon-
nen Sie sich ausrechnen, wie alt ich werden miifite, um zu Ende zu kommen.
Werden Sie mir trotzdem Thre Freundschaft bewahren?

Sie sehen, ich habe immer verschiedene Ausgaben des Neuen Testaments auf
meinem Schreibtisch und Arbeitstisch liegen. Und als ich vor vielen Jahren sehr
krank war, hat Schwester Benedikta, an meinem Krankenbett sitzend, mir
daraus vorgelesen.“

Ich: , Ja, Sie diirfen auch mich rufen lassen, wenn Sie einmal krank sind, oder
wenn es Lhre letzte Krankheit ist.“ Husserl: ,,Oh, das kann ich mir gut denken,
daf Sie bei meinem Sterben dabei sind und mir aus dem Neuen Testament vor-
lesen, wenn es in die Ewigkeit geht.*

8. April 1935. Gratulationsbesuch zu Husserls 76. Geburtstag. Er war so ge-
rithrt, daf} thm Trinen in die Augen traten und er kaum sprechen konnte. Um
diese Zeit hatten sich schon manche Freunde und Schiiler von ihm zuriickgezo-
gen — eine Auswirkung der judenfeindlichen Haltung im Dritten Reich. Er war
voll Interesse und Eifer fiir meine bevorstehende Profefl am 1. Mai und sagte,
als ich ihn feierlich einlud: ,,Vor acht Tagen hitten Sie mich nicht so freudig
gesehen. Ich war nimlich voller Aufregung, ob ich wegen der bevorstehenden

53



Adelgundis Jaegerschmid OSB

Vortrige in Wien und Prag zu IThrem Festtag hitte dasein kénnen oder nicht,
und es liegt mir doch sehr viel daran. Nein, ich hitte die Vortrage verlegt, ich
muf} unter allen Umstinden zu Ihrer Feier kommen. Aber nun ist alles gut.
Ich gehe erst im Herbst hin.“ Er bat um eine Erklarung des Profefiritus. Auf
seinen Wunsch iiberlieR ich ihm ein Exemplar davon, das er behalten wollte,
um es genau zu studieren.

1. Mai 1935. Rechtzeitig kam Husser]l mit seiner Frau zur Feier der ewigen
Profef in St. Lioba. Auf ihren bevorzugten Plitzen konnten sie alles gut sehen
und verfolgten, wie mir gesagt wurde, die heilige Handlung mit grofitem Inter-
esse und tiefster Andacht. Nach Beendigung der etwa zweieinhalb Stunden
dauernden Feier wurde ich in die Bibliothek gerufen, wo beide — in Bewegung
und Ergriffenheit, Husserl bis zu Trinen geriithrt — mich begriifiten und mir
Gliick wiinschten. Er schenkte mir seine grofle Photographie mit Unterschrift,
seine Frau eine herrliche, blithende Kalla. Plotzlich griff er sich ans Herz,
Schwindel iiberfiel ihn, und wir hatten unsere liebe Not, ihm mit einem Glas
Wein wieder aufzuhelfen. Mit seinem feinen Licheln fliisterte er nur: ,,Ich habe
mich tiberfreut, es war zu schon.

4. September 1935. Husserl: ,,Was die Redlichkeit des Gemiites in der Reli-
gion ist, das ist in der Philosophie die Ebrlichkeit des Intellekts. Mein Leben
lang habe ich um diese Ehrlichkeit gekimpft, ja, gerungen, und wenn andere
lingst zufrieden waren, habe ich mich immer wieder aufs neue gefragt und
gepriift, ob im Hintergrund nicht doch irgendein Schein einer Unehrlichkeit ist.
Meine ganze Arbeit, auch heute, ist nur: immer wieder priifen und sichten, denn
alles, was ich aufstelle, ist ja relativ. Man mufl den Mut haben, etwas, was man
gestern noch als wahr erkannt hat, aber heute als Irrtum einsieht, nun auch als
einen solchen zuzugeben und auszusprechen. Es gibt hier nichts Absolutes. Ich
habe das meinem Schiiler, dem Franziskanerpater P., einmal gesagt vor vielen
Jahren. Er war sehr klug, und er ging philosophisch auch mit mir, aber nur bis
zu einem gewissen Punkt. Dann fand er nicht den Mut, umzukehren und etwas
als Irrtum zu erkliren. Fiir ihn gilt eben auch in der Philosophie nur das Abso-
lute. Hier scheiden sich unsere Wege.

Es erfiillt mich mit tiefem Bedauern (hier wurde Husserl sehr ernst und ein-
dringlich, fast erregt), dafl man mich so schlecht versteht. Niemand kommt mit
seit dem groflen Umschwung in meiner Philosophie, seit meiner inneren Wende.
Als die ,Logischen Untersuchungen‘ 1901 erschienen, war das eine ganz kleine
Anfingerarbeit — und heute beurteilt man den Husserl nach diesen ,Logischen
Untersuchungen®. Ich habe aber nach ihrem Erscheinen jahrelang nicht recht
gewuft, wohin es gehen wiirde. Ich war mir selbst nicht klar, und nun will es das
Ungliids, daf an diesem Buch alle Menschen hingenbleiben. Es war doch nur ein

54



Gesprache mit Edmund Husserl 1931-1936

Weg, der notwendig war. Auch Edith Stein ist nur bis 1917 mitgegangen . . .
Man behauptet sogar, ich hatte mich auf Kant zuriickgezogen. So mifiversteht
man mich! Weil man gemerkt hat, daff meine Phinomenologie die einzige Philo-
sophie ist, die auch zur Scholastik Beziehungen hat. Weil viele Theologen meine
,Logischen Untersuchungen® studiert haben — aber leider nicht auch die spateren
Werke —, hat man behauptet, ich habe eine Wendung zuerst zum Religiosen
gemacht und sei dann wieder in den Unglauben zuriickgefallen!

Trotz allem habe ich einstens geglaubt — heute ist es mehr als glauben, heute
ist es wissen —, dafl gerade meine Phinomenologie, und nur sie die Philosophie
ist, die die Kirche brauchen kann, weil sie mit dem Thomismus zusammenfiihrt
und die thomistische Philosophie weiterfithrt. Warum halt die Kirche starr am
Thomismus fest?> Wenn die Kirche lebendig ist, muf} sie sich auch in der Phino-
menologie weiterentwickeln. Das Wort Gottes ist immer dasselbe, ewige. Aber
die philosophische Interpretation ist abhingig von den jeweiligen lebendigen
Menschen einer Zeit. Sie ist also relativ. Bedenken Sie doch, Thomas hatte den
groflen Heiden Aristoteles hinter sich, auf ihm baute er auf. Thomas selbst war
ein so sehr kluger und produktiver Kopf und hat selbstindig weitergearbeitet.
Der Neuthomismus (Husserl war vor allem nicht gut zu sprechen auf die fran-
z6sischen Neuthomisten) aber ist das Unproduktivste, was es gibt. Er hat nur
Thomas hinter sich, und so erstarrt er. Die katholische Philosophie muff einmal
dariiber hinauswachsen.

Ich habe eine von Gott mir iibertragene Aufgabe, eine Mission. Ich mufl sie
erfiillen, dafiir lebe ich. Stindig und taglich arbeite ich weiter und Neues, seit
35 Jahren. Ich habe keine Zeit gehabt, die Manuskripte druckfertig zu machen.
Bis auf Finck habe ich seit vier Jahren keinen Schiiler gehabt, bei dem ich mich
aussprechen konnte. Die Aussprache war mir ecinfach unmoglich damals. Ich
habe darunter gelitten, aber es ging nicht. Und nun, da ich mit 70 Jahren, jetzt
76, keinen Schiilerkreis und die Moglichkeit zu dozieren habe, fehlt mir die
Schule, die meine Gedanken weiterfithren und publizieren wollte. Der Prophet
ist Gottes Mund. Ganz direkt. Er ist nicht Lehrer, er arbeitet nicht. Er hat keine
Aufgabe in dem eigentlichen gewohnlichen Sinn.* :

Ich erwiderte: ,Und doch ist auch der Prophet ein Mensch, und der Auftrag
Gottes geht durch ihn hindurch. Erschrocken fiihlt er seine menschliche Schwa-
che (Jeremias) und wird gereinigt (Isaias); denn in ihm wirkt auch Natur, nicht
Ruf und nicht Gnade allein. Er kann die Aufgabe annehmen oder sich ihr ver-
sagen. Sie sind Prophet, Herr Geheimrat, denn Sie haben der Zeit etwas zu
sagen. Sie haben eine Mission an die Menschen!“

Husserl: ,,Meine Mission ist nur die Wissenschaff. Mit ihr will ich beiden
christlichen Bekenntnissen dienen. Vielleicht wird man das spéter einmal ein-
sehen, daf} ich einst umdenken mufite, daf ich mir so treu geblieben bin.

Meine Schiiler zerfallen in zwei Gruppen — die einen, das sind die Bécke, die

55



Adelgundis Jaegerschmid OSB

anderen, das sind die Schafe. Die Bocke, das sind die, die mich so sehen wollen —
religios, konfessionell —, wie sie selber sind, aber nicht letztlich frei, gelost, objek-
tiv, wahrhaftig, ehrlich. Die Schafe — und ich verstehe mich ausgezeichnet mit
ihnen, ob sie nun streng katholisch oder protestantisch sind — sind diejenigen, die
mir in religioser Hinsicht das Recht der freien Personlichkeit zugestehen und
mich so nehmen und achten, wie ich bin. Darum vertrage ich mich mit ihnen im-
mer und schon so lange ausgezeichnet. Unsere Freundschaft, Schwester Adelgun-
dis, hat in den vielen Jahren seit 1916 nie einen Riff bekommen, weil Sie nie einen
Angriff auf mich unternommen haben in religioser Hinsicht.®

Im Verlauf des weiteren Gesprichs sagte er iiber Wilhelm von Humboldt und
den spiteren Goethe: ,Sie hatten damals eine so wundervolle Art gewihly, tiber
die Dinge zu reden, nimlich tief und klug, aber nicht zu tief und wissenschaft-
lich. Es war eine feine Art zu philosophieren, aber nicht Philosophie im strengen
Sinn. Letzten Endes Expressionismus im schonsten Sinn. Heute hat man gar
keine geistige Art und Methode mehr, alles baut sich auf Gefiihlen, Trieben und
Findriicken auf, ohne Griinde der Vernunft.“ Ich: ,Pascal hat noch etwas, das
zwischen dem Gefiihl und der Ratio steht, was er ,logique du cceur® nennt.®
Husserl: , Ja, das ist etwas sehr Gutes, die Dinge nicht mit der kalten Vernunft,
sondern aus einer ruhigen, klaren, mit dem Gemiit verwandten Art zu betrach-
ten und zu beurteilen (was ibrigens nicht Gefiihl ist).*

Dezember 1935. Ich war eine Stunde bei Husserls. Sie sprachen sehr lebhaft
und freudig bewegt von der Gastfreundschaft und dem groflen Verstindnis,
die sie in Prag bei den Vortrigen gefunden hatten. Dann war ich allein mit dem
Meister. Als ich aufbrechen wollte, fing er an, zu philosophieren und redete —
wihrend wir dabei die ganze Zeit standen — iiber seine Philosophie, mindestens
45 Minuten. Dabei formulierte er zuletzt kurz und scharf: ,Das Leben des Men-
schen ist nichts anderes als ein Weg zu Gott. Ich versuche, dieses Ziel ohne theo-
logische Beweise, Methoden und Stiitzpunkte zu erreichen, nimlich z# Gott ohne
Gott zu gelangen. Ich muf} Gott gleichsam aus meinem wissenschaftlichen Dasein
eliminieren, um den Menschen einen Weg zu Gott zu bahnen, die nicht wie Sie
die Sicherheit des Glaubens durch die Kirche haben. Ich weiff, daf} dieses mein
Vorgehen fiir mich selbst gefahrlich sein kénnte, wenn ich nicht selbst ein tief
gottverbundener und christusglaubiger Mensch wire.“

In den Wintermonaten des Jahres 1936 wurde Husserl schwer krank. Er be-
kam eine nicht ungefihrliche Rippenfellentziindung. Nur langsam erholte er
sich. Da ich den ganzen Winter auf Vortragsreisen war, sah ich ihn erst wieder
an seinem 77. Geburtstag, am 8. April 1936.

8. April 1936. Sehr leidend aussehend, aber lebhaft und strahlend, nahm er
meine Gliickwiinsche entgegen und rief, eigentlich noch ehe ich zu Wort kommen

56



Gespriche mit Edmund Husserl 1931-1936

konnte, mit beinahe jugendlicher Begeisterung, wie sie die Vorfreude einzugeben
pflegt: ,,Sie miissen mit nach Rapallo, wir fahren in acht Tagen, der Arzt hat
mir den Siiden als Erholung zur Bedingung gemacht. Bitten Sie Ihre Frau
Priorin, dafl sie die Erlaubnis zu der Reise gibt. Ich brauche eine Krankenpfle-
gerin und eine Schiilerin, mit der ich mich aussprechen kann. Es soll eine wunder-
schone Zeit werden, und ich freue mich unendlich auf diese Wochen. Aber Sie
miissen mit.“ Am 15. April 1936 reiste ich zusammen mit Husserls Tochter Elly
iiber den Gotthard nach Mailand. Am 17. abends trafen wir in Rapallo ein.

20. April 1936. Regentag. Gesprich iiber Scheler und Heidegger. Husserl:
,Ich bin nur der Vater der Phinomenologie. Man (die Neuscholastik) meint,
ich sei steckengeblieben. Dabei kenne ich von den Neuscholastikern im Original
— Sie diirfen es niemandem sagen — nur die von Edith Stein {ibersetzte Arbeit
,De veritate’, aber ich habe sie wieder weggelegt, weil ich nicht einen anderen
Weg gehen darf als nur den meinen. Jahrelang habe ich gebraucht, um einzu-
sehen, dafl ich gefuhrt wurde. Ich habe ja auch eigentlich nie Philosophie stu-
diert, sondern Mathematik und Naturwissenschaft. Vor dem Absoluten und der
Offenbarung bleibe ich ebensowenig stehen wie die Scholastik.

Beim Tee sprach er iiber seine Arbeit, d. h. iiber das, was er augenblicklich
mit sich herumtrigt. Er nannte es , Vorstufe zu meinem Lebenswerk®. Ohne
Unterlafl habe er daran gearbeitet, von friih bis spit, ohne je einen Sonntag
oder Feiertag zu halten. Wir wurden uns dariiber einig, daf} das Unreche sei.

Nach dem Tee Spaziergang mit Husserl, der unsicher auf den Fiflen war und
sich fuhren lieff. Traurig sagte er: , Ich habe mein Vaterland verloren, ich bin
ausgestoflen. Echte Philosophie ist das gleiche wie religiose Selbstbesinnung.

Wir sprachen dann iiber Guardini, dessen Dostojewski-Buch er sehr schitzt.
Guardini gehdrt zu den christlichen Schriftstellern, die er verehrt und zu denen
er eine innere Bezichung besitzt. Sein Buch ,Der Herr® hat er mit grofler Anteil-
nahme gelesen. Dagegen lehnt er Theodor Haecker scharf ab. Nach dem Abend-
essen Auseinandersetzung iiber den Begriff Genie. Husserl will auch den zersto-
renden Geist als Genie gelten lassen, doch spricht er den meisten Heiligen das
Genie ab. Es war wie eine Auflehnung in ihm, die mich um so mehr verwun-
derte, als er nachmittags erklirt hatte, sehr gerne einmal ein gutgeschriebenes
Heiligenleben zu lesen. Auf seine Bitten gab ich ihm Hugo Balls ,Byzantini-
sches Christentum®, das weit iiber dem Niveau vieler Hagiographien steht.

21. April 1936. Als ich morgens, wie immer, aus der Kirche zuriickkehrte,
kam mir Husserl im Garten entgegen und sagte: , Ich bin in der Sonne gesessen
und habe das Neue Testament gelesen.“ Dabei zeigte er mir das Exemplar von
seinem gefallenen Sohn Wolfgang. Lichelnd fiigte er hinzu: ,Also habe ich
doppelte Sonne gehabt.«

D2



Adelgundis Jaegerschmid OSB

Beim Abendtisch Gesprach tiber Inquisition, iber Orden, iiber Ignatius von
Loyola. Debatte iiber Hugo Balls Buch. Husserl, dessen Lebensideal die weise
Maflhaltung des Stoikers ist, lehnt aufs schirfste die mafllose Schroftheit und
den glithenden, schonungslosen Rigorismus byzantinischer Martyrer ab.

26. April 1936. Beim Abendtisch, wo Husser] zu unser aller grofler Freude
vorziiglich afl, wurde er sehr angeregt. Wahrscheinlich hatte der Einkauf einer
dunklen Brille ihn seelisch und physisch umgestimmt. Ausfiihrlich erzahlte er
{iber seinen Lehrer Franz Brentano. Dieser habe zwar als Priester geheiratet, sei
aber doch in seinem Innersten so katholisch und priesterlich geblieben, daff er
eines Tages titlich auf Husserl losging, als dieser behauptete, Heiligenkult sei
Gotzendienst. Mit Einwilligung von Brentano habe Husser]l Kolleg tiber Lotzes
Gottesbeweise gehalten. Aristoteles und Thomas seien die einzigen Philosophen
gewesen, die Brentano aufler sich habe gelten lassen.

Husser]l versicherte immer aufs neue, dafl er Guardini so schitze. Heute
behauptete er, in dem Buch ,,Spiegel und Gleichnis, das ich ihm gegeben, habe
Guardini sich wortlich an Hedwig Conrad Martius angeschlossen. Theodor
Haecker lehnte er wiederum als unschopferisch ab, er interessiert ihn jedenfalls
nicht so wie Guardini.

Wir sprachen an jenem Abend noch linger {iber Symbolismus und historische
und genetische Bibelauslegung. Husserl erklirte uns dann lange (bis 11 Uhr)
einiges von der statischen Eschatologie unserer Erde, wie er es nannte: ,,Endlich-
keit, getrennt von Gott (Unendlichkeit), strebt zur Unendlichkeit zuriick. Gnade
ist Freiheit Gottes.“ Husserl tritt fiir die Auffassung ein, dafl der Mensch nur
durch stindiges Ringen sich seinem Gott, dem Unendlichen, nihert. Praktisch
geschieht das ohne Gnade. Also braucht zwar der Mensch Gott, aber auch Gott
braucht die Welt und den Menschen. Ich widersprach. Ohne Losung und Eini-
gung trennten wir uns zu vorgeriickter Stunde an diesem Abend — etwas be-
driickt und bekiimmert, dafl wir nicht hatten zusammenfinden konnen.

ANMERKUNGEN

! Edmund Husserl (1859-1938), 1887 Privatdozent in Halle, 1901 Professor in Gottingen, 1916 in
Freiburg, 1928 emeritiert. 1933 wurde ihm wegen seiner jiidischen Abstammung (seit 1886 war er evan-
gelisch-lutherisch) der Professorentitel aberkannt. Als Begriinder der phinomenologischen Methode hatte
Husserl einen auflerordentlich starken Einflufl auf das philosophische Denken unseres Jahrhunderts (M.
Scheler, N. Hartmann, M. Heidegger, M. Merlau-Ponty u. a.). Hauptwerke: Logische Untersuchungen,
3 Bde. (1900/01), Ideen zu einer reinen Phinomenologie (1913). — Der zweite Teil der Gespriche von
Adelgundis Jaegerschmid mit Edmund Husserl, die die Jahre von 1936 bis zu seinem Tod umfassen,
wird im nichsten Heft folgen.

® Die Philosophin Edith Stein (geb. 1891, 1922 katholisch, 1933 Karmelitin, 1942 im KZ Auschwitz er-
mordet) war Schiilerin und zeitweise Assistentin Husserls. (Anmerkungen der Redaktion.)

58



