Matthias Loewen
In Klammern

Zu einem Gedicht von Paul Celan

Paul Celan, der judische Dichter deutscher Sprache, der 1920 in Czernowitz
zur Welt kam, dort wahrend der deutschen Okkupation die Eltern verlor, sel-
ber mit Gliick der todbringenden Deportation entging und nach 1948 als Uber-
setzer, freier Schriftsteller und Lektor in Paris lebte, ist nun etwas mehr als zehn
Jahre tot. Aus den Tagesblattern verschwindet sein Name nach und nach, aber in
der Stille wirkt sein Werk, der lyrische Gipfel der fiinfziger und sechziger Jahre,
in dem die jidische Passion so ergreifenden Ausdruck fand, um so tiefer und
nachhaltiger fort. Der Faszination dieses Werks hat der zeitliche Abstand nichts
genommen, seine thematischen Dimensionen treten nur noch deutlicher hervor.
Celan kniipfte bewuflt an die poetische ,, Wirklichkeitssuche“ aller groflen Li-
teratur an, und das Schicksal seines leidenden Volkes sah er eingewoben in das
Schicksal der Menschheit iiberhaupt. Unter diesem Blickwinkel betrachtet ist
seine Dichtung auch ein Beitrag zu dem in unseren Tagen so dringlich gewor-
denen jiidisch-christlichen Dialog, einem Dialog mit vielen Stimmen, in dem
die seine nicht iiberhort werden darf, schon weil sie die eines von blindem Haf}
tief Verwundeten ist. Die folgende Gedicht-Interpretation will all dem Rech-
nung tragen.

Eine Konfiguration nach dem Bild einer Pieta

Im ersten Zyklus der Sammlung ,, Atemwende® von Paul Celan, der zuerst
(1965) unter dem spiter aufgegebenen Titel , Atemkristall“ erschien, steht ein
Gedicht aus vier Zeilen, das in Klammern gesetzt und so von dem umgreifenden
Kontext — einer zyklisch angelegten Komposition, die 21 Gedichte umfaflit ~
abgetrennt ist. Es lautet:

(ICH KENNE DICH, du bist die tief Gebeugte,
ich, der Durchbohrte, bin dir untertan.

Wo flammt ein Wort, das fiir uns beide zeugte?
Du — ganz, ganz wirklich. Ich — ganz Wahn.)!

Das klingt so, als finge der im Schof8 einer Pieta? Ruhende zu reden an. Die
als ,tief Gebeugte“ Angesprochene bleibt stumm. Dennoch hat die Rede den

543



Matthias Loewen

Ton eines leidvollen, aber sehr innigen, wenn auch antwortlosen, gegen alles
Auflen abgeschirmten Gesprichs, und die Klammern, die das Gedicht umfassen,
wirken wie die Schalenrinder einer die beiden Gestalten umschlieRenden Man-
del. In solchem Ton hat Hofmannsthal in seinem Gedicht ,, Vor Tag® die Mutter
und den Sohn der Passion miteinander reden lassen. Bei ihm ist die Begegnung
auf dem Kreuzweg gemeint. Die Rede ist ,leise”, aber ,unzerstérbar wie die
Sterne droben®:

Er trigt sein Kreuz und sagt nur: ,Meine Mutter®.
Und sicht sie an, und: ,Ach, mein licber Sohn!*“
Sagt sie.

Eine Pietd bei Celan? Sieht der, der hier ,ich“ sagt, sich als einen anderen
Crucifixus an? Wer ist dann die ,tief Gebeugte“, die von ihm angesprochen
wird? Und wie ist die Beziehung der beiden zueinander gedacht, wie die — durch
die Klammer — gegen das Umfeld so abgeschlossene Rede zu verstehen? Was
da gesprochen wird, ist ohne Frage von groflem Gewicht: Das Wort ,zeugen®,
das, trotz der Klammer, den Zyklus abschlieffend, in dem folgenden Gedicht
wiederaufgenommen wird: (,dein unumstdfliches / Zeugnis“), und die zuein-
ander in Opposition gesetzten Worte ,wirklich® und ,,Wahn®, zwei Grund-
worte Celans, biirgen dafiir.

Das Gedicht, von einem ,Ich“ an ein ,Du“ gerichtet, steht unter dem Vor-
zeichen einer ,dialogischen Polaritat“3. Wen Celan meint, wenn er ,du” sagt,
ist oft schwer zu bestimmen. Es gibt aber ein ,Du®, das von allem Anfang an da
war und das da bleibt durch alle Wechsel und Fahrnisse seines Lebens: das ,,Du®,
das einer Toten gilt, seiner von den Schergen Hitlers deportierten und in der
Ukraine ermordeten Mutter — das schmerzliche Datum, das am Anfang seiner
Dichtung steht und dessen sie eingedenk bleibt bis zuletzt. Sie ist darum zuerst
und vor allem , Totengeddchtnis® (P. P. Schwarz) und erfiillt einen Auftrag,
den die tote Mutter gibt: ,Setz hier die Boote aus, Kind, / die ich bemannte.“ So
heifit es in dem Gedicht ,,Stimmen® (SG 7-9), auf das Celan in der Biichner-
Preis-Rede hingewiesen hat als einen Text, in dem er sich von seinen Daten,
»seinem 20. Janner®, wie er im Blick auf Biichners ,Lenz® es formuliert, ,her-
geschrieben® hat. Ahnliches hatte er in der Form der Selbstanrede schon friiher
ausgesprochen: ,Deiner Mutter Seele schwebt voraus® und: ,Dieses Wort
ist deiner Mutter Miindel“ (MG 64). Ohne Zweifel ist der Tod der Mutter ein
Datum, dessen der Interpret auch des Pietagedichts eingedenk bleiben mufl. Es
ergibt sich freilich, wenn man sich das vor Augen hilt, eine wichtige Verschie-
bung in der Konfiguration: Nicht mehr hilt die iiberlebende Mutter den toten
Sohn in den Armen, sondern der — wenn auch durchbohrt — weiterlebende Sohn
spricht die tote Mutter an.

344



In Klammern

Die Figuren und ihr Hintergrund

Der Dichter und seine tote Mutter: dieser Bezug ist im Werk Celans immer
gegenwartig. Aber ist es erlaubt, die Gestalten der hier vorliegenden Konfi-
guration so vordergriindig zu identifizieren? Kein Zweifel: Das Besondere an
diesem Text liegt gerade darin, dafl er einem eigentiimlichen Gesetz der Trans-
parenz gehorcht. Das wird sehr deutlich, sobald man ihn unter dem Vorzeichen
liest, unter das er gesetzt ist: dem der Pieta. Dann erscheint tatsichlich hinter
dem, der da spricht, die Gestalt jenes anderen Durchbohrten, der tot im Schof§
seiner Mutter ruht; oder in der Sprache des Dichters: sie ,,schimmert auf®.

Das hat sogleich Konsequenzen auch fiir die angesprochene weibliche Gestalt.
Es wire sicher verfehlt, von einer jidischen Mariologie zu sprechen. Was da
zunichst angerufen wird, ist die Gestalt der um den Sohn trauernden, mit dem
Sohn in Leid und Tod verbundenen Mutter, die in der christlichen Pieta ihre
giiltigste Darstellung gefunden hat. Die wenigen Worte des auf den kirgsten
Umrif} gebrachten Gedichts evozieren aber mehr, und je mehr man auf sie hort,
ihnen zuhort, desto mehr verdichtet sich das. ,Ich kenne dich“ als , die tief Ge-
beugte* (also nicht irgendeine, sondern eine, von der auch sonst die Rede
geht, eine, die eine Geschichte hat), ich ,bin dir untertan“: das ist mehr und ist
anderes, als man der leiblichen Mutter sagt. Und wenn die Angesprochene als
»ganz, ganz wirklich®, der Sprechende als ,,ganz Wahn*“ bestimmt wird; wenn
ein verzweifeltes Bemiihen artikuliert wird, mit flammendem Wort fiir beide
zu zeugen, so wird damit ein Bereich eréffnet, der das Hier und Jetzt iibersteigt,
besser — mit einem Wort des Dichters —: ein Bereich des ,,Hiedriiben®, ein Be-
reich des Ubergangs also, wo Hier und Dort, das Hiesige und das ,ganz An-
dere®, von dem die Biichner-Preis-Rede spricht, eigentiimlich ineinanderspielen.

Denkt man diesem Befund nach, so driangt sich auf, daf} die Gestalten dieses
Gedichts in Celans Werk mehrfach vorkommen. Erstaunlicherweise gibt es so-
gar ein Gedicht, das mit dem als Titel gesetzten Wort ,Benedicta“ noch deut-
licher, als es hier geschieht, auf die von der Kirche verehrte himmlische Mutter
hinzuweisen scheint (NR 47). ,Benedicta® ist ja ein kirchenlateinisches Wort,
das mit Vorliebe auf die Mutter Christi angewandt wird. Es zeigt sich aber
sogleich, daf} die mit diesem Wort Angeredete in dem Gedicht selbst eine tief-
gehende Transformation erfihrt. Zwar finden sich darin Wendungen, die sich
auch — in dem zunichst vermutbaren Sinn — auf Stellen des Neuen Testaments
beziehen lassen: ,,Ge/trunken hast du, / was von den Vitern mir kam / und von
jenseits der Viter: / — — Pneuma“ (Lk 1,28-35) und ,Gesegnet: Du, die ihn
griifite, / den Teneberleuchter” (Joh 1,5).

Dem steht aber schon entgegen, dafl dem Gedicht ein jiddisches Motto vor-
gesetzt ist, und daf} das mit dem Titelwort eingefithrte Thema durch den Text
selbst in eine es umwandelnde Bewegung gebracht wird. Die ,Benedicta® wird

345



Matthias Loewen

so in die jiidische Tradition zuriickgestellt, und das wird am Schluf} besiegelt
durch eine dreifache Mutatio des lateinischen Wortes, das ersetzt wird zunachst
durch deutsch ,,Gebenedeiet und ,Ge/segnet® und dann durch das — kursiv
geschriebene — jiddische ,,Ge/bentscht“. Aus jiidischer Sicht also eine Heimholung
der ,Benedicta®, an deren Stelle nun — in Umkehrung christlicher Denkgewohn-
heit — ihre jlidischen Prafigurationen treten. Das kirchenlateinische , benedicere®
ist ja nur die Ubersetzung eines hebriischen Wortes, wie jedem geldufig ist, der
einmal den 115. Psalm hat singen héren: ,Dominus memor fuit nostri et bene-
dixit nobis, / benedixit domui Israel, benedixit domui Aaron“. Die Psalmstelle
hat natiirlich einen breiten Kontext hinter sich, so die Segensspriiche Moses, so
das Deboralied, das in der Vulgataversion sogar die Formel ,Benedicta inter
mulieres enthilt. Peter Mayer, der ,Benedicta“ als Sabbatgedicht auffafit,
sicht in der darin beschworenen Gestalt die ,Prinzessin Sabbat“, die von der
Gemeinde ,gepriesen und gesegnet“ und von der jidischen Mystik als Schechi-
nah, als Einwohnung Gottes in seinem ins Exil zerstreuten Volk verehrt wird:
ein wichtiger Hinweis, wie sich noch erweisen wird .

Das Gedicht ,,Benedicta“ vollzieht also eine sprachliche Transformation, die
fiir eine inhaltliche steht, genauer: in und mit der eine inhaltliche vor sich geht —
auch dies ein Gesetz, dem Celans Dichtung insgesamt gehorcht. Eine solche
Umdeutung ergreift auch die Gestalt, die — hintergriindig — in dem ,Durch-
bohrten® des Pietagedichts miterscheint. In , Benedicta“ scheint das Wort ,, Tene-
berleuchter® auf sie hinzuweisen. Der Ausdruck erinnert ja an den Johannes-
prolog, dessen Nihe zu gnostischen Traditionen bekannt ist. Noch deutlicher
klingt an Joh 1 eine Stelle in der beriihmten ,Engfiihrung® an, wo es (Zeile
49 bis 52) heifdt:

Kam, kam.

Kam ein Wort, kam,

kam durch die Nacht,

wollt leuchten, wollt leuchten.

Nimmt man aus dem gleichen Gedicht noch Zeile 36 bis 37 hinzu, wo es heifit:
sihr/schlaft ja“ (vgl. dazu Joh 1,5: ,die Finsternis hat es nicht begriffen®), so
werden die Bezugspunkte mehr als deutlich. Die Transformation, um die es
geht, wird aber von Celan expressis verbis angesagt, und zwar schon in dem
ganz frithen Gedicht ,,Spit und tief, das aus ,Der Sand aus den Urnen® unter
neuem Titel in ,Mohn und Gedichtnis® {ibernommen wurde. Das Gedicht, for-
mal auf die Opposition der Pronomina ,,Wir®, ,,Ihr“ und ,Sie“ gestellt, entfal-
tet sein Thema im Wechsel von Anklage und Gegenanklage. Die mit ,, Wir“ be-
zeichnete Gruppe bekennt sich zu ,,Christus dem Neuen® und hilt der anderen,
die ihr darum Listerung vorwirft, entgegen: ,Ihr mahlt in den Miihlen des
Todes das weifle Mehl der Verheiflung.“

Die Opposition , Wir“—,Ihr®, verbunden mit einem distanzierenden ,Sie®

346



In Klammern

folgt offenbar einem altjiidischen Schema, das Franz Rosenzweig in einer
,Grammatischen Analyse des 115. Psalms* (desselben also, auf den das Wort
_Benedicta® zuriickweist) herausgearbeitet hat®. Rosenzweig fithrt aus: ,Es
wird um das Kommen des Reichs gebetet.“ Die das Gebet sprechen, tun es in
der Form des , Wir“. Da aber die gottliche Wahrheit noch nicht hervorgetreten
ist, ,weil also die Wir noch nicht Wir alle sind, so scheiden sie aus sich aus die
Thr. Und weil der Psalm das bei Gott sein der Wir vorwegnimmt, so sieht er die
Thr unwillkiirlich mit Gottes Auge an und sie werden zu Sie.®

,Christus der Neue“: Wendungen dieser Art finden sich mehrfach bei rus-
sischen Dichtern der Revolutionszeit, die Celan {ibersetzt und den deutschen
Lesern vorgestellt hat®. Da schliefit z. B. ein Gedicht von Alexander Block, das
den bezeidsnenden Titel hat ,Die Zwolf“, mit dem Vers: ,, Vorne gehet Jesus
Christ.“ Der Formulierung in ,Spéit und tief sehr nahe kommen Verse Sergej
Jessenins, mit dessen Werk sich Celan schon in Czernowitz und Bukarest be-
schaftigt hat, zu der Zeit also, in der ,Spit und tief* entstand”. So heifit es in
dem Gedicht ,Inonien“: ,Nazareth, das neue, / steht am Himmelsrain® und:
,Der Heiland der neue, / Er kommt, Er ist da.“ Wie das gemeint ist, legt der
Titel nahe: Inonien (Inonija) kommt von inoi’ = ,ander, bedeutet also , An-
derland®, und das entspricht unserem ,Utopia“. Diese Auskunft, die von Celan
selber stammt® und im Zusammenhang jener Rede bedacht werden mufi, die
,im Lichte der Utopie“ von einem ,,Sichvorausschicken zu sich selbst“, von einer
LArt Heimkehr“, von der Nihe eines ,Offenen und Freien® spricht und dies
alles zusammenfaflt im Bild des ,Meridians“, macht die Richtung deutlich, die
der Transformation vorgegeben ist. Was sich da artikuliert, ist Bekenntnis und
Absage zugleich.

In dem Gedicht ,,Spét und tief*, dem wieder Peter Mayer und zuletzt Heinz
Michael Kriamer eine eingehende Interpretation gewidmet haben?®, wird jenes
,in den Miihlen des Todes“ gemahlene ,Mehl der Verheiflung® einer »Nacht“
zugeordnet, die ,Boshaft wie goldene Rede* beginnt, und dagegen treten die
auf, die bei ,,Christus dem Neuen® die ,heiligen Schwiire des Sandes” schworen.
Mandelstamm nennt diese Nacht unmifiverstindlich ,die Judennacht®1?, und
Celans Oppositionen sind bei Jessenin vorgebildet, wenn etwa an der Reimstelle
,Ikonen® und , Inonien® einander entgegengestellt werden.

Es ist aus duflerster Bedringnis geborene Erwartung des ,Reichs“, messiani-
sche Hoffnung, die sich da ausspricht, und unter diesem Vorzeichen tritt jener
,Nazarener®, der auf so bewegende Weise von diesem Reich gesprochen hat und,
shnlich verlassen, durch ebensolche Nacht, die Karfreitagsnacht, hindurchge-
gangen ist, in die Dichtung jener Russen wie in die Paul Celans ein. Daher ein
Gedicht wie , Tenebrae (SG 23), das an Lk 23,44 ankniipft, daher jenes Hoffen
auf ,sein hochstes, umrdcheltes, sein / haderndes Wort“, von dem im Gesprich
mit Nelly Sachs die Rede ist (NR 12). Die Hoffnung ist unstillbar, aber sie steht

347



Matthias Loewen

wie bei Ernst Bloch unter dem Zeichen der Utopie. So schlieit denn auch das
Gedicht ,,Spdt und tief“ mit den Worten: ,es komme . .. // der mitternichtige
Tag, / es komme, was niemals noch war! / Es komme ein Mensch aus dem Grabe.*
Dabei ist noch anzumerken — was hier nicht erkennbar wird —, dafl die letzte
Zeile durch eine Leerstelle von dem vorigen abgesetzt fiir sich allein steht.

Hoffnung als ,, Wahn*

Hier ist jedes Wort von Bedeutung. Offenkundig ist der Bezug sowohl auf
Lk 23 (Finsternis von der sechsten bis zur neunten Stunde) wie auf die Auf-
erstehung, uniiberhdrbar der Ton der verzweifelten Hoffnung, die ihre Erfiil-
lung gegen alle Erwartbarkeit behaupten muf (,was niemals noch war“!), ge-
nau wortlich zu nehmen die Formulierung ,ein Mensch aus dem Grabe®. Die
Hoffnung gibt sich als eine zu erkennen, die gegen alle Erfahrung am Ende doch
an eine Menschwerdung des Menschen glaubt: ein neues Zeitalter der Mensch-
lichkeit, dem ja auch die vorletzte Zeile des vielberedeten Mandorla-Gedichts
gilt: ,Menschenlocke, wirst nicht grau® (in Parallele gesetzt zu: , Judenlocke,
wirst nicht grau®).

Hoffnung wider alle Hoffnung! Das ist das Stichwort, das zu dem Gedicht in
Klammern zuriickfiithrt. Solche Hoffnung ist ja , Wahn“. Sie weifl es und sie
hofft doch; oder, wie Celan selbst es ausdriickt: sie ,, verhofft“. So in der Biich-
ner-Preis-Rede im Blick auf ein ,, Zusammentreffen dieses ,ganz Anderen . . . mit
einem nicht allzu fernen, einem ganz nahen ,anderen®, so in der , Atemwende“
selbst, und zwar im Zusammenhang mit der Idee des ,,Reichs“, die im Umkreis
der Christusgestalt eine so hohe Bedeutung erhielt: ,Wenn das Denken die
Pfingst-/ schneise herabkommt, endlich, / fallt ihm das Reich zu, / wo du ver-
sandend verhoffst“ (AW 46). Die Hoffnung weiff, dafl sie wahnhaft ist, aber sie
gibt darum nicht auf, sie bricht immer neu auf, fragt ihr Wann endlich? und
wird dartiber zum Wahn: ,Wann // blithen // die September-/ rosen? // Wann,
wannwann, / Wahnwann, ja Wahn“ (NR 73, 15-22)! Aber solche Fragen, solche
Wahnfragen sind ja das Geschift der Poesie, wie dieser Dichter (und nicht nur
dieser) sie versteht. Die Biichner-Preis-Rede sagt es: ,,Das Gedicht verweilt oder
verhofft—. . . — bei solchen Gedanken.“

Der Text und sein Kontext: ,transitus® als Leitvorstellung

Auf solche Hoffnung deutet das Wort , Wahn* offenbar auch hier. Nach die-
ser Riidkkehr zum Text des Pietagedichts ist es an der Zeit, nach seiner Stellung
und damit auch nach seiner Funktion im Rahmen des Zyklus zu fragen. Die

348



In Klammern

betonte Wiederaufnahme des Wortes ,zeugen (im Gesamtgefiige der , Atem-
wende® wird in ahnlicher Weise auch das Wort , Wahn“ wiederholt, sei es fiir
sich allein, sei es in Zusammensetzungen wie , Wahndock*, ,, Wahnstiege®, ,wahn-
witzig-offen“) machte schon deutlich: So sehr die Klammer das Gedicht gegen
den durchgehenden Gedankenzug abhebt, es steht keineswegs isoliert da. Viel-
mehr scheint es, zwischen die beiden — durch Ton, Umfang und Gewicht heraus-
gehobenen — Gipfel gestellt, auf die das Ganze zulduft, fiir dessen Komposition
eine besondere Aufgabe zu erfiillen.

Die Klammer ist tibrigens nicht das einzige Zeichen fiir seine besondere Stel-
lung. Wichtiger noch diirfte sein, dafl es in jeder Hinsicht dem Gesetz der be-
tonten Abweichung unterliegt, was insbesondere den sprachlichen Gestus und
die Bauform bestimmt: Mit seinen vier Zeilen, die sich zu einer Strophe zusam-
menschlieflen, weist es als einziges Gedicht der ganzen Reihe eine regelmiflige
Reimstellung auf. Die vier Verse folgen dem gleichen jambischen Maf, wobei
die nur scheinbar verkiirzte Schluflzeile durch die metrische Dehnung zusitz-
liches Gewicht erhilt. Dergleichen ist bei Celan von Anfang an selten, in der
»~Atemwende“ ein einmaliger Fall.

Ahnliches gilt fiir die Sprachstruktur. Der im sprachlichen Diskurs vorherr-
schenden Tendenz der Worter, sich wechselseitig zu definieren, wirkt in der
Poesie ein gegenliufiges Bestreben entgegen. In der modernen Lyrik, bei Celan
betont seit der Sammlung ,Sprachgitter®, wird sie bewufit durchbrochen, um
das Einzelwort so weit wie mdglich freizusetzen, damit sich die in ihm angelegte
Evokationskraft voll auswirken kann, und dieser Tendenz folgt auch der Zyklus
»Atemkristall“. In den vier Zeilen des Pietagedichts dagegen herrscht das Ge-
setz der wechselseitigen Bestimmung ungebrochen. Der Text, der die syntakti-
schen Strukturen unverkiirzt entfaltet, baut sich iiber den ihm zugrunde gelegten
Oppositionen ibersichtlich auf. Diese Oppositionen (,Ich“~,Du“; ,tief Ge-
beugte“~, Durchbohrte®; ,,wirklich“~, Wahn“) tragen zugleich den gedanklichen
Gehalt, dessen poetische Behandlung auf die fiir das Gedicht selbst wie fiir den
Kontext wichtigste Korrelation (,, wirklich“—, Wahn“) zufiihrt.

Der Zyklus insgesamt umfafit 21 Gedichte. Die darin entfaltete Thematik
lif¢ sich nicht in wenigen Sdtzen darstellen. Man kann von ihr am leichtesten
einen Begriff gewinnen, wenn man sich an die dem Zyklus eigene Bauform hilt,
die man im Anschluff an Martin Buber ,,Leitwortstil“ nennen kann. Buber, den
Celan in der Bremer Rede nennt, hat diesen Stil in einer Beilage zum ersten
Band der von ihm und Franz Rosenzweig besorgten Bibeliibersetzung beschrie-
ben. Nach ihm ist unter Leitwort ,ein Wort oder ein Wortstamm zu verstehen,
der sich innerhalb eines Textes, einer Textfolge, eines Textzusammenhangs sinn-
reich wiederholt: wer diesen Wiederholungen folgt, dem erschliefit oder ver-
deutlicht sich ein Sinn des Textes oder wird auch nur eindringlicher offenbar.“
In dhnlicher Weise konnen auch Merkmale der Struktur wirken. Durch beides

349



Matthias Loewen

wird ein Text ,sinnhaft rhythmisiert. Er bekommt dabei einen ,, Auflerungs-
wert®, der auf andere Weise nicht zu gewinnen wire: den aufmerksam Hin-
hérenden ,rauscht aus dem Gleichklang die obere Bedeutung an* 1.

Man kann das schwerlich Wort fiir Wort auf Celans Stil {ibertragen. Formen
der beschriebenen Art finden sich zwar signifikant hiufig in seinen Gedichten.
Er setzt in solcher Weise aber nicht nur die Wiederholung von Worten und
Wortstimmen ein. Das Sinnetz, das in ,, Atemkristall® tiber die Texte gelegt ist,
besteht eher aus Bildern und Vorstellungen, die aus einer Matrix hervorzugehen
scheinen. Sie folgen einem erkennbaren Grundmuster und weisen auf einen
durchgehenden Vorgang hin, wechseln aber vielfach ihre Gestalt. Das Grund-
muster 133t sich bestimmen als das des ,transitus®!2, eines dem Sprecher auf-
erlegten, von ihm aber innerlich bejahten, eines willig, wenn auch mit grofier
Anstrengung vollzogenen Durchgangs durch Not und Bedridngnis, eines Durch-
gangs aber, der zielgerichtet auf eine endlich erreichbare , Freistatt“ zugeht.

Beides — den Aspekt des Auferlegten wie den des willig Angenommenen —
bringen die ersten Worte zum Ausdruck: ,Du darfst mich getrost / mit Schnee
bewirten.“ Wer das (mit der ,Gebeugten® des Pietagedichts nicht einfach iden-
tische) ,Du® ist, das hier angesprochen wird, mag zunichst offenbleiben. Der
unmittelbare Kontext legt aber als erste Bestimmung schon nahe: ein Numen
der Wege und Schicksale; die Instanz, die das Auferlegte verfiigt, genauer: dem,
der da unterwegs ist, zudenkt. Daf} mit ,Schnee® eine Richtung gewiesen ist,
erweist das Ende, das in der duflersten Schnee- und Eisregion liegt: in den Stu-
ben und an den Tischen der Gletscherwelt. Dort kommt der Durchgang an sein
Ziel, und dort wird das durch ihn Gewonnene eingebracht wie der Honig der
Biene in die Wabe: das ,, Atemkristall* wartet ,,beim Wabeneis®.

Die Bilder, die den Weg dorthin bezeichnen, entsprechen denen, die C. G.
Jung nachgewiesen hat. In dem zitierten Eranos-Aufsatz nennt er u. a.: Keller,
Hohle, Wassertiefe, die gefihrliche Passage, das Baum- oder Kreuztragen — eine
Reihe, die der von Celan eingesetzten Symbolkette erstaunlich nahesteht. Bei
ihm folgen einander: , Tiirspalt® - Eingeschlossensein (das Dach abtragen) —
»Schwermutsschnellen® — Schacht (ausschachten) — , Tagschlucht® — ,nach oben
stakende Fihre“ — schiirfen — , Schlangenwagen®.

Der Celan-Leser erkennt sicher in all dem eine Leitvorstellung, die sich durch
sein ganzes Werk zieht. ,Schleuse“, ,Wehr®, ,Hiirde“, ,Briicke®, ,Stollen,
~-Gang®, ,Schacht®, ,Grat¥, ,Grenze*, ,Pa®, ,Enge®, ,Tiir*, ,Tor® und in
enger Relation dazu ,Zoll“, ,Maut®, ,Parole“, ,Schibboleth® weisen immer
wieder auf eine von Geburt an bestehende und immer wieder neu erfahrene
Notsituation hin, die wie durch einen Unstern, durch eine Art Pridestination
iiber ihn verhingt ist. Schon die Bremer Rede spricht davon, die in einer ergrei-
fenden Passage das Wort ,hindurchgehn® sechsmal wiederholt. Dichterischen
Ausdruck findet sie in Celans bedeutsamsten Texten, so in ,Engfihbrung® (SG

350



In Klammern

57-64) und in dem Gedicht , Anabasis“ (NR 54f.), das beginnt mit den Wor-
ten: , Dieses / schmal zwischen Mauern geschriebne / unwegsam-wahre / Hinauf
und Zuriick / in die herzhelle Zukunft* und das dhnlich wie ,, Atemkristall®
auf ein endlich erreichtes Ziel zugeht: ,das / frei- / werdende Zeltwort: / Mit-
sammen“ — Wendungen, die (was hier nicht verfolgt werden kann) das Gedicht
zu , Atemkristall in die denkbar grofite Nihe riicken.

Fiir das Verstindnis der ,gefahrlichen Passage“ (C. G. Jung), die in dem
Zyklus dargestellt ist, diirfte aber sicher wichtig sein, dafl das Motiv des Durch-
gangs verkniipft ist mit Metaphern, die das Thema der Zeit und den Gedanken
einer neuen Geburt zum Inhalt haben. Deutlich artikuliert ist auch die person-
liche Situation des Dichters, die auf vielfache Weise zur Sprache kommt, z. B.
in dem Gedicht ,Beim Hagelkorn“ durch die Wortfolge ,daheim ... Novem-
bersternen . . . deine Pfeilschrift . . . Schiitze* (Celan ist am 23. 11., also unter
dem Sternbild des Schiitzen, geboren).

All dies gibt der Stimme dessen, der in dem Zyklus einmal ,ich®, ein ander-
mal (zu sich selber) ,du* sagt, schirferen Umriff und damit auch — trotz der
Klammer — dem ,Durchbohrten® des Pietagedichts weiteren Kontext. Und
wenn dort jene ,tief Gebeugte®, in der das Bild der toten Mutter aufschien, zu
ihm tritt, so mochte man diesem Doppelbildnis, den Schlufivers eines spiteren
Gedichts der gleichen Sammlung aufgreifend, die Worte zuschreiben: , Wir
sind es noch immer.“ In der Tat: sie sind es noch immer. Aber unter welchen
Verwandlungen! Was alles in der Gestalt des ,,Durchbohrten® miterscheint,
diirfte deutlich geworden sein. Die Verwandlung ergreift aber auch die ,tief
Gebeugte®, die als die tote Mutter immer dagewesen ist und auch bei diesem
»transitus® da ist, nicht auf der Bithne des Vorgangs selbst, aber im Hinter-
grund, wo sie immer da war, da bleibt, teilnehmend an allem, was der Durch-
bohrte tut und leidet: dies der tiefere Sinn (sensus plenior) der Klammer.

Judische Passion

Und wie verwandelt sie sich? Sie bleibt, die sie ist. Aber in ihr erscheint mit
die Mutter; die Mutter schlechthin, die mitleidende Dolorosa. Als solche, als
die Leidende, ist sie die ,, Wirkliche“, denn Leid ist die Wirklichkeit dieser Welt,
aus der der ,Durchbohrte“ auf seiner ,,Wahnfahrt“ heraus will, jener ,Frei-
statt“ zu, von der die Rede war. Sie liegt ,,weit hinter Hier® (FS 14), in einem
duflersten Grenzbereich, einer Hoch- und Eiswelt, die fiir diesen Wanderer
dennoch die einzig gastliche ist. Man kann sie nur durch einen solchen , transitus®
erreichen: indem man nimlich iiber die durch Schmerz versteinerte Schwelle
tritt, von der Trakl einmal spricht. Dennoch: dort ist ihm, dem Dichter, die
»Stube® bereitet, dort steht sein ,, Tisch®.

31



Matthias Loewen

Und die ,Gebeugte*? Ist iiber sie alles gesagt? Keineswegs. Wie der Dichter
nicht um seiner selbst willen leidet, sondern weil er zu denen gehért, die ver-
folgt werden, nur weil sie sind, die sie sind (das 15. Gedicht sagt es: ,Mit den
Verfolgten in spdtem, un- / verschwiegenem, / strahlendem / Bund®); wie sein
Leiden also das Leiden seines Volkes ist, so steht auch sie, die Mit- und Voraus-
leidende, nicht fiir sich allein. Auch hinter ihr schimmert eine andere Gestalt
auf: die seit eh und je Gebeugte; mit christlichen Augen gesehen: die Synagoge,
der Krone beraubt, mit verbundenen Augen und zerbrochenem Stab, von der
Ekklesia entthront; aus jiidischer Sicht: Rachel, die iiber ihre Kinder weint; im
Denken der Kabbalisten und der Celan so nahestehenden Chassidim mystisch
erhoht zur Schechinah als der gestaltgewordenen Einwohnung Gottes in sei-
nem Volk, von der Gershom Scholem sagt, sie sei ,,zur Mutter eines jeden ein-
zelnen in Israel® geworden!®. Martin Buber hat sie in dem Bericht iiber die
Vision eines Chassid geschildert: ,Vom Scheitel bis an die Kndchel in einen
schwarzen Schleier gehiillt. . ., die Fiifle nackt“, von Staub bedeckt ,wie von
einer Wanderschaft auf der Landstrafie. . ., dazwischen aber schienen blutende
Wunden.“ 14

Der leidende Sohn und die mitleidende Mutter; die leidende Mutter und der
mitleidende Sohn; und beider Leiden Teil der Leiden Israels, das sie reprisen-
tieren: Was in der Klammer steht, ist eine Passion, die Passion des Volkes
Israel.

ANMERKUNGEN

! Die Gedichte werden zitiert nach folgenden Ausgaben: Der Sand aus den Urnen (SU) (Wien 1948);
Mohn und Gedichtnis (MG) (Stuttgart 81968); Von Schwelle zu Schwelle (SS) (Stuttgart 51968); Sprach-
gitter (SG) (Frankfurt 1959); Die Niemandsrose (NR) (Frankfurt 1963); Atemwende (AW) (Frankfurt
1967); Fadensonnen (FS) (Frankfurt 1968).

2 Auf das Pietd-Motiv hat schon H. G. Gadamer hingewiesen in: Wer bin ich und wer bist Du? Ein
Kommentar zu Paul Celans Gedichtfolge ,Atemkristall® (Frankfurt 1973) 105.

3 So P. P. Schwarz, Totengedichtnis und dialogische Polaritit in der Lyrik Paul Celans (Diisseldorf 1966).
4 P. Mayer, Paul Celan als jiidischer Dichter (Heidelberger Dissertation 1969) 126-128.

5 F. Rosenzweig, Der Stern der Erlésung (Haag 41976) 280.

¢ Die Ubersetzungen erschienen zunichst gesondert 1958 (Blodk), 1959 (Mandelstamm) und 1961 (Jessenin),
dann 1963 gesammelt (Drel russische Dichter, Fischer-Biicherei 510).

7 Vgl. I. Chalfen, Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend (Frankfurt 1979) 96, 100.

8 Fufsnote zu ,, Inonien®: Drei russische Dichter, 104.

¢ P. Mayer, a. a. O. 133 f.; H. M. Krimer, Eine Sprache des Leidens. Zur Lyrik von Paul Celan (Miin-
chen 1979) 55-62.

10 Drei russische Dichter, 53.

11 M. Buber, Zu einer Verdeutschung der Schrift: Die fiinf Biicher der Weisung (Heidelberg 1976) [15] f.

12 Der Begriff des ,transitus®, der auch eine religivse Komponente hat, spielt bei C. G. Jung eine bedeu-
tende Rolle. Vgl. Eranos-Jahrbuch 2 (1934) 179-229 (bes. 228) und Ges. Werke, Bd. 5 (Olten 1973) 388,
432,

13 G. Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen (Frankfurt 1967) 251.

4 M. Buber, Gog und Magog (Frankfurt 1957) 172.

352



