Heinrich Fries

Joseph Bernhart

Katholische Universalitit und tragisches Gesetz

Wer kennt heute noch den Namen und das Werk von Joseph Bernhart? Und doch
gehort er zu den Schriftstellern, Philosophen und Theologen, die fiir Jahrzehnte
den deutschen Katholizismus mafigeblich gepragt haben. Er ist in eine Reihe zu
stellen mit seinen Zeitgenossen Karl Adam, Romano Guardini, Theodor Haecker,
Peter Lippert, Erich Przywara. Der 100. Geburtstag (8. August 1981) ist der
gegebene Anlafl, ihn, sein Leben und Werk in Erinnerung zu rufen und nach den
Motiven seines Denkens zu fragen. Daraus kann auch deutlich werden, was bleibt.

Das Leben

Bernhart hat die wichtigsten Daten einmal selbst so zusammengefafit:

»Geboren am 8. 8. 1881 in Ursberg (Schwaben). 1900-1904 philosophisches und theologisches
Studium an der Universitit Miinchen. 1904-1907 in der Seelsorge. Erneutes Studium in Miinchen und
theologische Promotion in Wiirzburg 1910, Philologisch-historische Studien an der Universitit Jena
1911-1912. 1913 Heirat in London. Philosophische Promotion in Wiirzburg 1928. Schriftstellerisch
titig seit 1901, an Hochland seit 1905, durch Jahre Mitarbeit der Frankfurter Zeitung. Reichliche
Vortragstitigkeit, auch Reisen ins Ausland. Nach einer nationalsozialistischen Invektive (Parteitag
1937) gegen das Werk: Der Vatikan als Weltmacht Publikation durch vier Jahre unmoglich geworden.
1943 Tod meiner Frau und Mitarbeiterin. Mitglied der Bayerischen Akademie der Schonen Kiinste
1948. Mitglied der Societd di Cultura, Venedig 1949. Honorarprofessor fiir mittelalterliche Geistesge-
schichte an der Universitit Miinchen 1952. Grofles Verdienstkreuz der Bundesrepublik 1956.“

Einige dieser Daten seien ein wenig beleuchtet — und dies mit Bernharts eigenen
Worten. Seine Verfassung als Student der Theologie beschreibt er als ,geistige
Atemnot einer ratlosen kleinen Herde, weil sich unter den theologischen Lehrern
wenige fanden, die uns hitten begeistern konnen, kaum einer, der uns fiir die wahre
Herrlichkeit der Theologie hitte die Augen 6ffnen konnen®.

Das in jenen Tagen mafigebende Bild des katholischen Priesters, des Priesters,
wie man sagte, ,nach dem Herzen Gottes®, schildert der junge Geistliche Bernhart
in einem Brief von 1909 mit folgenden Worten:

»Das Ideal, das diesem Namen entsprach, war der Priester, dem in allem, Auferem und Innerem, die
amtliche Kirche als Maf} der Dinge galt. Sie war ihm der verpflichtende Kanon fiir seine private und

berufliche Sphire, fiir sein Urteil iber Zeiterscheinungen, die sich nicht konzentrisch mit der romischen
Doktrin bewegten.

526



Joseph Bernbart

Minner dieser Art waren fiir die Kirche, die sie als statuarisches, ja absolutes Forum aller Zeiten der
Geschichte verstanden, die verlissigste Truppe der Heilsvermittlung an die Menschen. Im Glauben fest,
auch wenn es nur ein Glauben in Bausch und Bogen war, liefen sie die tiefste Unruhe, die mit der ganzen
Modernitit iiber Herz und Intellekt auch des Kirchenvolks gekommen war, auf sich beruhen.

Aus ihrem theologischen Studium her waren sie nicht mit der Einsicht versehen, in welcher Not sich
der menschliche Geist in seinem Streben nach dem Wahren und Rechten von je befunden hat, und
welchen Kampf die christliche Kirche selbst im dauernden Antagonismus von Glauben und Wissen
auszutragen hat, damit Natur und Offenbarung vereinbare Machte bleiben. Ein Klerus aber, dem es
genug schien, in epochalen Krisen des vom Evangelium aufgeforderten Menschen auf die Unfehlbarkeit
der institutionellen Kirche zu vertrauen, nicht wissend, dafl alle Geschichte sich dialektisch fortbewegt,
ein solcher Klerus mag seine treuen, braven Hirten stellen, die das Kirchenvolk in der iiberlieferten
Gewohnheit zusammenhalten, aber gegeniiber einer apostatischen Grofistadtgesellschaft wird er hilflos
sein® (Erinnerungen, hrsg. von M. Réssler, Kéln 1972, 3021.)

In diesen Worten und mehr noch in dem Buch: ,Der Kaplan. Aufzeichnungen
aus einem Leben® — es ist sein Leben — wird die Spannung, ja der geistige und
seelische Konflikt erkennbar, in den Joseph Bernhart mehr und mehr geriet. Es war
nicht der Konflikt mit der Kirche als solcher, sondern der Konflike seines Weges
und seiner Berufung in dieser Kirche.

Er glaubte seinen Beruf als katholischer Geistlicher aufgeben zu miissen, und er
wihlte nach seiner Verheiratung mit Elisabeth Nieland den Weg eines freien
Schriftstellers, von dessen Not und Beschwernis fiir einen ehemaligen und nun
hochst suspekt gewordenen katholischen Geistlichen wir uns heute keine Vorstel-
lung machen. Aber Bernhart war bereit, diesen Preis zu bezahlen. Er mufite nach
seiner Auffassung getan werden, so tragisch die Verwicklung sein mochte. Sie war
das Gesetz seines Lebens.

Bernhart hat seine Entscheidung lange geheimgehalten; nur seine Freunde Peter
Dorfler und Franz Xaver Thalhofer wufiten davon und haben zu keinem Augen-
blick die Verbindung abreiflen lassen. Die Verheiratung eines katholischen Prie-
sters zog von selbst die Exkommunikation nach sich und hatte eine Achtung in der
katholischen Offentlichkeit zur Folge. ,Mit ihr aber war,“ so sagte er, ,meine
offentliche Titigkeit schon so weit verbunden, dafl ich mein Werk® - er war
Sekretir der Gesellschaft fiir christliche Kunst gewesen —, ,,mit dem getanen auch
das ungetane aufs Spiel setzte, zumal ich den Irrtum, ich sei Apostat, nicht
verhindern konnte. Ich brauchte Zeit, um zu beweisen, dafl ich eben dies nicht war
und mit gelegentlichen Auflerungen zur Reform nur das Beste der Kirche, beileibe
keine Irrlehre meinte“ (ebd. 315).

Die folgenden Jahre waren mit rastloser schriftstellerischer Titigkeit zu den
verschiedensten Themen ausgefiillt. Er veroffentlichte — oft anonym — Erzihlun-
gen, Gedichte, historische Romane, Rezensionen, Berichte. Dies alles erfolgte
auch nach der von Bernhart selbst formulierten Notwendigkeit: Die Geschichte
meiner Verdffentlichungen ist die Geschichte meiner Geldverlegenheiten.

Als das ,Dritte Reich“ begann, erkannte Bernhart von Anfang an die Unverein-

527



Heinrich Fries

barkeit der Ideologie des Nationalsozialismus mit dem christlichen Glauben und
der Kirche. Die Nationalsozialisten haben das sehr bald gespiirt. Alfred Rosen-
berg, der Beauftragte Hitlers fiir Fragen der Weltanschauung und Verfasser des
»Mythus des 20. Jahrhunderts“, hat auf dem Niirnberger Parteitag 1937 Joseph
Bernhart 6ffentlich angegriffen, vor allem dessen 1930 erschienenes Geschichts-
werk ,Der Vatikan als Thron der Welt“, eine hinreiflend geschriebene Kirchenge-
schichte. Dieser Angriff hitte fiir Bernhart lebensbedrohlich werden konnen, hitte
nicht Mussolini, der das Buch kannte und schitzte, erfolgreich interveniert, so daff
zwar das Buch, das bisher sein erfolgreichstes gewesen war, eingezogen wurde und
Bernhart Publikationsverbot fiir vier Jahre erhielt, aber sonst bis zum Kriegsende
unbehelligt blieb.

Noch ein paar Einzelheiten aus dieser Zeit seien kurz erwihnt. Das Buch ,,Der
Kaplan® war seit langem vergriffen. In den Erinnerungen schreibt er:

»In der Zeit des Nationalsozialismus war es dem allgemeinen Mifiverstindnis ausgesetzt, so konnte
mich kein Dringen von drauflen bewegen, meine personliche Erfahrung im Priestertum dem
Miflbrauch im politischen Kampf gegen die Kirche Christi auszusetzen. Das Buch blieb vergriffen,
wurde auch antiquarisch immer seltener, so daf} mir, als konnte ich es stiickweise hervorzaubern,
mafllos hohe Preise dafiir geboten wurden. Jetzt in gewandelter Zeit, mag es noch einmal greifbar
werden und die zu neuer Selbstbesinnung erwachende Kirche an Verhaltnisse erinnern, die allmihlich
zum Gewesenen fallen® (286).

Im Jahr 1939 schrieb Bernhart im ,Hochland“ einen Aufsatz mit der Uber-
schrift: Hodie — heute. Er fithrte zum Verbot und zur Einstampfung dieser
Ausgabe. Darin stehen die Sitze:

»Fiir den christenen Menschen (wie vor alters unsere Sprache sagte) kommt alles darauf an, dafl er
wirke, solang es Tag ist. Sein geistliches Leben soll thm nicht Weltflucht, sondern Licht und Kraft fiir
seinen Weltkampf werden. Das kann nur geschehen, wenn seine Andacht, wie der Wortsinn besagt,
auch Denken ist, gerichtet auf die groflen Tatsachen und Wahrheiten der Offenbarung. So wie die
christliche Religion nun einmal ist, dispensiert gerade sie, an deren Anfang das ,Lehret alle Violker
gesprochen ist, am wenigsten von Schulung und Riistung des Geistes. Wo sie fehlen, kann jede falsche
Idee, jedes platte Schlagwort, jede Hiresie auf Scharen vergeblich getaufter Mitlaufer rechnen. Dann ist
das einzige, das kostbare, unwiederbringliche Heute des Lebenstags kein Hodie im gnadenden Jahr des
Herrn (Lk 4,19), und kein Weltwissen noch die Spicle der Kultur, gar der Technik, fiihren mehr
einwirts in eine Erfassung des Daseins, bei der sich ernsthaft leben und ernsthaft sterben lieffe. Und
immer wird man das So und das Anders zugleich erfassen miissen, um nicht den Teil fiirs Ganze zu
nehmen. Das ist von hochster Wichtigkeit, sobald der Christ aus seinem Wissen und Glauben in der
Unseligkeit seiner Gegenwart mit thr und sich zu Rate geht. Nur der Blick aufs Ganze, das unter Gottes
Hodie steht, ob auch unerkennbar, wieso, rettet seinem kleinen Hodie in der Zeit die Hoffnung, will
sagen die christliche, unter den Fratzen des Fiirsten dieser Welt (Der Aufsatz wurde im ,,Hochland*
vom Dezember 1950 nochmals gedruckt).

Nach dem Krieg kam die Stunde der grofien 6ffentlichen Anerkennung Bern-
harts, von seiten des Staates, wobei vor allem Theodor Heuss zu nennen ist, der fiir
ihn einen Ehrensold bewirkte, von seiten der Kirche, wo alle Verdichtigungen

528



Joseph Bernbart

verschwanden und das wahrhaft christliche Zeugnis seines Denkens und Werkes
gewiirdigt wurde. Joseph Bernhart machte grofle Vortragsreisen, erhielt Einladun-
gen von Akademien und Universititen, bekam verschiedene Auszeichnungen und
wurde Ehrenbiirger von Tiirkheim, wo er die meiste Zeit seines Lebens verbrachte
und am 21. Februar 1969 gestorben ist.

In dieser Zeit nach dem Krieg wurden Bernharts Biicher zum Teil neu aufgelegt.
In Auswahl seien genannt: Die philosophische Mystik des Mittelalters; Sinn der
Geschichte; De profundis; Der technische Mensch; Chaos und Dimonie; Bibel
und Mythus; Bonifatius; Franziskus; Thomas von Aquin, kommentierte Auswahl
in Ubersetzung; Augustinus, Confessiones Lateinisch und Deutsch; Die unbe-
weinte Kreatur. Die Zahl seiner Aufsitze geht in die Hunderte.

In dem Ereignis des Zweiten Vatikanischen Konzils (1962-1965), in dessen
Willen zum Aggiornamento, in seinem dialogischen und 6kumenischen Charak-
ter, in seiner Neubestimmung des Verhaltnisses von Kirche und Welt, wozu auch
das Verhaltnis von Kirche und Kultur gehort, sah er mit Recht die spite Erfillung
der Fragen, Erwartungen und Hoffnungen, die er als junger Theologe und
Geistlicher gespurt und fiir die er in der Zeit, in der er dies aussprach, als Antwort
nur Widerstand, Unverstindnis oder Verdichtigung erhielt. Er war zwar nicht
ohne Sorge tiber den weiteren Weg der Kirche —und wenn ich recht sehe, war ihm
daran gelegen, dafl nach dem Konzil im Neuen das Bewahrte nicht verlorengehe,
um der Bewahrung und Bewihrung des Neuen willen.

Im hohen Alter, als sein Augenlicht immer schwicher wurde, hatte er sich noch
zwei grofle Projekte vorgenommen: Die Abfassung seiner Lebenserinnerungen
und eine Geschichte der christlichen Frommigkeit. Er entschied sich fur die
Erinnerungen, die allerdings nur bis ungefihr 1914 gediehen sind und in den 60er
Jahren im Hochland veroffentlicht wurden.

Daf} die Erinnerung an die Gestalt Joseph Bernharts nicht vergessen wird und
dafl es intensive Bemiithungen gibt, sein Werk lebendig zu erhalten und in seinem
Reichtum weiter zu iiberliefern, so daff sogar bisher Verschollenes ans Licht kam,
wie der Roman Thomas Morus, ist das Verdienst der Joseph-Bernhart-Gesell-
schaft. Die Seele dieser Bemiihungen ist Frau Franziska Wenger, die langjahrige
Mitarbeiterin Joseph Bernharts, die wie niemand sonst sein umfassendes, reich
zerstreutes Lebenswerk kennt und betreut, inklusive einer Korrespondenz, bei der
fast kein bedeutender Name von den Zeitgenossen fehlt.

Der zeitgeschichtliche Horizont

Fir Bernharts Leben und Werk war vor allem jene kirchliche und theologische
Situation bestimmend, die er als Student der Theologie und dann als junger
Geistlicher angetroffen hatte. Es war eine Kirche und Theologie, die mafigeblich
durch das Erste Vatikanische Konzil und seine Wirkungen geprigt war.

529



Heinrich Fries

Dieses Konzil war ein Konzil der inneren Festigung und Befestigung der
rémisch-katholischen Kirche als Institution. Als Abschluff einer langen Entwick-
lung und als Aufrichtung der moralisch erstarkten Gestalt eines Papsttums, das die
weltliche Macht verloren hatte, wurden die Dogmen vom universalen Primat des
Papstes und von der Unfehlbarkeit seines aulerordentlichen Lehramts verkiindet.
Die Kirche war in besonders ausgepragter Form Papstkirche geworden. Bernhart
beschreibt dies im Jahre 1909 so:

_Wir stehen am Ende des Mittelalters. Sein Todeskampf mufi ungeheuer schwer sein. Mit dem
Vatikanum, scheint mir, schlof die dogmatische Entwicklung ab, der Dom ist zu Ende gebaut. Das
Endziel jener Entwicklung, die Unfehlbarkeit, krént den Dom in einer Hohe, vor der er menschlichem
Blicke schwindet. Oder ich will sagen, es ragt wie ein Cap im Weltmeer. Wer daran sein Schiff
vorbeigebracht, der mag singen: Nun danket alle Gott. Denn damit hat der Himmel der Erde das
héchste zugemutet® (Erinnerungen, 300f.).

Mit der Geschlossenheit nach innen verband sich eine Offensive nach auflen: Die
Verteidigung der Kirche, die nach dem Vatikanum ,durch sich selbst ein grofier
und steter Beweggrund der Glaubwiirdigkeit und ein unwiderlegliches Zeugnis
ihrer gottlichen Sendung ist“. Damit verband sich die Abwehr und Verurteilung
der modernen Welt als Inbegriff des Unglaubens und der Unkirchlichkeit, die
Warnung vor jeder Berihrung mit der Welt, dem modernen Geist und der
modernen Kultur. Die ganze Thematik kann man konkret ablesen am Entstehen
und am Schicksal der 1904 von Karl Muth gegriindeten Zeitschrift Hochland und
ihrer Zielsetzung: einer Wiederbegegnung von Kirche und Kultur, einem Ruf zum
Heraus aus dem Getto, einem Ruf der Zuwendung zur Begegnung mit der
modernen Kultur in der Gestalt von Literatur und Kunst in Vergangenheit und
Gegenwart.

Der andere theologisch in den Anfingen unseres Jahrhunderts wirksam gewor-
dene, aber bald mit allen Mafinahmen der kirchlichen Disziplin unterdriickte
Aufbruch hieR Modernismus, der als Sammelbecken aller Haresien apostrophiert
wurde. Er war der Versuch, in der katholischen Kirche dem Subjekt, der
Erfahrung, der Geschichte, der historisch-kritischen Schriftauslegung Geltung zu
verschaffen und den Gedanken der Entwicklung ins Spiel zu bringen.

Der sogenannte Reformkatholizismus unter Hermann Schell und Albert Erhard
versuchte das Programm einer ,ecclesia semper reformanda® auch im katholischen
Bereich wirksam werden zu lassen, was alsbald als Protestantisierung angesehen
wurde. Dem Reformkatholizismus ging es aber um das, was im Zweiten Vati-
kanum ausdriicklich zur Aufgabe gestellt wurde: um das Aggiornamento, um die
Offnung der Kirche zum Menschen der konkreten Gegenwart, um die Verséhnung
von Kirche und Welt, und am fernen Horizont um Okumene.

In diese bewegte Zeit in Stromung und Gegenstromung fiel die Zeit des
Theologen und jungen Geistlichen Joseph Bernhart. Er stand von Anfang auf der
Seite des Neuen, des Aufbruchs, der Situation der Begegnung. Er war von Anfang

530



Joseph Bernbart

an Leser und Mitarbeiter am Hochland, was damals im ,,Georgianum® nur im
geheimen geschehen konnte und hochst verdachtig, weil berufgefahrdend war. Er
war dem Miunchener Theologen Josef Schnitzer zugetan, der den Modernisten
zugerechnet wurde und spiter seinen Lehrstuhl verlor; er war ein Verehrer von
Hermann Schell und berichtet bewegt von einer Rede Schells in Miinchen: ,,Uns
Jungen damals, wenigstens soweit wir der lebendigen Welt eine lebendige Kirche
wiinschten, war er die Hoffnung, die uns den Mut gab, das Priestertum auf uns zu
nehmen“ (Erinnerungen, 76).

Uber seine innere Verfassung und theologische Haltung gibt ein Brief von 1909
ein eindrucksvolles Bild und zugleich ein erschiitterndes Zeugnis:

,Ich hasse den Fortschritt ohne Glauben, ich hasse den Glauben ohne Fortschritt, weil ich die Kirche
liebe als die einzige, was Sinn gibt unter der Sonne. Aber ich weifl auch, dafl die menschlich
verwirklichte nie der gottlich gedachten gleichkommt. Und darin sehe ich ihren Lebensprozeff, denn
alles Leben ist Werden aus dem Vergehenden heraus.

Ich hasse all jenes Reformertum, das am Ende die christliche Forderung an den sinnlichen Menschen
nur herabstimmt, ich mifitraue jeder Reform, die mir das Leben bequemer machte, ich kann nie irre
werden an den grandiosen Hirten des Evangeliums und liebe das Kreuz, in dem ich das Gesetz aller
Geschichte erkenne. Aber ich weifd mich als Personlichkeit, die mein Gott nicht vernichtet sehen will.
Ich kann mein letztes Blut vergieflen fiir Christus und wiinschte oft schon, meine Zeit mdge mir eine
Gelegenheit dazu werden lassen, aber ich weif8 diesen Christus auch als den Helfer, der Vertrauen um
sich sehen will; ich will ihm dienen mit jeder Zeile, die ich schreibe, und die geringe Kraft, die er in meine
Hand gab, als Samen auf seinen Acker werfen.

Wenn er mein Leben vertieft und bereichert, indem er ein zweites mich schauen und lieben 1ifit, so
strome ich iiber von Dank und trage die Last des kirchlichen Gesetzes, zwar nicht wissend, aber
vertrauend und bittend, dafl ich zu denen gehére, die es fassen konnen® (ebd. 301£.).

In diesen Satzen ist ein Portrit gezeichnet, das fiir Joseph Bernhart ein Leben
lang unverlierbar geworden ist. Hier ist ein Programm entworfen, dessen
Durchfihrung und Ausarbeitung sein Lebenswerk war.

Universale Katholizitit

Universale Katholizitit bedeutet zunichst die Bemithung um eine umfassende
Ganzheit und das Bestreben, davon und daran nichts auszulassen. Diese Ganzheit
ist fiir Bernhart ausgesprochen in den Worten: Gott — Welt — Mensch — Natur -
Geschichte. Aber die mit diesen Worten bestimmte Ganzheit steht nicht im
Verhiltnis einer stiickhaft vorgestellten Beziehungslosigkeit, sondern in einem
inneren Zusammenhang. Bernhart spricht dies in dem Satz aus: ,,Es gibt keinen
Einblick in die menschlichen Dinge ohne den in die gottlichen und umgekehrt: die
menschlichen Dinge, die vom Geist erkannt und vom Herzen erlitten, mussen zur
Aufklirung der gottlichen Sprache dienen.“

Dieser universalen Katholizitit als der gegebenen Wirklichkeit korrespondiert
bei Bernhart eine universal aufgefafite Erfassungs- und Begegnungskraft durch den

35



Heinrich Fries

ganzheitlich bestimmten Menschen, den Menschen aus Geist und Leib, aus
Verstand, Wille und Gemiit, den Menschen mit Erkenntnis, Erlebnisfahigkeit und
Leidenschaft, den Menschen mit Logos und Eros, mit dem Zug zum Ewigen und
dem Drang zum Irdischen in allen Gestalten.

Die universale Katholizitat in Joseph Bernharts Selbstverstandnis erscheint in
der Universalitit seiner Fragen und Interessen. Es gibt fast keine Frage, der er sich
nicht zugewendet hatte, zu der er sich nicht geduflert hitte. Das geschah gewif} oft
genug aus den schon einmal genannten Griinden der Geldverlegenheit. Aber das
hat Bernhart nicht dazu verleitet, sich einem Problem oberflichlich oder ohne
Verantwortung zuzuwenden. Er tat es vielleicht nicht immer mit der ganzen
Intensitat eines Kenners im Sinn eines Spezialisten, aber immer im Sinn eines
Amateurs im besten Sinn des Wortes und im Gefolge eines augustinischen, bei Max
Scheler neu formulierten Prinzips: Der Liebhaber geht dem Kenner voraus.

Dazu kommt die Universalitit im Sinn der Begegnungen mit den groflen und
mafigebenden Gestalten der Vergangenheit und der Gegenwart. Es seien genannt:
Die Begegnung mit Platon und Aristoteles und deren Orientierung am Sein, nicht
zuletzt an der Wirklichkeit des Unsichtbaren, die frithe Begegnung Bernharts mit
Augustinus (er hatte eine Preisarbeit iiber Augustin als Erzicher geschrieben).
Diese Gestalt und ihr riesiges Werk hat Bernhart nie mehr losgelassen. Augustinus
selbst war ein Reprasentant einer universalen Katholizitat. ,,Mir selbst®, schreibt
der junge Bernhart, ,verblieb nach der ersten Begegnung mit Augustinus der
dauernde Zug mit dem Kundschafter des Diesseits und Jenseits, und immer mehr
erkannte ich, dafl sein menschlicher Umfang der des Menschlichen iiberhauptist.“

Die Begegnung mit Thomas von Aquin, dessen Summe der Theologie Bernhart
in einer sehr bemerkenswerten Auswahl und Kommentierung vorgelegt hat,
brachte ihn wieder in Fiihlung mit universaler Katholizitit in der Gestalt einer
nichts auslassenden Summe des Bedenkens aller Wirklichkeit, deren inneres
Gefiige Zusammenhang und Ordo, Natur und Ubernatur heifit; sie werden von
Philosophie und Theologie je auf ihre Weise bedacht. ,,Sobria ebrietas — niichterne
Trunkenheit“ ist nach Bernhart der Wesenszug des Thomas von Aquin, dem der
Qualm nicht tiber das Licht geht. Von Thomas gewinnt er eine seiner Maximen: Es
ist die Aufgabe des Menschen, die Ordnung der Dinge zu erkennen und sich selbst
in Ordnung zu bringen.

Nicht minder wichtig ist fiir Bernhart von Anfang an die Begegnung mit der
Mystik und den Mystikern, mit der mystischen Dimension auch bei Augustinus
und Thomas und dann bei den Mystikern aller Jahrhunderte: Bernhard, Eckhart,
Teresa, Johannes vom Kreuz und ihrem ,stummen Jubel“, wie der Titel einer
seiner Textsammlungen heifit.

Zur Universalitit der Begegnung gehort die ebenfalls ein Leben lang dauernde
Begegnung mit Goethe und dessen von Bernhart geliebter, mit Dante verwandter
Universalitit. Goethe stehe als Reprasentant auch vieler anderer aus Literatur und

532



Joseph Bernbart

Kunst, die zwar nicht einfachhin katholisch zu vereinnahmen sind, denen aber das
Katholische um des Katholischen willen die Begegnung schuldig ist.

Zeichen einer katholischen Universalitit bei Bernhart war die in seiner Korre-
spondenz erkennbare Fiihlungnahme mit den Groflen seiner Zeitgenossenschaft:
mit Carl Muth, Theodor Haecker, Peter Dorfler, Friedrich Heiler, Josef Hofmiil-
ler bis zu Hermann Hesse, Thomas Mann und Theodor Heuss. Hier liegt ein noch
nicht gehobener Schatz.

Seine riesige Korrespondenz zeigt indes, dafi Bernhart keineswegs nur mit
bekannten Namen in Fithlung kam; dies geschah auch in vielen Briefen und
Gesprichen mit meist in der Offentlichkeit Unbekannten, die bei ihm Orientie-
rung, Wegweisung und Hilfe erbaten und dies nie vergeblich taten. Eine Probe
dessen gibt das kleine Biichlein ,Dafl er euer Herz troste, in dem eine Reihe von
Trostbriefen enthalten sind, die erkennen lassen, welch grofle Gabe und welche
Kunst in dem Wort Trost und Trosten beschlossen ist — eine Gabe fur eine
Generation, der nicht nur die Unfihigkeit zu trauern, sondern auch die Unfihig-
keit zu trosten weithin zu bescheinigen ist.

Universale Katholizitit bedeutet grundsitzlich Bejahung, Annahme dessen, was
ist, Annahme der Welt, des Lebens, der Geschichte. Diese universale Bejahung ist
kein Zeichen von Naivitit, sondern eine Option aus einer universalen Perspektive,
bei der Probleme, Schatten, Gegensitze und Antagonismen nicht verschwiegen
werden sollen. Universale Katholizitit bedeutet ein universales und zugleich
hochst differenziertes ,Und“ gegentiber dem manchmal heroisch klingenden, aber
oft einseitig getonten ,Entweder — Oder” bzw. ,Allein.

Schliefilich sei noch ein Wort gesagt zur Katholizitit im Verstindnis der Kirche
Jesu Christi. Bernhart bejahte die katholische Kirche im Sinn des Zweiten
Vatikanums als Subsistenz der Kirche Jesu Christi, aber dieser Gedanke lief§ ihn das
Katholische nicht auf die Grenzen einer Konfession eingegrenzt sein. Er bejahte
eine Katholizitit der Kirche im zeitlichen Sinn als Kirche von Anbeginn. Das Wort
von Augustin war ihm ein Leben lang teuer: ,Was jetzt christliche Religion
genannt wird, war schon bei den Alten vorhanden und fehlte nie von Anfang des
Menschengeschlechts, bis dafl Christus im Fleische kam. Seitdem fing man an, die
wahre Religion, die schon vorhanden war, die christliche zu nennen (Erinnerun-
gen, 81). Die Kirche als Idee ist nach Bernhart in der Menschheit angelegt. ,Um
sich zu verwirklichen, braucht sie die ganze Geschichte; wiederum hat die
Geschichte der Menschheit kein hoheres Leitbild als die Idee der Kirche* (ebd.).

Fiir die Katholizitat Bernharts im Blick auf die Kirche ist zu bemerken, dafl er
ithre gottmenschliche Struktur bejaht und ausdriicklich zur Sprache bringt. Das
kommt zur Darstellung sowohl in einem ausdriicklich so genannten Aufsatz vom
Jahr 1936 wie in seiner groflen Papstgeschichte, der er als Vorbemerkung folgendes
voransetzt: ,, Wieviel Wahres mufite auf so wenigen Blattern ungesagt bleiben —
Gutes und Boses. Denn dieses und jenes kommt hier zur Rede. Ich diene weder den

533



Heinrich Fries

einen, die nur an liflliche Siinden der Pipste glauben, noch den anderen, bei denen
mehr Freude ist iiber einen Siinder als tiber neunundneunzig Gerechte.”

Und schlieflich: so sehr Bernhart die Kirche als Institution bejaht, so wenig sieht
er darin das Ganze ithrer Wirklichkeit. Zu den Kliangen einer ,ecclesia militans®
und ,triumphans“ kommt fiir Bernhart der vielleicht noch wichtigere stumme
Jubel des Chores der Frommen, der Gottergriffenen, der Liebenden. Wenn man
nach einem Symbol der universalen Katholizitit von Joseph Bernhart sucht, so ist
es seine Bitte, in seinen Sarg moge das Buch von Augustinus iiber die Dreieinigkeit
und sein Rosenkranz gelegt werden.

Tragisches Gesetz

In dem bisher Gesagten ist immer wieder auch jenes Thema angeklungen, das zu
Bernharts Selbstverstindnis gehort: Das tragische Gesetz. Es hat seinen Ort nicht
nur im Werk, angefangen von der Friihschrift , Tragik im Weltlauf“ bis zum reifen
Buch ,De profundis“ und der Schrift ,,Chaos und Didmonie®, sondern in der
Gestalt, im Leben und im personlichen Schicksal Bernharts. Sein Axiom lautet:
»Indem wir sind, sind wir auf tragische Weise* (De profundis, 164).

Worin besteht die Tragik? Sie besteht in der gegensitzlichen Struktur des
geschaffenen, zumal des menschlichen Seins. Nach Bernhart: ,Wo echte Tragik
sein soll, mufl Wert gegen Wert zu stehen kommen, Recht gegen Recht, Pflicht
gegen Pflicht, Idee gegen Idee, Herz gegen Herz. Vaterland gegen Vaterland,
Ordnung gegen Ordnung® (ebd. 146). Nur weil zwel Gesetze sind, kann auch
Tragik sein. Und nur wo Freiheit ist, kann der Begriff des Tragischen in seine
Rechte eintreten.

Der Grund dafiir ist nach Bernhart: Gott hat die Welt und den Menschen in
Gegensitzen geschaffen; sie ist in gegensitzlicher Bewegung. Das bedeutet nicht,
daf} in Gott selbst die Tragik hineingetragen wird, dafl Gott selbst ein tragischer
Gott wire im Sinn eines in ihm bestehenden Urgegensatzes; ein solcher Gott wire
die Projektion des Menschen und ohne Hilfe fiir ihn. Aber es bedeutet, dafl die
Tragik zur Schopfung gehort, zu den gottlichen Schatten der Schopfung, dafl die
Leugnung der Tragik der Welt und in der Welt eine Verfalschung der Wirklichkeit
darstellte.

Bernharts Denken grabt noch eine Schicht tiefer: Der Grund der Tragik der
Schépfung ist die Schopfung selbst, ist ihre Endlichkeit, ihre Unvollkommenbheit,
die Zeitlichkeit, die Geschichte, ihre Seinsbeschaffenheit als Teilhabe am Sein —
oder anders gesagt: Der Grund der Tragik ist eine Welt, die durch das Zwielicht
von Sein und Nichtsein bestimmt ist. ,Der Mangel Gottes in der geschaffenen Welt
macht sie zur Welt des Ubels.“ Die Spannung und Tragik verschirft sich, weil die
endliche Welt ,,zur Unendlichkeit aufgeboten ist“ (Chaos und Dimonie, 37).

534



Joseph Bernhart

Bernhart verbindet diese Gedanken mit einer Theologie der Schopfung, indem er
erklirt: dem Kosmos ging das Chaos voraus. Das Chaos aber ist gottlicher
Herkunft, fihig und gewirtig, ein Kosmos, eine Welt der unterschiedlichen, aber
auch einander zugeordneten Formen zu werden. So gibt es eine Naturgeschichte,
lange bevor der Mensch erscheint — und in dieser dem Chaos verbundenen
Naturgeschichte gibt es die Wirklichkeit des Endlichen, der Gegensitze, gibt es
»2Aufbau und Zerstérung, Geburt und Lust und Qual und Tod“ (ebd. 25).

Als der Mensch erscheint, griindet er zugleich in der vorhandenen Natur und in
einer neuen Ordnung, indem er nach der Sprache der Bibel auf Gottes Bild hin
erschaffen ist. Auf der nun erreichten geistig-sittlichen Stufe des Schopfungswerks
entspricht dem vorkosmischen, aber kosmosfihigen Chaos die im eigentlichen
Sinn dimonische, das heifit mit Zwiemoglichkeit geladene sittliche Verfassung des
Menschenwesens. Was in der elementaren Schopfung im Anfang ungeschieden
war, ist in der geistig-sittlichen am Anfang unentschieden. Dem Chaos dort ist hier
das Dimonische analog, und beides ist aus Gottes Hand. Das Bose in der Welt wird
dadurch Realitit, dafl auch die Freiheit des Menschen in dieser Gegensatzlichkeit
existiert. ,Schon der erste Adam hat in seiner Herrlichkeit aus Gottes Hand die
Versuchbarkeit, die Anlage zur Widergesetzlichkeit, die Freiheit zum Zerwiirfnis
mit sich und seinem Schopfer empfangen® (De profundis, 158).

Und wenn weiter gefragt wird, warum uns die Freiheit mit diesem Risiko
gegeben ist, dann antwortet Bernhart: ,Es macht die eigentiimliche Wiirde des
Menschen aus, daf§ er seinen Willen so und so gebrauchen kann, sonst wiren wir
wie der Stein am Wege oder das Blatt am Baum, wiren Dinge ohne Vernunft, nicht
Menschen. Daf} aber der Gegensatz des Guten das Bose ist, das ist Ordnung
Gottes, vor der wir verstummen miissen — Gott ist nicht unser Geschopf, und wir
sind nicht seine Richter” (Ewiges Leben, 25). Bernhart ist sich dariiber vollig klar,
daf} mit einer Antwort wie dieser die Fragen nicht authoren, sondern neu beginnen.
Er gibt indes noch weiterfithrende Hinweise: ,,Eine Welt, mit der wir nicht fertig
werden, bewahrt uns davor, mit Gott fertig zu werden.“ Mit Augustinus: Wenn du
ihn begreifst, ist er nicht mehr Gott.

Dazu kommt ein Weiteres. Fiir den christlichen Theologen Bernhart steht fest,
dal der Logos Gottes, der Jesus Christus heifit, der in diese unsere Welt kommt,
auch in die Tragik der Welt kommt. Das liegt in dem Bekenntnis zu Jesus Christus,
dem wahren Menschen. Bernhart sagt: War schon der Urmensch den dimonischen
Méglichkeiten seiner Freiheit ausgesetzt, so wird es auch der zweite Adam sein.
Jesus hat an Geist, Gemiit und Wille den Andrang des Bésen auf entsetzliche Weise
erfahren. Was wire der Gehorsam Jesu, fithlte er als Mensch nicht auch da
entgegengesetzte Moglichkeit in sich (Chaos und Damonie, 91, 74). Bernhart fahrt
fort: ,Der Logos tritt der Tragik der Welt bei, er nimmt sie auf. Er erliegt ithr in der
Zeit: Er entrinnt nicht den Michten der Bosheit, und sie schlagen ihn in die
Schmach und Qual des Miferfolgs. Seine Wahrheit kommt gegen die geltende nicht

535



Heinrich Fries

auf, seinem Gesetz der Liebe antwortet der Hafl, der ihm den Mund verschliefit. ..
Der Sohn Gottes ist in allem Mensch geworden. In ihm ist die Tragik geheiligt, weil
es offenbar geworden, dafl sie der Wille Gottes, des Heiligen ist. Selig, wer sich an
ihm nicht drgert. Nie ist es auszudenken, wieviel uns der offenbarende Gott mit
dem Zeichen des Kreuzes gesagt hat — dem Zeichen, an dem das Wort der
Gottverlassenheit hinausgeschrien, aber auch das stillere Wort gebetet worden ist:
Vater in deine Hinde“ (De profundis, 1761.).

Daraus folgt auch: Der Christ ist nicht von der Tragik der Welt erldst, sondern
hinein erlost, erldst in ihre volle Giiltigkeit vor Gott. Das bedeutet zugleich, dafl
die Schatten der Schépfung, dafl die Tragik, das Damonische und das Bdse nicht
das letzte Wort des Daseins und Schopfung sind: sie weisen tiber sich hinaus in die
Aufhebung ihrer selbst. Aber dafl diese Erwartung und Hoffnung nicht nur ein
frommer Wunsch oder ein schoner Traum bleibt, das sagt uns wiederum die
sentrale Wahrheit des Glaubens, der an Jesus Christus orientiert ist, das sagt die
Auferweckung Jesu von den Toten als gleichsam letztes Wort Gottes tiber der Welt
und in sie hinein. Oder in den Worten des Buchs De profundis: ,Er ist
auferstanden, aber mit Wunden. Mit Wunden, aber mit verklarten® (178).

536



