Karl Rahner S
Der miindige Christ

Es gibt gewifs gewichtigere Themen als ,, Der miindige Christ“. Die Bedrohtheitder
ganzen Menschheit durch Atomkriege, die Zerstérung der menschlichen Umwelt
durch den Menschen selbst, die Neurotisierung der ganzen Gesellschaft, aber auch
das Verhiltnis des Menschen zu Gott in Glaube und Liebe sind solche Themen.
Aber der Mensch ist nun einmal das Wesen, das sich mit vielerlei unvermeidlich
beschiftigen mufl und darum auch mit Zweitrangigerem. Darum darf man sich
auch mit der heutigen, wenigstens sein sollenden Mindigkeit des Christen
beschiftigen. Das Stichwort ,miindiger Christ“ ist bekannt, ist in aller Mund, und
meist denkt man sich bei diesem Schlagwort sehr wenig und sehr wenig Christli-
ches. Es ist ein Schlagwort, das unter den Christen der Kirche umgeht, eine wahre
Aufgabe des Christen und eine Gefihrdung seiner Kirchlichkeit zugleich bedeuten
kann. Es ist darum doch der Miihe wert, dieses Thema etwas genauer zu iiberlegen,
auch wenn man dariiber wenig Sensationelles sagen kann.

Wie kommt es, dafl heute und besonders durch das Zweite Vatikanische Konzil
dieses Wort vom miindigen Christen umgeht? Zunachst einmal ist zu sagen, daff zu
allen Zeiten ein Christ selbstverstindlich ein in einem gewissen Grad miindiger
Christ sein mufl. Miindigkeit ist eine Grofle, die kleiner oder grofler sein kann.
Kein Mensch ist schlechthin und in jeder Hinsicht miindig. Er kann es gar nicht
sein, weil er gar nicht imstande ist, alle Dinge und Vorkommnisse seines Lebens
mit dessen unermeflicher Vielfalt vor das Tribunal seines deutlichen und entschie-
denen Gewissens zu rufen, um in heller Klarheit und Freiheit zu entscheiden, ob
diese Sache anzunehmen und zu tun oder zu lassen und zu verwerfen sei. Vieles in
unserem Leben wird ungepriift mitgefiithrt und getan. Das ist gar nicht vermeidbar,
und darum sind wir nie in jeder Hinsicht und in allen Dingen unseres Lebens die
Miindigen, sondern immer ein grofles Stiick die durch unsere biologische Verfas-
sung und durch unsere Gesellschaft Manipulierten.

Zu allen Zeiten und nicht erst heute hatte der Mensch das Recht und die Pflicht,
immer mehr die deutliche Verantwortung seines Geistes und seiner Freiheit zu
iibernehmen, selbstverantwortlich, miindig zu werden. Man hat immer schon in
der katholischen Moraltheologie vom Menschen gesprochen, der im Unterschied
zum Kind zum Gebrauch seiner Vernunft gekommen ist; man hat verschiedene
Lebensphasen unterschieden, die sich hinsichtlich der Verantwortung unterschei-
den; man hat den Zeitpunkt festgelegt, von dem an jemand der biirgerlichen
Strafgerechtigkeit untersteht, das aktive oder passive Wahlrecht besitzt, das

" 3



Karl Rahner S]

richtige Firmalter hat, eine Ehe eingehen kann. Man hat also immer miindige und
unmiindige Menschen unterschieden, hat gewufit, daff ein Mensch nicht einfach
miindig ist, sondern miindig werden mufl. Nur hat man frither vielleicht zu wenig
darauf reflektiert, daf auch ein Mensch, den man biirgerlich volljahrig und miindig
nennt, eigentlich auch in seinem ganzen folgenden Leben immer noch in einem
Prozef des Miindigwerdens steht oder stehen sollte. Miindigsein und Miindigwer-
den, und zwar auch innerhalb der Kirche, sind darum an sich keine neuen Dinge,
sondern eine Selbstverstindlichkeit, von der man immer schon gewufit hat.

Die heutige Situation

Dennoch ist die Frage nach der Miindigkeit eines Menschen sowohl im profanen
wie im kirchlichen Bereich in unserem Zeitalter in eine wesentlich neue Phase
getreten. Das mag nicht schon fiir alle heutigen Gesellschaften, Staaten und
Kulturkreise im gleichen Maf§ gelten, aber fiir unsere Gesellschaft gilt das gewifs.
Warum ist dies so? Zur Beantwortung dieser Frage reflektieren wir zunichst nicht
ausdriicklich auf den Christen in der Kirche, sondern auf den Menschen mit seinem
Leben in den profanen Bereichen. Darin ist der Mensch miindiger geworden oder
soll und muf es werden. Unter der Grofle der Miindigkeit verstehen wir schlicht
und einfach die Menge dessen, was seiner ausdriicklichen und freien Verantwor-
tung in einer bestimmten gesellschaftlichen oder individuellen Situation zugemutet
wird, eine Menge, die zweifellos individuell (beim Kind, beim Erwachsenen) und
gesellschaftlich (in den verschiedenen Phasen der Geschichte und nach der Hohe
der Kulturen usw.) sehr verschieden ist. Die Menge des der freien Entscheidung
und Verantwortung Angebotenen ist gewif} bei einer Frau im afrikanischen Busch
viel geringer als bei einem Staatsmann in einer modernen Gesellschaft, der vielleicht
sogar iiber eine Atombombe verfiigt.

In diesem Sinn kann Miindigkeit oder Pflicht zur Miindigkeit in der Geschichte
in fast unabsehbarem Mafl wachsen und ist heute riesengroff. Die Welt, in der wir
leben, hat gegeniiber friiheren Zeiten eine ungeheuere Komplexheit durch die
gegenseitige Abhingigkeit aller Volker und Gesellschaften der Erde, durch die
Komplexheit unserer einzelnen Gesellschaften, durch die tausend Mdglichkeiten
der Beherrschung und Verinderung der Natur, durch die uniibersehbare Fiille von
Bediirfnissen, die es frither gar nicht gab, durch einen vom einzelnen nicht mehr
bewiltigbaren Pluralismus der Meinungen, die heute nicht mehr geographisch
voneinander getrennt sind, sondern in ein und derselben Gesellschaft wie hochex-
plosive Gemische zusammengeprefit sind, durch die rapiden Fortschritte der
Wissenschaften, deren Ergebnisse eine immer grofiere Komplexitit der Lebenssi-
tuation hervorrufen.

Dieser ungeheuer komplex gewordenen Lebenssituation steht der Mensch mit



Der miindige Christ

Geist und Freiheit gegeniiber. Zunichst einmal ist er im Verhiltnis zu seiner
eigenen Lebenssituation in wahrem Sinn unmiindiger geworden als ein Mensch
fritherer Zeiten. Dieser hatte, was die seiner Entscheidungsfreiheit angebotenen
Momente seines Lebens anging, eine tiberblickbare Situation von verhaltnismifig
wenigen Elementen, konnte diese Situation einigermafien leicht iiberblicken und so
verantwortlich in miindiger Freiheit handeln.

Heute sind wir im Verhiltnis zu unserer komplexen Situation gewissermafien
unmiindiger geworden, weil die frei manipulierbaren Elemente unserer eigenen
Lebenssituation an Zahl, Menge und Komplexheit uniiberblickbar geworden sind.
Welcher durchschnittliche Mensch von heute kann sagen, wie Fortschritt der
Industrie und Umweltschutz konkret vereinbart werden kénnen, wie das Streben
nach politischer Freiheit ohne den Wahnsinn der heutigen Aufriistung konkret
erreicht werden kann? Wie kann man die wirklich realisierbaren Alternativen zu
einem Leben entdecken, das wir mit seiner Hetze und Reiziiberflutung fiihren und
unter dem wir leiden? Wenn man so in gewisser Hinsicht sagen muff, daf} wir
unserer Lebenssituation ratloser und unmiindiger gegeniiberstehen als friihere
Zeiten, dann entsteht erst recht die unerbittliche Notwendigkeit und sittliche
Pflicht, mindiger zu werden, das heiflt, alle Anstrengungen im individuellen und
gesellschaftlichen Bereich zu tun, dafl wir klareren Geistes und in echterer Freiheit
unserer heutigen Situation in Verantwortung begegnen, also miindiger werden.

Die Situation, in der wir leben und der gegeniiber wir miindig werden miissen,
hat noch eine Eigenart, auf die wir reflektieren miissen. Was wir tun miissen, laflt
sich im Unterschied zu friiher nicht durch allgemeine und klare Normen allein
regeln. Natiirlich gibt es auch heute Normen des sittlichen und gesellschaftlichen
Lebens, die respektiert werden miissen; aber der Spielraum und die Bedeutung
dessen, was durch diese allgemeinen Normen allein nicht eindeutig geregelt werden
kann, ist viel grofler geworden als friiher. Zwar gab es auch friiher einen Bereich,
der von allgemeinen Regeln allein nicht bestimmt werden konnte: auch frither
konnte man die Wahl eines Berufs oder des Ehegatten nicht einfach durch die
Anwendung allgemeiner Regeln vornehmen.

Heute ist der Bereich des durch allgemeine Normen allein nicht eindeutig
Bestimmbaren in der Gesellschaft, in der Politik, im kulturellen Leben, in der
individuellen Lebensgestaltung grofler geworden. Sobald ein wacher Mensch eine
konkrete Entscheidung von grofierer Bedeutung treffen soll, beginnt er ratlos zu
werden und fihlt sich von den ihm bekannten allgemeinen Normen im Stich
gelassen, auch wenn er die Niitzlichkeit und Verpflichtung dieser Normen
anerkennt und zu respektieren gezwungen ist. Wie soll er sein Geld anlegen?
Welchen Beruf in jungen Jahren ergreifen? Welche Partei wihlen? Welche genauere
Meinung soll er in Fragen der Abriistungspolitik, der Umweltverschmutzung, des
sogenannten alternativen Lebensstils haben? Wie muf} eine menschlich und sittlich
richtige und notwendige Familienplanung konkret aussehen?



Karl Rabner SJ

Solche und dhnliche Fragen bedringen den heutigen Menschen von allen Seiten.
Selbst wenn man die allgemeinen Normen kennt, respektiert und auf die konkreten
Entscheidungen anzuwenden versucht, selbst wenn man reiflich mit andern
diskutiert und die verschiedenen, einander oft widersprechenden Losungsversuche
priift, wird man im konkreten Einzelfall, auf den es doch letztlich ankommt, nicht
recht wissen, was man tun soll. Es ist sogar nicht zu bestreiten, dafl der
Einzelmensch von heute sich in vielen Fragen nicht mehr zu einer klaren und fiir
ihn sicheren Entscheidung durchringen kann. Mit seiner Bildungs- und Informa-
tionsmdglichkeit wichst die Komplexitit der Sachfragen und damit seine Inkom-
petenz in vielen Dimensionen noch schneller.

Wesen der Mundigkeit

Wie in solchen Fillen der direkt nicht aufhebbaren Ungewifiheit iiber die
Richtigkeit einer bestimmten Entscheidung nach bestem Wissen und Gewissen zu
handeln ist, das soll hier nicht weiter bedacht werden. Aber es gibt auch heute ein
grofes Gebiet solcher Fragen, bei denen es zwar mit der einfachen Anwendung
allgemeiner Normen nicht getan ist, bei denen aber der einzelne Mensch zu einer
Klarheit und Sicherheit seiner Entscheidung ,auf eigene Rechnung und Gefahr®
gelangen kann, wenn er sich ein geniigend grofles Mafl von Miindigkeit erworben
hat. Wenn man die Miindigkeit von hier aus zu umschreiben sucht, kann man
sagen: Miindigkeit ist zunichst einmal der Mut und die Entschlossenheit, Entschei-
dungen zu treffen und zu verantworten, die nicht mehr von allgemeinen und
allgemein anerkannten Normen hier allein legitimiert werden konnen. Dafl das
nicht heifdt, solche Normen diirften einfach iibergangen und verletzt werden, muff
nach dem vorhin Gesagten klar sein. Freilich ist hinzuzufiigen, daff allgemeine
Normen meist nicht die schlechthinnige Klarheit und Eindeutigkeit haben, dieman
ihnen oft zuschreibt, und daff von daher der Raum, der dem einzelnen in seiner
Entscheidung freigegeben und zugemutet ist, grofier sein kann, als eine Normenin-
terpretation der Gesellschaft oder auch der Kirche deutlich mach.

Zur Miindigkeit gehort ferner der Wille und die entschlossene Miihe, sich tiber
die bei einer Entscheidung anzuwendenden Normen, auch in deren Vielfalt und
Komplexheit, zu unterrichten und abzuwidgen. Zur Miindigkeit gehort ein selbst-
kritisches Verhaltnis zu sich selbst, durch das ein Mensch weif3, daf} er bei sich mit
schlechter Unterrichtetheit, mit Irrtiimern, mit Vorurteilen, mit der verwerflichen
Tyrannei der Sffentlichen Meinung, mit wie selbstverstandlich sich gebirdenden
Egoismen rechnen mufl, dafl man sich nur zu gerne etwas vormacht und etwas als
moralisch legitimes Urteil ausgibt, blof weil es einem niitzlich oder bequem ist.
Zur eigentlichen Miindigkeit gehort (und zwar auch schon auf profanem Gebiet),
was man in einer religiosen Dimension Weisheit, Erleuchtetheit, gnadenhaften



Der miindige Christ

sittlichen Instinkt, Fithrung des Heiligen Geistes zu nennen pflegt, was hinwie-
derum Offenheit des Geistes, Freiheit von Fanatismus, Bereitwilligkeit zu lernen,
Herrschaft iiber seine eigene Aggressivitit, Geduld zur Voraussetzung hat.

Der Miindige ist der ruhig Priifende, der fiir Belehrung zuginglich ist, der auch
das Gewicht der Urteile von Fachleuten und anderer legitimer Instanzen zu
wiirdigen weiff. Zur Miindigkeit gehdrt der Mut, eine ehrlich getroffene Entschei-
dung, die nicht endlos aufgeschoben werden kann, durchzutragen, auch wenn sie
innerlich oder von auflen angefochten bleibt, auch wenn damit nicht gesagt sein
mufl, dafl man seine Entscheidung propagandistisch als die einzig richtige andern
aufzudringen sucht oder offentlich eine allgemeine Norm der Gesellschaft
bekimpft, weil deren Vereinbarkeit mit der eigenen Entscheidung nicht auf den
ersten Blick schon klar und sicher ist. Der Miindige ist der Reife. Wer iiberhaupt
ein Leben von sittlichem Streben und Verantwortung fithrt, der hat eine Ahnung,
was menschliche Reife ist. Er versteht auch diese Kurzdefinition der Miindigkeit
und weif}, daf jeder Mensch immer auf dem Weg zu ihr ist und sie erst dann ganz
erreicht hat, wenn er im gelassen und hoffend angenommenen Tod vollendet ist.

Miindigkeit des Christen in der Kirche

Auch in der Kirche ist der einzelne ein einzelner in einer Gesellschaft; seine
Individualitit und Sozialitit kénnen nie auseinandergerissen und doch auch nicht
zu adiquater Deckung gebracht werden. Daher gilt auch von den Christen in der
Kirche das, was wir vom Menschen in der Gesellschaft gesagt haben, um von daher
den Begriff der Miindigkeit zu verdeutlichen.

Zunichst ist auch hier zu sagen, dafl die Situation des einzelnen Christen in der
Kirche theologisch, moraltheologisch und kirchengesellschaftlich viel komplexer
geworden ist als frither. Wenn der Mensch als Christ in den Raum der Kirche tritt,
1aft er ja seine komplexe profane Wirklichkeit nicht hinter sich zuriick. Er wird
Christ als ein Mensch der heutigen Rationalitit, des gegen frither ungeheuer groft
gewordenen Wissens naturwissenschaftlicher und geschichtlicher Art. Wahrend
die Kirche vergangener Epochen einem, was das Wissen angeht, héchst einfaltigen,
naiven Menschen begegnete, dem sie iiberhaupt erst ein iber das Wissen der
alltiglichen Notdurftbewiltigung hinausgehendes sublimeres Wissen zuganglich
machte, muf sie heute ihr Glaubenswissen einem Menschen vermitteln, der schon
durch ein héchst komplexes Wissen bestimmt ist. Wihrend sie frither darauf
vertrauen durfte, daf ein christlich-kirchliches Milieu einen Menschen in eine
bestimmte Welt des Denkens und Glaubens einfithrte, mufl sie heute realisieren,
daR ein Pluralismus der Werte vorherrscht und die gesamte Lebenssituation eines
modernen Christen bestimmt.



Karl Rahner S]

Miindigkeit in Glaubensfragen

Theologisch also steht ein einigermafien gebildeter und wacher Christ von heute
immer in der Situation, die Glaubensbotschaft der Kirche mit all dem vielen andern
zusammendenken zu miissen, das er heute weifl und erfihrt. Natiirlich wird die
Kirche, wo und wenn sie ihre Botschaft gut verkiindigt, dem Christen bei der
notwendigen Synthese von Glaube und modernem Wissen helfen. Aber das Wissen
und die Erfahrung der einzelnen Menschen von heute sind sehr verschieden und
darum auch die Probleme, die dem einzelnen Christen aufgegeben sind, zumal bei
hoherer Bildung und durch die ungeheure Komplexitit und Differenzierung der
heutigen Wissenschaften. Da bleiben dem einzelnen Christen fiir die Synthetisie-
rung seines Glaubens mit seinem Gesamtbewufitsein und Gesamtwissen viele
Probleme, die er selber bewiltigen mufl. Er muff dann differenzieren zwischen
grofierer und geringerer Verbindlichkeit der einzelnen Lehren der Kirche und der
theologischen Tradition. Er darf und mufl nicht den gesamten Glauben der Kirche
auch in ihren letztverbindlichen Aussagen verwerfen, wenn er z. B. als Paldonto-
loge im Jahr 1910 vom biologischen Zusammenhang des Menschen mit dem
Tierreich iiberzeugt war, diese Lehre aber damals vom kirchlichen Lehramt
abgelehnt wurde, wenn auch nicht in einer letztverbindlichen Weise.

Der gebildete Christ von heute muf} in vielen Fillen bei kirchlichen Lehren
genauer unterscheiden lernen zwischen dem, was wirklich sicher gesagt ist, und
dem, was vielleicht nur eine damit amalgamierte Deutung dieser Lehre ist, soll er
nicht unter Umstinden in Glaubensschwierigkeiten kommen, die durchaus ver-
meidbar sind. Er muf} eine gewisse Kenntnis von der ,Hierarchie der Glaubens-
wahrheiten® haben, muf wissen, was die wirklich zentralen, existentiell bedeutsa-
men Grundiiberzeugungen seines Glaubens sind, damit er sich fiir diese ein immer
vertiefteres Verstindnis erwirbt und sekundire Lehren zwar nicht leugnet, aber
sekundir sein lift bis zur faktischen Nichtbeachtung. Ein gebildeter Christ muf}
sich einen Begriff von Gott, von seinem in Jesus Christus begriindeten ewigen Heil
machen. Wenn er nicht genau weiff, was ein Ablaf ist, oder die Zahl der
Sakramente nicht weif, braucht das noch nicht schlimm zu sein. Mit einer solchen
Okonomie seiner expliziten BewuBtseinsinhalte kann der Mensch durchaus mit
Recht sein ungeheuer belastetes und iiberfiilltes Bewuftsein entlasten.

Bei der heutigen Verfassung des Bewufitseins in seiner gar nicht adaquat
homogenisierbaren Komplexitit ist fiir das Glaubensbewuftsein des Christen
noch folgendes zu bedenken: Schon im profanen Wissensbereich hat heute ein
Mensch BewuRtseinsinhalte, Meinungen, Uberzeugungen (und zwar gleichzeitig),
deren sachliche und logische Vereinbarkeit ihm nicht klar und deutlich ist, ohne
daf er deshalb eine Uberzeugung verwirft, deren Vereinbarkeit er nicht durch-
schaut. Diese Situation, die man vielleicht Waffenstillstand statt Frieden nennen
konnte, ist durchaus legitim und unvermeidlich; sie muf} in Geduld ausgehalten



Der miindige Christ

werden. Das gilt auch fiir das religiose Bewufitsein. Man kann an einer profanwis-
senschaftlichen Erkenntnis und an einer Glaubenslehre gleichzeitig festhalten,
ohne ihre positive Vereinbarkeit durchschaut zu haben. Man soll nicht zu schnell
und selbstbewufit behaupten, diese oder jene Glaubenslehre widerspreche eindeu-
tig Erkenntnissen der modernen Wissenschaft und sei deshalb abzulehnen. Es pafit
viel mehr in der Wirklichkeit zusammen, als wir auf den ersten Blick erkennen
konnen. Die Geduld, solche bloflen Waffenstillstinde auszuhalten und gelassen
auf einen Frieden positiver Einsicht zu warten, gehort heute beim gebildeten
Christen nicht selten zur Reife seines Glaubens.

Miindigkeit in der Moral

Solche Spannungen und Reifungsprozesse eines miindigen Glaubens gibt es
natiirlich erst recht auf dem Gebiet der Moraltheologie, der christlichen Sittenlehre
und der christlichen Lebenspraxis. Es ist durchaus zuzugeben, daf} es von der
Komplexheit des heutigen individuellen und gesellschaftlichen Lebens, von den
Erkenntnissen der modernen Anthropologie her viele Probleme auf dem Gebiet
des Sittlichen gibt, die fiir einen Menschen von heute schwer zu 16sen sind, bei
denen Konlfliktfille mit der traditionellen Lehre der Kirche nicht immer leicht zu
bewiltigen sind. Man denke z. B. nur an die Sexualmoral oder an all die Fragen, die
mit einer Verinderung der gesellschaftlichen Strukturen auf mehr Gerechtigkeit
hin gegeben sind.

Was iiber die christliche Glaubenslehre im allgemeinen gesagt wurde, gilt
natiirlich erst recht von der kirchlichen Sittenlehre, ohne daff dies wiederholt
werden mufl. Gerade auf dem Gebiet der Moraltheologie ist es durchaus méglich,
daf}, wenn auch nicht in eigentlichen letztverbindlichen Definitionen, das kirchli-
che Lehramt Lehren vortrigt, die der Sache selbst, ihrer Geschichte, einem neuen
Stadium ihrer Entwicklung nicht geniigend gerecht werden, zu wenig differenziert
sind, vielleicht in einem gewissen Sinn an dem eigentlich Gemeinten vorbeireden,
einfach irrig sind. In solchen durchaus moglichen Fallen hat der miindige Glaube
eines Christen eine grofie und schwere Aufgabe.

Ich mochte sie schildern, indem ich einfach aus dem ,Schreiben der deutschen
Bischofe an alle, die von der Kirche mit der Glaubensverkiindigung beauftragt
sind“, vom 22. September 1967 zitiere. Man muf8 diesen Text nur aufmerksam
lesen, um zu sehen, daff hier die Situation und die richtige Bewahrung eines
miindigen Christen von heute ehrlich geschildert wird. Da heifit es (Nr. 17-21):

»An diesem Punkt ist ein schwieriges Problem niichtern zu besprechen, das bei vielen Katholiken von
heute mehr als frither entweder ihren Glauben oder ihr unbefangen vertrauensvolles Verhiltnis zur
kirchlichen Lehrautoritit bedroht. Wir meinen die Tatsache, dafl der kirchlichen Lehrautoritit bei der
‘Ausiibung ihres Amtes Irrtiimer unterlaufen konnen und unterlaufen sind. Dafl so etwas moglich ist,



Karl Rabner S|

hat die Kirche immer gewufit, in ihrer Theologie auch gesagt und Verhaltensregeln fiir eine solche
Situation entwickelt. Diese Irrtumsméglichkeit bezieht sich nicht auf solche Lehrsitze, die durch eine
feierliche Definition des Papstes oder des Allgemeinen Konzils oder durch das ordentliche Lehramt als
mit absoluter Glaubenszustimmung zu umfassen verkiindigt werden. Es ist auch geschichtlich
unrichtig, zu behaupten, daf! sich nachtriglich in solchen Dogmen ein Irrtum der Kirche herausgestellt
habe. Damit wird natiirlich nicht bestritten, daff auch bei einem Dogma unter Aufrechterhaltung seines
urspriinglichen Sinnes ein Wachstum seines Verstindnisses unter Abgrenzung gegeniiber vorher
vielleicht mitlaufenden Mifiverstindnissen immer méglich und immer notwendig ist. Mit der gestellten
Frage darf auch die selbstverstindliche Tatsache nicht verwechselt werden, daf} es neben dem
unverinderlichen géttlichen auch ein verinderliches menschliches Recht in der Kirche gibt. Eine solche
Verinderung hat mit Irrtum von vornherein nichts zu tun, sondern stellt hochstens die Frage nach der
Opportunitit der fritheren oder spiteren rechtlichen Bestimmung.

Was einen Irrtum und eine Irrtumsméglichkeit in nichtdefinierten Lehrduflerungen der Kirche, die
selbst wiederum von sehr verschiedenem Verpflichtungsgrad sein konnen, angeht, so ist zunichst
einmal niichtern und entschlossen zu sehen, dafl das menschliche Leben schon ganz im allgemeinen
immer auch ,nach bestem Wissen und Gewissen‘ aus Erkenntnissen leben mufl, die einerseits
theoretisch als nicht absolut sicher erkannt werden und doch ,hier und jetzt’, weil vorliufig nicht
iiberholbar, als giiltige Normen des Denkens und Handelns zu respektieren sind. Jeder Mensch weify
das aus seinem konkreten Leben heraus; jeder Arzt in seiner Diagnose, jeder Staatsmann in seiner
politischen Situationsbeurteilung und der darauf aufbauenden Entscheidung weifl um diese Tatsache.
Auch die Kirche kann in ihrer Lehre und Praxis sich nicht immer und in jedem Fall vor das Dilemma
stellen lassen, entweder eine letztverbindliche Lehrentscheidung zu fillen oder einfach zu schweigen
und alles der beliebigen Meinung des einzelnen zu iiberlassen. Zur Wahrung der eigentlichen und
letzten Glaubenssubstanz muf sie, selbst auf die Gefahr eines Irrtums im einzelnen hin, Lehrweisungen
aussprechen, die einen bestimmten Verbindlichkeitsgrad haben und doch, weil keine Glaubensdefi-
nition, eine gewisse Vorldufigkeit bis zur Méglichkeit eines Irrtums an sich tragen. Anders kann sie
ihren Glauben als bestimmende Wirklichkeit des Lebens gar nicht verkiindigen, auslegen und auf die je
neue Situation des Menschen anwenden. In einem solchen Fall steht der einzelne Christ zunichst einmal
der Kirche in einer analogen Weise gegeniiber, wie ein Mensch, der sich verpflichtet weifl, die
Entscheidung eines Fachmannes anzunehmen, auch wenn er weif}, dafl diese nicht unfehlbar ist.

Eine der vorliufigen kirchlichen Lehriuflerung entgegengesetzte Meinung gehdrt auf jeden Fall nicht
in die Predigt und in die Katechese, auch wenn die Gliubigen unter Umstinden iiber das Wesen und die
begrenzte Tragweite einer solchen vorliufigen Lehrentscheidung zu unterrichten sind. Dariiber ist
schon gesprochen worden. Wer glaubt, der privaten Meinung sein zu dirfen, die bessere kiinftige
Einsicht der Kirche schon jetzt zu haben, der mufl sich vor Gott und seinem Gewissen in niichtern
selbstkritischer Einschitzung fragen, ob er die nétige Weite und Tiefe theologischer Fachkenntnis habe,
um in seiner privaten Theorie und Praxis von der augenblicklichen Lehre des kirchlichen Amtes
abweichen zu diirfen. Ein solcher Fall ist grundsitzlich denkbar. Aber subjektive Uberheblichkeit und
voreilige Besserwisserei werden sich vor Gottes Gericht zu verantworten haben.

Ernsthafte Bemiihung, auch eine vorlufige Lehrduflerung der Kirche positiv zu wirdigen und sich
anzueignen, gehort zur richtigen Glaubenshaltung eines Katholiken. Und ebensowenig wie im
profanen Leben, in dem es auch weitreichende Entscheidungen auf Grund fehlbarer Einsicht nach
bestem Wissen und Gewissen anderer gibt, braucht sich jemand im kirchlichen Bereich beschimt oder
geschidigt zu empfinden, wenn er sich in seiner Einsicht auch dort der kirchlichen Lehre anvertraut, wo
sie nicht von vornherein als definitiv gelten kann. Es ist moglich, dafl die kirchliche Lehrentwicklung in
bestimmten Fillen zu langsam voranschreitet. Aber auch in einem solchen Urteil mufy man vorsichtig
und bescheiden sein. Denn eine solche Lehrentwicklung braucht in einer Kirche von geschichtlichen
Menschen Zeit, weil sie nicht schneller vor sich gehen kann, als es die Wahrung der Glaubenssubstanz
ohne Verlust erlaubt.

10



Der miindige Christ

Wir brauchen nicht zu befiirchten, uns bei der beschriebenen kirchlichen Gesinnung dem Anspruch
der Zeit zu entzichen. Die ernsthafte Fragestellung unserer Zeit, welcher wir aus dem Glauben
antworten sollen, nétigt uns oft genug, die Glaubenswahrheiten neu zu tiberdenken. Dabei konnen
durchaus Akzente neu gesetzt werden. Dies ist aber nicht Infragestellung des Glaubens; es dient
vielmehr der tieferen Erfassung der gottlichen Offenbarungswahrheit und der kirchlichen Lehre. Denn
wir sind fest iiberzeugt, und wir sehen uns darin durch die Erfahrung bestatigt, dafl wir um des
katholischen Glaubens willen weder eine Wahrheit, noch um einer Wahrheit willen den katholischen
Glauben zu verleugnen brauchen, wenn wir diesen nur im Geiste der Kirche verstehen und immer noch
tiefer zu erfassen suchen.”

Man sieht leicht, warum dieser Text hierher gehort, auch wenn man ihn schon
vorher bei der Frage der Miindigkeit im dogmatischen und nicht erst im moraltheo-
logischen Bereich hitte zitieren konnen. Es gehort auch zum Wesen des kirchli-
chen Lehramts, nicht nur verbindliche Lehren aufzustellen, sondern auch den
Christen allein zu lassen, ihm allein die letzte Entscheidung aufzubtrden, dann
nimlich, wenn das Lehramt sich gar nicht in der Lage sieht, eine letztverbindliche
dogmatische Lehre oder moraltheologische Norm aufzustellen. In einem solchen
Fall 1iflt sie selber den Christen allein, sich und seiner letzten Entscheidung
iiberantwortet. Nicht als ob in diesem Fall Beliebigkeit, Willkiir, die Laune des
Uberheblichen und des Egoisten walten diirften. Sondern weil jetzt der Mensch
zwar immer noch begleitet ist vom Ratschlag und der Weisung der Kirche, aber
doch im letzten sich vor Gott und seinem Gericht fragen mufl in der Unerbittlich-
keit eines hellen Geistes, eines reinen Gewissens und selbstverstandlich mit allen
einem Menschen und Christen auch in diesen Fillen zu Gebote stehenden Mitteln,
was in einem solchen Fall seine eigene Uberzeugung und Entscheidung ist.

Wenn er dann so handelt, dann ist er in Sachen des Glaubens und der Sitte ein
miindiger Christ. Zu dieser Miindigkeit gehort natiirlich auch, um das nochmals
ausdriicklich zu sagen, die sowohl selbstkritische wie auch mutige Einschitzung
seiner eigenen Urteilsfihigkeit auf diesen Gebieten. Aber so selbstkritisch und
bescheiden eine solche Selbsteinschitzung sein soll, so gehort sie, weil von
niemandem anderen durchfiihrbar, selbst noch einmal zu den Aufgaben, zur
Verantwortung und zum Risiko der Miindigkeit eines Christen.

Miindigkeit und Kirchenrecht

Eine dritte Aufgabe der Miindigkeit eines Christen in der Kirche bezieht sich
tiber die dogmatische und moraltheologische Lehre der Kirche hinaus auf das
Gebiet des kirchlichen Rechts und des kirchlichen Lebens, wo auch der Laienchrist
in vielfiltiger Weise einbezogen ist. Es gibt ein Sonntagsgebot; es gibt eine
kirchliche Verwaltung der Sakramente, eine kirchliche Ehegesetzgebung, eine
Kirchensteuer, eine kirchliche Verwaltung, die dem Christen fiir den Gottesdienst
und den Religionsunterricht der Kinder bestimmte Priester zuweist, ohne ithn

11



Karl Rahner S]

vorher um seine Zustimmung gebeten zu haben. Solche und viele andere Dinge
kommen auf den Christen zu. Sie haben normalerweise einen dogmatischen Kern
verpflichtender Art, insofern die Kirche und ihre Sakramente von Jesus Christus
herkommen. Aber ihre konkrete Gestalt, ihre konkreten Normen und Vollzugs-
weisen sind zunichst einmal von Menschen gebildet, stehen im Flufl der
Geschichte, sind menschliches Kirchenrecht, menschliche Traditionen von in sich
selbst gar nicht zwingenden Einzelentscheidungen kirchlicher Obrigkeiten.

Sowenig die von Gott gewollte Kirche ohne eine solche irdische Verleiblichung
des Geistes Gottes existieren konnte, so bleiben doch alle diese Dinge menschlich,
irdisch, anfechtbar. Die Kirche konnte auf das Sonntagsgebot verzichten. Der
Zolibat des Priesters ist sinnvoll und gut, aber die Kirche konnte auf ihn verzichten.
Die Ehe miifite auch als Sakrament nicht notwendig vor dem Priester in der Kirche
geschlossen werden. Es ist nur ein Gebot der Kirche, dafl der Christ zur Ssterlichen
Zeit das Sakrament des Altars empfangen soll.

All diesen gar nicht vermeidbaren, aber menschlichen Wirklichkeiten gegeniiber
hat die Miindigkeit des Christen noch einmal eine besondere Funktion und
Eigenart, die sich von der Miindigkeit gegeniiber der dogmatischen und moral-
theologischen Lehre der Kirche unterscheidet. Dort waren es die Grenzbezirke der
gottlichen Offenbarung, hier sind es zunichst menschliche Wirklichkeiten, auch
wenn diese gesetzt und gebilligt sind durch die legitime Autoritit in der Kirche, die
selbst von Jesus Christus gestiftet ist. Diesen menschlich-kirchlichen Wirklichkei-
ten gegeniiber hat die Miindigkeit des Christen einen anderen, weiteren Spielraum
als gegeniiber dem kirchlichen Lehramt.

Es ist nun schwer, diese Selbstverstindlichkeit zu verdeutlichen, weil man dann
fast gezwungen wire, eine sehr differenzierende Kasuistik zu entwickeln, in die wir
uns hier nicht einlassen konnen. Nur auf willkiirlich herausgegriffene Beispiele sei
hingewiesen: Es gibt von der Kirche gewahrte Ablisse; der Christ ist aber frei, ob
er sie beniitzen will. Es gibt viele kirchliche Gesetze menschlichen Rechts, bei
denen die sogenannte ,Epikie“ berechtigt ist, d.h. Gesetze sind trotz einer
scheinbar allgemeinen Verbindlichkeit in dem Fall nicht verpflichtend, in dem man
sinnvoll urteilen kann, der Gesetzgeber hitte diesen Fall gar nicht in sein Gesetz
einbezichen wollen, wenn er ihn gekannt oder auf ihn reflektiert hitte. Wenn
jemand vor Gott und seinem ehrlich gepriiften Gewissen weif}, daff seine Ehe auch
nach der allgemeinen Lehre der Kirche ungiiltig ist, er dies aber vor dem Forum der
Kirche nicht nachweisen kann, so daf§ ihm die Kirche keine neue Eheschliefung
gewihren kann, dann soll ein solcher Christ vor dem Standesamt allein heiraten,
und er ist auch vor Gott gerechtfertigt. Es kann auch sonst Konfliktfalle zwischen
dem kirchlichen Recht und den legitimen Anspriichen eines einzelnen und seiner
sittlichen Pflicht geben, die nicht mehr vor kirchlichen Instanzen selbst bereinigt
werden konnen. :

All das sind nur schwache und vielleicht ein wenig bizarr klingende Andeutun-

12



Der miindige Christ

gen. Aber sie machen vielleicht doch verstandlich, dafl es auf dem Gebiet des
kirchlichen Lebens nochmals eine besondere Aufgabe der Miindigkeit eines
Christen gibt. So sehr gerade auf diesem Gebiet weitere Aufschliisse und Erklirun-
gen fiir wiinschenswert gehalten werden konnen, weil das Alltagsleben solche
berechtigten Wiinsche hervorruft (man denke nur an die Frage, was ein Christ tun
soll, dessen zweite Ehe nach den Normen der Kirche ungiiltig ist, obwohl deren
Wiederauflosung selbst wieder unmoralisch wire), so kann hier nur der Hinweis
auf diese besondere Funktion der Miindigkeit des Christen im Bereich des
kirchlichen Lebens und des kirchlichen Rechts gegeben werden.

Mut zu groflerer Freiheit

Vielleicht ist etwas klarer geworden, was christliche Miindigkeit in der Kirche
ist. Miindigkeit bedeutet den Mut zu grofierer Freiheit, die groflere Verantwortung
ist. Miindigkeit ist alles andere als Beliebigkeit und subjektivistische Laune.
Miindigkeit, so wie sie wirklich sein soll, macht in gewissem Sinn den Menschen
einsam. Er muf sich allein entscheiden, ohne daff ihm deutlich vorgesagt wird, was
er zu tun hat. Wenn er so seiner eigenen Sorge anvertraut wird, wird er nicht
eigentlich allein gelassen, sondern mit dem Spruch seines einsamen Gewissens vor
Gott gestellt. Er muf} beten, nach gottlicher Erleuchtung und Fithrung suchen. Er
mufl den Mut haben, diese seine miindige Verantwortung wahrzunehmen; er darf
nicht jammern, die Welt und die Kirche liefen ihn allein.

Es gibt viele Fragen des individuellen und gesellschaftlichen Lebens, fiir die die
Kirche Losungsrichtlinien anbieten, das Feld sittlich moglicher Entscheidungen
umgrenzen, aber nicht die konkrete Lésung vorsagen kann. Dann geschieht es in
jingerer Vergangenheit und auch heute zu leicht, daf} die Christen meinen, sie
hitten keine Entscheidungsverpflichtung mehr oder sie kénnten innerhalb dieser
kirchlichen — und weiten — Grenzziehungen einfachhin tun, was ihnen beliebt oder
am bequemsten und billigsten ist. In der Pastoralkonstitution ,,Gaudium et Spes®
(43) betont das Zweite Vatikanische Konzil ausdriicklich, daff es in gesellschaftspo-
litischen Fragen unter Christen mit Berufung auf das eine Evangelium Meinungs-
verschiedenheiten gewichtiger Art geben konne, die durch den Spruch des Amtes
in der Kirche nicht behoben werden. Dabei setzt die Kirche aber voraus, daff in
emner solchen Situation die Entscheidung des einzelnen nicht beliebig ist, sondern
daf} er vor seinem Gewissen und vor Gott eine ganz bestimmte Entscheidung
treffen muf}, die er miindig und allein vornimmt und, auch im Widerspruch zu
andern Christen, realisieren, durchtragen und verantworten mufi.

Das kann nur der miindige Christ. Miindigkeit aber ist Last der Verantwortung,
hohe Aufgabe im Reifungsprozef} des Christen und ein Stiick der Befreiung der
Freiheit zu ihrem vollen Wesen, das die Gnade Gottes schenkt.

i3



