Jacob Kremer
Der Frieden — eine Gabe Gottes

Bibeltheologische Erwigungen

Im Weihnachtsevangelium feiert und deutet der Gesang der Engel nach Art der
Hymnen in apokalyptischen Schriften, wie sie sich auch in der Offenbarung des
Johannes finden, die Geburt Jesu mit den bekannten Worten des , Ehre sei Gott in
der Hohe“ (Lk 2,14). In der Vulgata heiffit es dort weiter: ,Et in terra pax
hominibus bonae voluntatis — Und auf der Erde Frieden den Menschen guten
Willens“. Daraus wurde mitunter gefolgert, der ,Frieden hinge erstrangig vom
guten Willen der Menschen ab. M. Luther iibersetzte die ihm zur Verfiigung
stehende griechische Textfassung, eine spitere Korrektur dltester Handschriften:
,Und Friede auf Erden und den Menschen ein Wohlgefallen“. Die Fachexegese ist
sich heute dariiber einig, dafl weder die Vulgata, so wie sie gewohnlich interpretiert
wird, noch die Lutherbibel den urspriinglichen Text exakt wiedergeben; dieser ist
vielmehr zu tibersetzen: ,Und Frieden bei den Menschen seines Wohlgefallens“ (so
die revidierte Lutheriibersetzung, 1975) bzw. ,seiner Gnade® (so die Einheitsiiber-
setzung, 1981). Nach einigen Autoren ist dies iibrigens auch der Sinn der Vulgata;
denn die Wendung ,bonae voluntatis“ bezeichne nicht den guten Willen der
Menschen, sondern die ,voluntas dei” gegeniiber den Menschen; also auch in
dieser alten katholischen Ubersetzung wurde der Frieden als Gnadengeschenk
Gottes verkiindet.

Was aber ist das fiir ein Frieden? Was ist hier und an vielen anderen Stellen in der
Bibel, auf die in Diskussionen iiber den Frieden so oft Bezug genommen wird, mit
»Frieden“ gemeint? Im Rahmen dieses Beitrags konnen zu diesem aktuellen Thema
aus der Sicht eines Neutestamentlers nur einige Aspekte vorgelegt werden.

Frieden/8alom im Alten Testament

Das Wort ,Frieden® ist in unserem alltiglichen Gebrauch weithin von dem
Inhalt des lateinischen Wortes ,,pax® bestimmt; damit ist der durch einen Pakt, ein
wechselseitiges Rechtsverhiltnis, beseitigte Kriegszustand zwischen Menschen
gemeint. Innerhalb der Bibel — auch im Neuen Testament — ist ,Frieden®
wesentlich durch das hebriische $além geprigt. Etymologisch wird dies von $alam
»genug haben, ausgleichen® (im Piel: bezahlen, vergelten) hergeleitet. Das

12 Stimmen 200, 3 161



Jacob Kremer

Substantiv $além, das im ‘Alltag sehr oft verwendet wurde, hat meist eine etwas
schillernde Bedeutung. Bei einem Uberblick iiber den vielfiltigen Gebrauch kann
als Grundbedeutung ,,Ganzheit®, ,Intaktsein, ,Heil“ angegeben werden. (Dies
ist an vielen Stellen der Sinn der Ubersetzung ,,Frieden®.) Im einzelnen vermag das
Wort jedoch sehr Verschiedenartiges zu bezeichnen, von ,,Wohlergehen® bis zu
»Vergeltung® und ,Ziichtigung® (so z. B. Jes 53,5). Als Gegensatz zu Krieg
kommt es nur vereinzelt und verhiltnismaflig spit auf. Aus der Fiille der
Vorkommen im Alten Testament seien hier folgende drei Gruppen kurz genannt:

1. Sehr verbreitet und alt ist die Verwendung von 3além als Gruflwort. Dabei
bezeichnet $além in Israel wie auch sonst im Alten Orient schlicht das gute, heile
Ergehen, das zunichst fehlt und dadurch, daf} es ausgesprochen und zugesagt wird,
eintreten soll. Mit den Grufiformeln steht in enger Verbindung das Vorkommen
von $além in Segensformeln, wie z. B.: ,Der Herr wende dir sein Antlitz zu und
schenke dir Frieden“ [Heil] (Num 6,26; vgl. Ps 125,5; 128,6). Es geht hier um das
Gegenteil von Fluch und meint die gottgegebene Ordnung, die Wohlergehen
ermoglicht. Damit kann auch ein Friedenszustand als ein Element neben anderen
mitgemeint sein, wie z. B. am Schlufl des Heiligkeitsgesetzes: ,,Ich schaffe Frieden
im Land: Thr legt euch nieder, und niemand schreckt euch auf. Ich lasse die
Raubtiere aus dem Land verschwinden. Kein Schwert kommt iiber euer Land®
(Lev 26,6).

2. Als eindeutige Gegeniiberstellung zu Krieg steht $além in dem Gegensatzpaar:
»Der Krieg hat seine Zeit und der Frieden hat seine Zeit“ (Koh 3, 8). Allerdings ist
in diesen und anderen Texten , Frieden® im Unterschied zu Krieg nicht in unserem
heutigen Sinn aufzufassen. Ein Beispiel dafiir ist Dtn 20,10f.: ,Wenn du vor eine
Stadt ziehst, um sie anzugreifen, dann sollst du ihr zunichst Frieden vorschlagen,
nimmt sie den Frieden an, ... dann soll die gesamte Bevolkerung, die du dort
vorfindest, zum Frondienst verpflichtet und dir untertan sein.“ Den ,Frieden®
annehmen heifft demnach: sich ausliefern, unterwerfen, fronpflichtig werden. Die
rauhe Auffassung Israels unterscheidet sich da wenig von der anderer orientalischer
Volker.

Das gilt weithin auch fiir die Verwendung von ,Frieden® in der Auseinanderset-
zung mit den falschen Propheten in den Jahren vor dem Exil. Diese redeten, so
heifit es, dem Kénig und Volk nach dem Mund, verkiindeten Frieden und
verschwiegen das Unheil, das dem Volk wegen seiner Stinden drohte (vgl. 1 Kon
22,13-28): ,Den Schaden meines Volkes mochten sie leichthin heilen, indem sie
rufen: Frieden, Frieden! aber kein Frieden ist da“ (Jer 6, 14). ,,Frieden® ist hier nach
altorientalischen Vorstellungen die vom Konig im Namen Gottes geschaffene
Ordnung, die Wohl und Heil des Volkes gewahrt. Die Propheten Jahwes betonen
gegeniiber ihren Rivalen, dafl 3alom wesentlich an das gerechte Verhalten der
Konige und des Volkes gebunden ist. Die Bindung von $além an eine treue
Beobachtung der Tora wird sehr deutlich in dem spiteren Riickblick auf die

162



Der Frieden — eine Gabe Gottes

Zerstorung Jerusalems und die Wegfithrung ins Exil ausgesprochen: ,Hittest du
doch auf meine Gebote geachtet! Dein Gliick wire wie ein Strom und dein Heil
(salém) wie die Wogen des Meeres® (Jes 48,18).

Daf} der Konig im Auftrag und der Macht Gottes den ,Frieden® verleiht, klingt
auch in den Worten iiber einen zukiinftigen idealen Konig an, an die die Hoffnung
auf einen messianischen Friedensfiirsten ankniipfte (Ps 72,2-10; Jes 6,1-9; 11;
Mich 5,1-5). Dieser Frieden wird in zum Teil paradiesischen Farben bezeichnet,
z. B. in den Worten iiber das Umschmieden der Schwerter zu Pfligen (Jes 2,4;
Mich 4,3) und das Zusammenwohnen von Wolf und Lamm (Jes 11,6-9); es ist
aber letztlich der durch gewaltsame Unterdriickung der anderen Volker erreichte
Frieden Israels. Dies zeigt vor allem Mich 5,4f. (im Anschlufl an die Verkiindigung
des Anfiithrers aus Bethlehem und Efrata [vgl. Mt 2,6]): ,Und er wird der Frieden
sein ... sie werden das Land Assur mit dem Schwert regieren, Nimrods Land mit
geziickter Waffe. Er wird uns vor Assur retten, wenn es unser Land iiberfallt undin
unser Gebiet eindringt.“ Das gilt selbst fiir die Erwartung eines Friedenskénigs
nach dem Bild eines nachexilischen Frommen als des Armen und Gerechten, der
auf einem Esel reitet (Sach 9,9f.). Durch den Kontext wird dieses Idealbild
relativiert; denn dort ist von kriegerischer Vernichtung der Gegner die Rede (,,ich
rufe deine Sohne, Zion, zum Kampf gegen die Sohne Jawans, ich mache dich zum
Schwert eines Helden ... Die Schleudersteine fressen und zermalmen® [Sach
9,13-15]). In spiterer Zeit wird sogar das Wort vom Umschmieden der Schwerter
zu Pfligen (ob nur ironisch?) umgekehrt: ,schmiedet Schwerter aus euren
Pflugscharen (Joel 4,10).

3. Fiir das Judentum und das Neue Testament wurden vor allem die Aussagen
iiber den Frieden in den Trostworten der Propheten nach der groflen Katastrophe
des Exils wegweisend. Dem Volk, das seine Schuld eingesteht und darunter leidet,
kann der Prophet jetzt den $aldém Gottes ankiindigen: ,Denn ich kenne meine
Pline, die ich fiir euch habe — Spruch des Herrn —, Pline des Heils (8al6m) und nicht
des Unheils (Leides); denn ich will euch eine Zukunft und eine Hoffnung geben®
(Jer 29,11). Diesen $além kann einzig Gott, der Schépfer, in einer Art Neuschop-
fung bewirken: ,,...ich bin der Herr und sonst niemand. Ich erschaffe das Licht
und mache das Dunkel, ich bewirke das Heil [$além] und erschaffe das Unheil
[Béses]. Ich bin der Herr, der alles vollbringt“ (Jes 45,6£.). Salom ist hier das von
Jahwe geschaffene ,Heil“, der Gegensatz zum ,,Bosen®. Dasselbe Heil ist an einer
anderen Stelle gemeint: , Kurze Zeit ziirnte ich wegen der Siinde (des Volkes), ich
schlug es und verbarg mich voll Zorn, treulos ging es seine eigenen Wege. Ich sah,
welchen Weg es ging. Aber ich will es heilen und fithren und wiederum trdsten,
seinen Trauernden schaffe ich Lob auf den Lippen. Friede, Friede den Fernen und
den Nahen, spricht der Herr, ich werde sie heilen ... die Ruhelosen finden keinen
Frieden, spricht mein Gott* (Jes 57,18—21). Die Ankiindigung dieses Friedens,
den Gott wirkt und der in der Gemeinschaft mit Gott besteht, ist eine frohe

12# 163



Jacob Kremer

Botschaft: , Wie willkommen sind auf den Bergen die Schritte des Freudenboten,
der Frieden ankiindigt, der eine frohe Botschaft bringt und Rettung verheifit, der
zu Zion sagt: Dein Gott ist Konig® (Jes 52,7).

Wie auch immer diese und andere Verheilungen im einzelnen gedeutet werden
mogen, sie haben jedenfalls im Judentum hohe Erwartungen geweckt, sei es in der
Form der eschatologischen Hoffnung auf einen Messiaskonig aus dem Geschlecht
Davids, der ein Friedensreich aufrichten wird, sei es in der Form der Apokalyptik,
die ein neues vom Himmel auf die Erde herabsteigendes Sion, einen neuen Himmel
und eine neue Erde erwartete. Von diesen Hoffnungen zeugen aufler den jiidischen
Schriften vor allem die Biicher des Neuen Testaments.

,Frieden® im Neuen Testament

1. In den Worten Jesu, die die kritische Forschung als ureigene Worte (ipsissima
vox) sichert, nimmt das Wort ,,Frieden“ keinen breiten Raum ein. Doch kniipft das
zentrale Thema , Erfiillt ist die Zeit, nahegekommen ist die Gottesherrschaft (Mk
1,15) an die Erwartungen einer durch Gott gewirkten Neuordnung des Lebens an.
Die von Jesus verkiindete Gottesherrschaftist der in den spiten Schriften des Alten
Testaments als Gabe Gottes verheifiene $alom (vgl. bes. das oben zitierte Wort Jes
52,7 iiber die Freudenbotschaft: ,Dein Gott ist Konig*.)

Wenn Jesus zu der blutfliissigen Frau sagt: ,Geh hin in Frieden® (Mk 5, 34),
greift er eine altjiidische Entlassungsformel auf; sie ist aber in seinem Mund
Zuspruch des Heils fiir die geplagte und nunmehr geheilte Frau: Thr Verhiltnis zu
Gott ist in Ordnung, sie braucht keine neue Erkrankung als Strafe Gottes zu
fiirchten, ihr Leben ist nicht mehr sinnlos. Diese Zusage von Frieden und Heil
durchzieht das ganze Wirken Jesu: Durch seine Krankenheilungen erweist er sich
als derjenige, der den geplagten Menschen die Vergebung der Siinde und das Heil
Gottes geben kann und jetzt schon verleiht.

Bei der Aussendung der Jiinger gibt Jesus den Jiingern die Vollmacht, den
,Frieden®, d. h. das Heil Gottes, zu vermitteln: ,, Wenn ihr in ein Haus kommt, so
sagt ihm den [Friedens] Grufl. Wenn das Haus es wert ist, soll euer Friede (d. h. der
Friede, den ihr wiinscht) auf es herabkommen...“ (Mt 10,11f.). Seine Jiinger
kénnen und sollen den Frieden als das Heil Gottes verkiinden und vermitteln,
durch ihr Wort und durch ihre Zeichenhandlungen (vgl. Mt 10,7f.). Diese
Verkiindigung des Heils stellt die Angesprochenen vor die Entscheidung, sich
durch ihre Umkehr und ihren Glauben fiir den Empfang dieses Friedens zu 6ffnen
(Mt 10,13-35) und als ,Sohne des Friedens“ zu erweisen (Lk 10,6).

Mit Recht ist schon oft beobachtet worden, daff Jesus keine Anweisungen fiir
politisches Handeln gegeben hat, und dies in einer Zeit, als sein Volk in grofiter
Not lebte und nicht wenige, wohl nicht immer die Schlechtesten, sich gewaltsam

164



Der Frieden — eine Gabe Gottes

dagegen auflehnten. Was Jesus angesichts eines brutalen Gewaltakts der Machtha-
ber, die Aufstindige bei einer Opferhandlung niedermetzeln liefen, sagte, war
nicht ein Aufruf zum Widerstand, sondern zur Bufie: ,Meint ihr nun, daff diese
Galilder Siinder waren, weil das mit ithnen geschehen ist, alle anderen Galilder aber
nicht? Nein, im Gegenteil: Thr alle werdet genauso umkommen, wenn ihr euch
nicht bekehrt“ (Lk 13,2f.). Warum verhielt Jesus sich so unpolitisch? Letztlich
doch wohl deshalb, weil es bei dem von ihm verkiindeten ,Frieden“ um mehr ging
als um Frieden auf Erden und nur diesseitiges Heil, sosehr die Gottesherrschaft
schon die Gegenwart betrifft! Nur unter diesem Aspekt konnte Jesus selbst seinem
frithen Tod einen positiven Sinn abgewinnen; denn fiir fromme Juden war dieser
eine Durchkreuzung aller Hoffnung auf eine rein diesseitig aufgefafite Verwirkli-
chung der alttestamentlichen Verheiflung von Frieden. Jesu Verkiindigung und
Verhalten zeigen an, dafl fiir ihn die alttestamentlichen Verheiflungen eines
gottgeschenkten $aléom (Frieden und Heil) nicht buchstiblich, sondern in einem
neuen, iibertragenen Sinn zu interpretieren sind.

Diese Feststellungen sind aber noch durch folgende zu erginzen: An die Jiinger
selbst richtet Jesus die Forderung, untereinander Frieden zu halten: ,Habt Salz in
euch und haltet Frieden untereinander!® (Mk 9,50c). Der alte Spruch steht in
Verbindung mit dem Salzwort: ,Das Salz ist etwas Gutes. Wenn das Salz die Kraft
zum Salzen verliert, womit wollt ihr ihm seine Wiirze wiedergeben? (Mk 9,50a.b;
vgl. Lk 14,34f.; Mt 15,13). In diesem Kontext deutet er an, daff die Jiinger nur als
solche, die untereinander Frieden halten, Salz der Erde sein kénnen. Von dorther
ist auch die an die Jiinger gerichtete Seligpreisung zu verstehen: ,,Selig, die Frieden
stiften; denn sie werden Séhne Gottes genannt werden® (Mt 5,9). Wer darauf
bedacht ist, Frieden zu stiften, handelt wie Gott und kann deshalb Sohn Gottes
heiflen, da er wie ein Sohn dem Vater gleicht. Die Forderungen der Bergpredigt,
auf Vergeltung zu verzichten und selbst die Feinde zu lieben, weisen den Weg, auf
welche Weise die Jiinger in ihrer Gemeinschaft den Frieden herstellen miissen (Mt
5,38-47; vgl. Lk 6,27-34).

Jesus rechnet aber damit, dafl es nicht moglich ist, den Frieden mit allen
Menschen zu halten. Dies lehrt besonders das bekannte Schwertwort: ,,Denkt
nicht, ich sei gekommen, um Frieden auf die Erde zu bringen, sondern das
Schwert (Mt 10,34). Wie das zu verstehen ist, zeigt der folgende Satz an: ,,Denn
ich bin gekommen, um den Sohn mit dem Vater zu entzweien und die Tochter mit
ihrer Mutter und die Schwiegertochter mit ihrer Schwiegermutter; und die Hausge-
nossen eines Menschen werden seine Feinde sein“ (Mt 10,351.). Die hier vorlie-
gende Zitation von Micha 7, 6 deutet an, dafl Jesus das in der Apokalyptik bekannte
Motiv der endzeitlichen Entzweiung der Hausgenossen aufgreift. Es liegt hier wie
in den verwandten Texten (etwa Lk 22,36f.) kein Indiz fiir eine revolutionire, vor
dem Schwert nicht zuriickscheuende Einstellung Jesu vor, welche die Kirche spiter
verdringt habe. Jesus sagt vielmehr mit diesem Bildwort aus, daf} seine Sendung bei

165



Jacob Kremer

vielen auf Widerstand stoflen wird. Auf der Linie dieses Wortes liegen auch die
Voraussagen von Verfolgungen der Jiinger (Mk 13,9-13par). Jesus hat bei seiner
eindringlichen Mahnung, Frieden zu halten und zu stiften, kein Friedensparadies
auf Erden verheiflen. Wer sich zu thm bekennt, muff mit Widerstand rechnen.

2. Die dltesten Aussagen iiber die christliche Deutung von Jesu Predigt, Leben
und Tod liegen in den Schriften des Apostels Paulus vor. Dort finden sich wichtige
Angaben tiber den durch Christus vermittelten ,Frieden®, die auf die friiheste
urkirchliche Predigt zuriickgehen und von Paulus sowie von seinen Schiilern in den
spateren Briefen weiterentfaltet wurden.

a) Im Rickblick auf die in den ersten Kapiteln des Romerbriefs erorterte
Rechtfertigung durch den Glauben an den Gekreuzigten schreibt Paulus:
»Gerechtgemacht aus Glauben, haben wir Frieden mit Gott durch Jesus Christus
unseren Herrn. Durch ihn haben wir auch den Zugang zu der Gnade erhalten, in
der wir stehen“ (Rém 5,1f.). Der Apostel sagt dies, da er die in der Siinde
befindliche Menschheit als eine in der Feindschaft lebende betrachtet (Rém 5,10
»als wir noch Feinde waren®). Durch Jesu Vershnungstat, die eine Entsithnung,
Heiligung und Gerechtmachung der Siinder bewirkte (vgl. Rom 3,25£.), ist diese
Feindschaft getilgt worden; die Menschen stehen Gott nicht mehr als Siinder,
Ungerechte und Feinde gegeniiber, sondern als Versohnte und Gerechte, als
solche, denen Gott durch seinen Geist Anteil an seiner Liebe gibt (R6m 5,5) und
die seine ,,Sohne* heiflen diirfen (Rom 8,15; vgl. Gal 4,6). Dieser ,,Friede“ wurde
dadurch gewirkt, dafl Gott durch Jesu Tod und Auferweckung die an Christus
Glaubenden zu neuen Menschen erschuf. ,, Wenn also jemand in Christus ist, ist er
eine neue Schopfung. Das Alte ist vergangen, Neues ist geworden. Aber das alles
kommt von Gott, der uns durch Christus mit sich verséhnt hat“ (2 Kor 5,17f.).
Hier wird deutlich, daf} fiir die neue Situation der Menschen der Frieden mit Gott
bzw. die Tilgung der zwischen Gott und Mensch durch die Siinde hervorgerufenen
Entzweiung eine wesentliche Voraussetzung ist.

Aufgrund der durch Christus geschaffenen Situation kann der Apostel seinen
Lesern in den Briefeingingen ,,Gnade und Frieden® zusprechen. Der alttestament-
liche Friedenswunsch erhilt dadurch einen neuen Inhalt: Es ist der von Gott durch
Christus geschenkte Frieden und Segen: ,,Gnade sei mit euch und Frieden von
Gott, unserem Vater, und dem Herrn Jesus Christus, der sich fiir unsere Stinden
hingegeben hat, um uns aus der gegenwartigen bosen Welt zu befreien, nach dem
Willen unseres Gottes und Vaters® (Gal 1,31£.). Diesen christlichen Inhalt hat auch
der am Ende der Briefe wiederholte Friedenswunsch: ,Der Gott des Friedens sei
mit euch allen® (Rém 15,33; vgl. Phil 4,9). Dieser , Frieden“ bedeutet nach R6m
15,13 — nur dort ist ausdriicklich davon die Rede (vgl. aber Rém 14,17) — Frieden
des Herzens, d. h. die mit Freude und Frieden erfiillte Zuversicht: ,,Der Gott der
Hoffnung aber erfiille euch mit aller Freude und mit allem Frieden im Glauben,
damit ihr reich werdet an Hoffnung in der Kraft des Heiligen Geistes.“

166



Der Frieden — eine Gabe Gottes

In der Formulierung des Friedenswunsches am Ende von 1 Thess spricht Paulus
aus, dafl der durch Christus vermittelte Frieden die ganze menschliche Existenz
erfaflt und den Christen befihigt, bei der Parusie vor dem Herrn zu bestehen: ,,Der
Gott des Friedens heilige euch ganz und gar und bewahre euren Geist, eure Seele
und euren Leib unversehrt, damit ihr ohne Tadel seid, wenn Jesus Christus unser
Herr kommt“ (1 Thess 5, 13). Hier klingt unter anderem an, was auch sonst in den
Briefen des Apostels oft dargelegt wird, dafl das in der Taufe erlangte Heil erst in
der Erlosung bei der Parusie seine Vollendung findet (vgl. R6m 5,9-11). Die den
Christen nach dem Vorbild Jesu und in Gemeinschaft mit dem Gekreuzigten
treffenden Leiden stehen dem nicht entgegen; denn der ,,Gott des Friedens® ist auf
seiner Seite und schiitzt ihn (vgl. bes. 8,18-39).

Dank des durch Christus vermittelten Geistes hat der Getaufte Anteil an dem
Leben Gottes, das fiir ihn ,Frieden/Heil“ bedeutet und ihn dazu befihigt, den
Frieden zu wirken (Rom 8,6; vgl. Gal 5,22 tiber ,Frieden® als ,Frucht des
Geistes“). Diese Begabung fordert vom Christen, auf den Frieden untereinander
bedacht zu sein: ,Lafit uns nach dem streben [wortlich: jagen], was zum Frieden
und zum Aufbau untereinander dient“ (Rom 14,19). Deshalb ist es notwendig,
Riicksicht auf die Schwachen zu nehmen (R6m 14, 1ff.), nicht Béses mit Bosem zu
vergelten, sondern im Sinn der Bergpredigt auf die Durchsetzung des eigenen
Rechtes zu verzichten (Rom 12,17-21). Paulus weif8 aber auch, dafl es nicht immer
mdoglich ist, mit allen den Frieden zu halten: ,Soweit es euch méglich ist, haltet mit
allen Menschen Frieden“ (Rém 12,18).

b) Im Brief an die Kolosser, der nach Ansicht vieler Exegeten nicht von Paulus
stammt, wird das Thema des durch Christus gewirkten ,Friedens® in Formulie-
rungen dargelegt, die an Vorstellungen erinnern, wie sie spiter in der Gnosis weit
verbreitet waren: Jesus stiftete den Frieden zwischen Gott und Mensch, indem er
die Michte besiegte; diese iiberirdischen Gewalten machten nimlich ihren
Anspruch auf die Menschen geltend, da sie sich ihnen durch die Ubertretung der
Weisung Gottes gleichsam verschrieben hatten. Indem Jesus sozusagen den
Schuldschein bei seinem Tod ans Kreuz heftete, befreite er die Menschheit von
ihrer Schuld und entwaffnete er die iiberirdischen Michte (Kol 2,14).

In etwas abgewandelter, weiter entwickelter Form wird dies im Epheserbrief
dargelegt. Durch das Gesetz des Alten Bundes, das die Siinde erst so recht zur
Geltung brachte, bestand eine Spannung zwischen den Juden einerseits, die das
Gesetz besaflen und sich darauf berufen konnten, und den Heiden andererseits, die
ohne Gesetz dem Untergang preisgegeben schienen. Durch die Aufhebung des
Gesetzes im Tod Jesu wurde sozusagen die Scheidewand zwischen Juden und
Heiden niedergerissen; die durch die Siinde und das Gesetz des Mose gespaltene
Menschheit wurde wieder zu einer vereinigt. In freier Anlehnung an Mi 5,4 (,er
wird der Frieden sein“) kann Christus als ,,unser Frieden®, d. h. Friedensbringer
bezeichnet (Eph 2,14) und auf sein Kommen das Wort von Jes 57,19 angewandt

167



Jacob Kremer

werden: ,Er kam und verkiindete den Frieden, euch den Fernen [d. h. den
gebiirtigen Heiden] und uns den Nahen [den gebiirtigen Juden]“ (Eph 2,18). Die
Friedensstiftung zwischen den beiden Menschengruppen Juden und Heiden ist
eine Auswirkung und ein Bild fiir den Frieden zwischen Gott und Mensch, den
Christus gestiftet hat. Der Epheserbrief wendet hier die alte jiidische Vorstellung
von einer kosmisch-raumlichen Scheidewand zwischen Gott und Mensch (vgl. ith.
Hen 14,9) auf die volklich-geschichtliche Trennung zwischen Juden und Heiden
an; d. h. die Pazifizierung des Kosmos mit Gott wird bezogen auf den Frieden der
Menschen untereinander. In der Schlufparinese des Briefes werden in Anspielung
auf die Formulierung von Jes 52,7 die Leser aufgefordert, ,die Schuhe anzuziehen,
in der Bereitschaft fur das Evangelium des Friedens® (Eph 6,15). Wie Jesus vor
Ostern und die Apostel nach Christi Auferstehung sind die Leser dazu berufen, die
frohe Botschaft von dem durch Gott gewirkten Frieden zu verbreiten.

3. Die Wiedergabe der Botschaft Jesu durch die Evangelisten und ihre Schilde-
rung seines Wirkens liflt in vieler Hinsicht den Einfluff der nachésterlichen
Betrachtung erkennen. Der Kiirze wegen seien nur einige Beispiele aus dem Lukas-
und aus dem Johannesevangelium angefiihrt:

a) Lukas deutet schon im Lobgesang des Zacharias an, daf} die Sendung des
Taufers ,einen Weg des Friedens“ eroffnen sollte (Lk 1,79). In dem eingangs
zitierten Weihnachtsevangelium stellt der hellenistisch gebildete Evangelist den
sFrieden®, den die Geburt Jesu schenkt, der erzwungenen Pax Romana des
Augustus gegeniiber. (Nicht dem michtigen Kaiser, unter dessen Steuererlafy
Maria und Josef zu leiden haben, sondern Gott gebithrt darum Ehre.) Der
Evangelist mag dabei die jiidische Friedenshoffnung zum Teil mit hellenistischen
Erwartungen verbinden und fiir die Christen eine Zeit des Friedens, d. h. eine Zeit
frei von Verfolgungen erhoffen (z. B. Apg 9,31; vgl. Apg 28,31). Wesentlich ist
aber auch fiir ihn, daf} dieser ,Frieden“ Gabe Gottes ist und diese Welt iibersteigt.
Er wird den Menschen, zunichst dem Volk Israel, durch Jesus angeboten. Am
Ende seines Wirkens mufl Jesus, der als Friedensfiirst nach Jerusalem einzieht, iiber
diese Stadt weinen und klagen: ,, Wenn du doch an diesem Tag erkannt hittest, was
dir zum Frieden dient® (19,42). Nach der mit dem Gloria verwandten Akklama-
tion beim Einzug Jesu in Jerusalem ist dieser ,Frieden® jetzt schon im Himmel
Wirklichkeit: ,Sie rufen: Gesegnet sei der Konig, der kommt im Namen des
Herrn. Im Himmel Frieden und Herrlichkeit in der Hohe® (Lk 19,38). Nicht zu
Unrecht wird dieser sonderbar klingende Ruf mit Vorstellungen der Apokalypse
des Johannes in Verbindung gebracht; denn dort werden die Schilderungen von
Verfolgungen auf Erden immer wieder durch Angaben iiber die Feier des
errungenen Sieges und des ewigen Heils im Himmel unterbrochen (z. B. Offb
12,10f.; 19,1).

b) Im Johannesevangelium steht das Wort ,Frieden® in Texten, die eine
Reflexion tiber den Frieden, den Jesus brachte, erkennen lassen. Am Ende des

168



Der Frieden — eine Gabe Gottes

ersten Teils der Abschiedsrede heifit es: ,Frieden hinterlasse ich euch, meinen
Frieden gebe ich euch; nicht einen Frieden, wie die Welt ihn gibt, gebe ich euch®
(Joh 14,27). Man darf darin eine johanneische Interpretation des jiidischen
Abschiedsgrufies $alom sehen. Was Jesus seinen Jungern wiinscht und als Segen
zusagt, ist mehr als der jiidische Friedensgruf}; es ist auch mehr als der ,,Frieden®,
wie die Welt ihn etwa in der Form der Pax Romana zu geben vermag. Der von Jesus
den Seinen hinterlassene Frieden ist der durch seinen Sieg tiber den Tod erméog-
lichte Frieden, der den Menschen wieder Anteil an dem Geist (pneuma) Gottes gibt
(vgl. Joh 20,22f. mit Gen 2,7). Nicht von ungefihr wiederholt darum der
Auferstandene in der johanneischen Schilderung am Osterabend den Friedens-
grufl: ,Jesus sagte noch einmal zu ihnen: Friede [sei] mit euch® (20,21; vgl.
20,19.26). Weil Jesus diesen Frieden schenkt, brauchen die Jiinger sich nicht durch
die Bedringnis in der Welt dngstigen zu lassen. Dies sagt der Herr am Ende des
zweiten Teils der Abschiedsrede ausdriicklich: ,Dies habe ich zu euch gesagt,
damit ihr in mir Frieden habt. In der Welt seid ihr in Bedringnis; aber habt Mut:
Ich habe die Welt besiegt” (16,38).

Zusammenfassung und Folgerungen

1. Der fragmentarische Uberblick iiber neutestamentliche Aussagen zum Thema
Frieden ergibt folgendes:

a) Der Terminus ,Frieden (8alom) hat in der Bibel eine umfassendere, weitere
Bedeutung als in unserem landldufigen; von der lateinischen Vokabel ,pax®
geprigten Sprachgebrauch. Was die Propheten Israels zunachst fiir ihr Land, in
spaterer Zeit fiir alle Menschen und in einer das gewohnliche Zusammenleben
iibersteigenden Weise an ,Frieden® (Heil) von Gott als Auswirkung seiner
Schopferkraft erhofften, das verkiindigte Jesus durch sein Auftreten; das sagte er in
Wort und Zeichenhandlung als ,Herrschaft Gottes* den Menschen als schon
gegenwirtig zu; im Hinblick darauf nahm er schliefflich den Tod auf sich, ohne die
Hoffnung auf eine volle Verwirklichung dieses Heils aufzugeben.

b) Nach Jesu Tod und Auferstehung verkiindete die Urkirche, dal Gott durch
und in Jesus Christus die Erwartungen des Alten Bundes erfiillte, allerdings nicht
so, wie viele Juden sich dies vorstellten (in Form eines irdischen Reiches Israel und
als Wiederherstellung eines paradiesischen Anfangs), sondern auf eine neue Weise:
im Heil aller Menschen, ihrer Errettung aus der Macht der Siinde und des Todes
sowie ihrer Teilhabe an dem ,Leben® und ,Geist“ Gottes, und zwar durch eine
neue Schopfungstat Gottes, die erst nach vielen Drangsalen bei der Parusie ihre
Vollendung finden wird. Diese kirchliche Neuinterpretation von $além liegt auf
der Linie dessen, was sich schon in den spiten Schriften Israels und in Jesu Lehren
und Wirken anzeigt.

169



Jacob Kremer

¢) Von seinen Jiingern forderte Jesus, dafl sie untereinander auf Frieden bedacht
seien, um so durch ihr Verhalten seinen , Frieden® als Teilhabe an der Gottesherr-
schaft in Wort und Tat vermitteln zu konnen. Nach der Auffassung der Urkirche
sind die Getauften durch ihre Gemeinschaft mit dem Auferstandenen befdhigt und
verpflichtet, kraft des Heiligen Geistes den Frieden untereinander in der Kirche zu
verwirklichen.

2. Im Hinblick auf die heutigen Erwartungen von ,Frieden“ lassen sich daraus
drei Folgerungen ziehen:

a) Der ,Frieden®, von dem in den Friedensbewegungen und Friedensdiskussio-
nen die Rede ist, ist nur ein Teilaspekt dessen, was in der Bibel als ,Frieden“
bezeichnet wird. Das gilt auch fiir neuere Definitionen des Friedens, z. B. die
Aussage in Populorum progressio (Paul VL.), dafl ,,Entwicklung der neue Name
fiir Frieden® sei, oder das Verstindnis von Frieden in der Friedensforschung als
»Prozefl der Minimierung von Not, Gewalt und Unfreiheit“. Biblische Aussagen
iiber Frieden konnen daher nicht ohne weiteres auf die Probleme heutiger
Friedensdiskussionen und -bemiithungen bezogen werden.

Wenn auch der politische Frieden nur ein Teilaspekt dessen ist, was die Bibel
,Frieden® nennt, hingt er engstens damit zusammen und ist daher ebenfalls
wesentlich Gabe Gottes. In den heutigen Diskussionen iiber Frieden wirkt sich
diesbeziiglich die fiir die Neuzeit charakteristische Sikularisierung aus: Die
Vorginge in der Welt werden rein diesseitig und ohne Bezug auf Gott gesehen.
Nach der Bibel ist aber jeder Krieg und jeder Streit letztlich eine Auswirkung
davon, dafl das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch gestort ist; Unfrieden ist
eine Folge der Siinde.

Solange die Welt trotz des 6sterlichen Sieges Jesu noch in irgendeiner Form der
Macht der Siinde unterliegt, ist als Folge davon mit Uneinigkeit, Streit und Krieg
zu rechnen. Ein Reich Gottes in Form eines dauernden allgemeinen Friedens kann
daher — dies folgt aus den biblischen Angaben — vor der Parusie des Herrn nicht
verwirklicht werden. Wohl aber wird es, so diirfen wir hoffen, Zeiten des Friedens
geben, die wie die Wunder Jesu ,,Zeichen“ des ewigen Friedens und Heils sind. Der
Beitrag der Menschen zur Ermoglichung solcher Zeiten des Friedens ist — aus der
Sicht der Bibel —, sich der eigenen Siinde bewufit zu werden und sich durch den
Glauben an Jesus Christus Tilgung der Schuld schenken zu lassen, denn der Friede
mit Gott ist die Voraussetzung fiir den Frieden unter den Menschen.

b) Der ,,Frieden® unter den Menschen war als solcher nicht das zentrale Anliegen
des Alten Testaments und auch nicht Jesu. Durch diese Einsicht wird jede
Gefihrdung des politischen Friedens und selbst die dadurch drohende Gefahr eines
Atombkriegs relativiert. Mit dieser Feststellung soll nicht das Furchtbare der iiber
uns schwebenden Bedrohung der Welt abgeschwicht werden. Aber diese Gefahr
ist nicht eine solche, dafl sie jede Hoffnung zunichte macht. Fir den glaubigen
Leser der Bibel gibt es eine noch gréfiere Gefahr: Den Verlust des wahren Lebens,

170



Der Frieden — eine Gabe Gottes

der Lebensgemeinschaft mit Gott. Auch heute noch gilt das Bibelwort, das in der
Vergangenheit leider oft fehlinterpretiert und zu Hollenpredigten miflbraucht
wurde: , Fiirchtet euch nicht vor denen, die den Leib toten, die Seele aber nicht
toten konnen, sondern fiirchtet euch vor dem, der Seele und Leib ins Verderben der
Hoélle stiirzen kann“ (Mt 10,28; vgl. Lk 12,4f.; vgl. , Was niitzt es dem Menschen,
wenn er die ganze Welt gewinnt [oder — so darf man heute interpretieren — sie in
ihrer Existenz erhilt], dabei aber sein Leben [das wahre Leben] einbiifit? [Mk
10,38]). Die der Welt heute drohende Gefahr eines Atomkriegs weist darum alle
Christen auf die noch schwerer wiegende Gefdhrdung der Gemeinschaft mit Gott
hin und spornt dazu an, sich ganz fiir die Verkiindigung des Evangeliums vom
Frieden Gottes einzusetzen.

Die von echter Sorge um das wahre Leben aller Menschen erfiillte Predigt der
Kirche ist nach dem Neuen Testament getragen von Zuversicht und nicht von
Angst; denn das Heil ist uns durch Christus zugesagt, ja schon anfanghaft
geschenkt worden. Darin liegt der Grund christlicher Hoffnung. Die Kirche darf
und mufl daher diesen Frieden Gottes selbst in Zeiten grofiter Bedrohung des
Weltfriedens als frohe Botschaft verkiinden: ,Habt Mut, ich habe die Welt
iberwunden® (Joh 16,33). Wer als Glaubender weif}, daff Gott ihn liebt und ihm
schon Anteil an seinem Leben gegeben hat, braucht sich nicht dngstlich zu sorgen
(vgl. Mt 6,25—34par; Rom 8,31-39, besonders die Worte: ,,Wer wird uns von der
Liebe Christi trennen? Bedringnis oder Not ..., Gefahr oder Schwert? ... Weder
Tod noch Leben kénnen uns trennen von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus
ist, unserem Herrn“). Durch Hoffnung und Zuversicht miissen sich Christen von
denen unterscheiden, fiir die der irdische Frieden und die irdische Existenz das
einzige Gut sind und die meinen, dies mit eigenen Kriften sichern zu konnen oder
zu miissen. Die Angst, die im letzten Jahr oft das Charakteristikum unserer Tage
genannt wurde, ist — von der Bibel her gesehen — Symptom von Kleinglauben oder
Unglauben.

¢) Auch wenn der wahre Frieden Geschenk Gottes ist und unsere irdische
Existenz iibersteigt, bleibt es die Aufgabe der Christen, sich fiir den Frieden hier
auf Erden einzusetzen. Gottes Gnade hebt nimlich die menschliche Freiheit und
Aktivitit nicht auf; das endzeitliche Heil ist keine Schopfung aus dem Nichts,
sondern eine Neuschopfung dieser Welt. Wie es der irdische Mensch ist, der von
den Toten auferweckt wird und in einer neuen Weise ewig leben wird, so gilt dies
auch von der ganzen Welt. Christen diirfen deshalb die irdische Welt nicht im Blick
auf das Jenseits sich selbst tiberlassen und das auf sie zukommende Geschick eines
Atomkriegs fatalistisch hinnehmen. Sie sind als ,Mitarbeiter Gottes* (1 Kor 3,9)
aufgerufen, je auf ihre Weise an der Vollendung der Schopfung mitzuwirken. Dazu
gehort auch die Ermoglichung, Wiederherstellung und Sicherung des Friedens.

Dies ist uns Christen nicht zuletzt deswegen aufgetragen, weil das Bemiithen um
den Frieden untereinander und in der Welt der von Jesus gewiesene Weg ist, die

171



Jacob Kremer

Menschen zum Glauben an das Evangelium hinzufithren (vgl. Joh 17,22). Die
ganze Kirche und jede einzelne Gemeinde ist von Jesus her dazu verpflichtet und
durch seinen Geist dazu befihigt, Stitte der Eintracht und des Friedens zu sein; nur
so kann sie der Welt zeichenhaft bezeugen, dafl Gott ihr durch Jesus Christus den
wahren Frieden schenkt; nur so vermag sie, den Menschen in dieser Welt des Todes
— der Atomtod ist nur eine Weise des uns allen drohenden Todesgeschicks — die
Angst zu nehmen, sie vor Resignation zu bewahren und zum Mitwirken zu
ermutigen.

Die in der Bergpredigt und in anderen Texten gegebenen Weisungen, Frieden zu
stiften, ohne auf das eigene Recht zu pochen, fordern dazu auf, sich als Jiinger Jesu
zu erweisen und dem Bann des Bosen Einhalt zu gebieten. Allerdings konnen die
zunichst an die Junger gerichteten und in rhetorischer Diktion formulierten
Ermahnungen der Bergpredigt nicht einfach als Gesetz fiir politisches Handeln
ausgelegt werden (z. B. als Verbot jeglicher Anwendung von Gewalt, selbst dann,
wenn Notwehr oder Nichstenliebe es fordern; oder als Anweisung, bei der
Abriistung ohne Gegenleistung den ersten Schritt zu tun). Radikale Pazifisten
konnen sich zwar auf einzelne Zitate, nicht aber auf die biblische Botschaft
berufen. Die Bibel bietet keine fertigen Rezepte fiir die Politik. Wohl aber miissen
sich christliche Politiker an der Bibel orientieren und aus ihrer christlichen
Grundhaltung heraus zu erkennen suchen, was der Wille Gottes ist, ,was gut,
wohlgefallig und vollkommen ist“ (Rom 12,2). Aus dieser Gesamtsicht sind in den
konkreten Einzelfallen die Entscheidungen zu treffen. Christliche Politiker diirfen
darum niemals einer Verteidigung mit Mitteln zustimmen, die dem Willen Gottes
widersprechen (etwa mit einer Waffe, die sich der Kontrolle entzieht und ganze
Linder oder Erdteile vernichtet). In solchen Fillen sind sie genotigt, ihr Volk, fiir
dessen machtvollen Schutz sie verantwortlich sind (vgl. Rom 13,3f.), einer
feindlichen Aggression ohne entsprechende Gegenwehr preiszugeben. Biblisch
gesprochen muten sie thm damit zu, grofites Leid als Teilhabe an der Passion
Christi oder als Gericht Gottes (im Wissen um menschliche Schuld) zu ertragen.

Zu dem Einsatz fur Frieden in dieser Welt gehort vor allem, daff jeder einzelne
sich bemiiht, als Christ zu leben, ob im privaten Bereich oder in der Politik. Auf
diese Weise vermag er dazu beizutragen, daf} die Menschheit sich dem Machtbe-
reich des Bosen entzieht und im Glauben fiir das Geschenk des Friedens 6ffnet. Die
in der Bibel verankerte Uberzeugung: »Von jedem Herzen wird die Welt bewegt*
(R. Schneider), hat im Leben vieler Heiligen ihren Niederschlag gefunden. Sie ist
heute nicht so wirklichkeitsfremd, wie es zunichst scheint. So macht sich der
Dichter Elias Canetti in seinem Vortrag ,Der Beruf des Dichters® (Miinchener
Rede 1976) Gedanken tber die Aufzeichnung eines anonymen Autors vom 23.
August 1939 (eine Woche vor dem Ausbruch des Zweiten Weltkriegs): ,,Es ist aber
alles voriiber. Wire ich wirklich ein Dichter, ich miifite den Krieg verhindern
konnen.“ Canetti wertete dies zunichstals ,,Unsinn®, dann aber als , Eingestindnis

172



Der Frieden — eine Gabe Gottes

einer Verantwortung®. Aus der Sicht der Bibel trigt jeder einzelne eine Mitverant-
wortung fiir das, was in der Welt geschieht.

Wie Jesus und die Apostel wird jeder Christ oft erfahren, ob im privaten,
kirchlichen oder politischen Bereich, daf} er trotz aller persénlichen Bemiihungen
den Frieden nicht retten oder stiften kann. Wenn ,die Welt“ nicht auf die
Mahnungen zu Umkehr, Bule und Frieden hort, sollte das Christen nicht
verwundern. Die Jiinger Jesu stehen in diesem Punkt nicht {iber ihrem Meister.
Weil es aber nicht blofi um den irdischen Frieden geht, darf der Christ sicher sein,
dafl seine Bemiihungen darum auch dann nicht umsonst sind, wenn sie ohne
sichtbaren Erfolg bleiben. Der im Weihnachtsevangelium uns zugesagte ,,Friede®
wurde uns schlieflich auf keinem anderen Weg zuteil als dem des Kreuzes. Deshalb
kann gerade unsere Teilhabe am ,, Todesleiden Jesu“ (2 Kor 4,10) zur Vermittlung
des Friedens als der Gabe Gottes beitragen. Was Paulus am Schluff seiner
Ausfithrungen tiber die Auferstehung von den Toten, die Verwirklichung der
neuen Schopfung und damit des im Alten Bund ersehnten Friedens schreibt, gilt
auch fir jedes Bemiihen um den Frieden: ,Daher, geliebte Briider, seid standhaft
und unerschiitterlich, nehmt immer eifriger am Werk des Herrn teil, und wisset,
dafl im Herrn eure Mihe nicht vergeblich ist“ (1 Kor 15,58).

Aus der Fiille der Fachliteratur zum Thema seien besonders angefiihrt: P. Stublmacher, Der Begriff des Friedens im
Neuen Testament und seine Konsequenzen, in: Hist. Beitrige zur Friedensforschung, hrsg. v. W. Huber (Stuttgart
1970) 21-69; H. H. Schmid, $além. ,Friede“ im Alten Orient und im Alten Testament (SBS 51, Stuttgart 1971); G.
Gerleman, Art. $lm genughaben: THAT II (Miinchen 1976) 919-935; V. Hasler, Art. eiréné Frieden: EWNT I (1980)
958-964; U. Luz u. a., Eschatologie und Friedenshandeln (SBS 101, Stuttgart 1981).

173



