Bernbard Sutor
Frieden schaffen durch Politik

Der politische Gehalt lehramtlicher Aussagen der Kirche zur Friedensproblematik

Unsere hier gewihlte Uberschrift setzt bewufit eine andere Formel gegen den
verbreiteten Slogan: Frieden schaffen ohne Waffen! Es soll damit ein Aspekt aus
der lehramtlichen kirchlichen Verkiindigung zur Friedensproblematik herausgear-
beitet werden, der in der 6ffentlichen Diskussion auch unter Katholiken erheblich
vernachlissigt wird. Da nach unserer Einsicht der Friede zwischen Staaten und
Volkern nur politisch gesichert werden kann, konnte solche Vernachlissigung
schlimme Folgen haben.

1. Das Problem und die traditionelle Antwort

Wenn wir vom Gesamtbestand des Evangeliums ausgehen, statt einzelne Worte
aus ihm rezepthaft zu zitieren, dann geht es nicht nur um meine eigene subjektive
Gewaltlosigkeit gegeniiber Mitmenschen, sondern es geht darum, Gewalt iiber-
hauptim Zusammenleben der Menschen und der Volker zu mindern und méglichst
zu verhindern. Die vom Christen geforderte Nichsten- und Feindesliebe meint
nicht ein resignatives Sich-Abfinden mit Unrecht und Gewalt der anderen,
vielmehr soll sie das Feindverhiltnis durch Gewaltlosigkeit, das Bose durch das
Gute iiberwinden. Dies kann im duflersten Fall Verzicht auf Recht und sogar
Preisgabe des eigenen Lebens, also Martyrium bedeuten, nimlich dann, wenn mir
durch den Zwang anderer keine sittlich vertretbare Alternative mehr bleibt. In der
Gestaltung des Zusammenlebens und also in der Politik kommt es aber darauf an,
solche Grenzsituationen moglichst zu verhindern. Dazu bedarf es neben anderen
Vorkehrungen auch der Androhung von Gewalt durch die staatliche Ordnung,
weil wir prinzipiell nicht ausschliefen konnen, dafl Menschen in Verfolgung ihrer
Interessen zur Gewalt greifen.

In diesen Zusammenhang des weltlich-politischen Bemiihens um Frieden gehort
die traditionelle Lehre vom gerechten Krieg. Sie begriindet eine Art Notwehrrecht
des einzelnen Staates gerade um des Friedens und der Gerechtigkeit willen. Es ist
kein Zufall, dal Thomas von Aquin seine Untersuchung iiber den Krieg im Traktat
iiber die Liebe vornimmt, niherhin in der Erorterung der der Liebe entgegenste-
henden Laster. Dabei entwickelt er keineswegs eine umfassende Theorie vom

16* 219



Bernbard Sutor

Krieg, sondern beschrinkt sich auf die Frage, ob das Kriegfiihren immer Siinde sei.
Diese wird mit Hilfe einer Giiterabwigung verneint'.

Die Hauptaussagen der aus diesem Ansatz spiter systematischer entwickelten
Lehre vom gerechten Krieg sind bekannt und brauchen hier nicht wiederholt zu
werden?. Wichtig ist fiir unseren Zusammenhang nur, dafl es prinzipiell um
Giiterabwigung geht, niherhin um die Entwicklung von Kriterien zur Bestim-
mung des jeweils geringeren Ubels in konkreten Situationen. Moraltheologisch
vorausgesetzt ist dabei, daf das sittlich Richtige sich nicht schon durch Uberein-
stimmung einer Handlung mit einer allgemeinen Norm ergibt, dafl vielmehr die
praktische Gewiflheit hinzukommen mufl, in der Befolgung einer Norm nicht
andere Normen bzw. Werte zu verletzen’. Mag auch das ewige gottliche Gesetz in
sich widerspruchslos sein, der Mensch bewegt sich im Vollzug seines irdischen
Lebens im Vorldufigen, in unvollkommener Erkenntnis, in Zielkonflikten. Das
jeweils geringere Ubel ist aber nicht allgemein, sondern nur in der konkreten
Situation bestimmbar, welche nicht der Schnittpunkt der Normen ist. Die
entwickelte Fihigkeit, sowohl den Normen als auch der Situation gemafl zu
handeln, heiflt Klugheit, bekanntlich die erste und grundlegende der Kardinaltu-
genden. Sie mufl deshalb auch als Haupttugend des Politikers gelten.

2. Das Ende der Lehre vom gerechten Krieg

Eine nachtrigliche Aufrechnung der positiven und negativen Wirkungen der
Lehre vom gerechten Krieg diirfte unmoglich sein, weil kein Historiker die Frage
beantworten kann: was wire, wenn...? Aber nicht erst im Blick auf die modernen
Massenvernichtungswaffen, vielmehr bereits unter dem Eindruck der ideologisch
aufgeladenen und technisch ausgeweiteten beiden Weltkriege unserer Zeit hat
Papst Pius XII. die Lehre vom gerechten Krieg zuriickgenommen auf die sittlich
erlaubte Verteidigung, hat ein volkerrechtliches Verbot des Angriffskriegs und eine
Politik der Eliminierung von Krieg iiberhaupt gefordert!. Dafl die Paradoxie
unserer gegenwirtigen Situation neue politische Wege fordert, ist freilich auch in
kirchlichen Verlautbarungen erst durch Auseinandersetzung mit den Massenver-
nichtungswaffen ganz deutlich geworden. Ein mit modernen ABC-Waffen gefiihr-
ter Krieg wiirde hochstwahrscheinlich zerstoren, was er verteidigen soll. Daher gilt
die Verurteilung des totalen Kriegs, die das Zweite Vatikanische Konzil unter
Zitierung Pius’ XII. ausgesprochen hat, auch fiir den Verteidigungskrieg. Ande-
rerseits blieb das Konzil aber dabei, den Staaten das Recht sittlich erlaubter
Verteidigung zuzusprechen, solange eine mit ausreichenden Machtmitteln ausge-
stattete internationale Autoritit fehle”.

Damit kommt in der kirchlichen Lehrverkiindigung selbst das sittliche und
politische Dilemma unserer Situation deutlich zum Ausdruck. Kann Verteidi-
gungsbereitschaft noch gerechtfertigt werden, wenn sie mit der Drohung ver-

220



Frieden schaffen durch Politik

kniipft ist, Massenvernichtungswaffen einzusetzen? Darf man solche Waffen
herstellen, lagern, mit ihrer Anwendung drohen, wenn die Anwendung selbst
unsittlich wire? Aber an der atomaren Abschreckung hingt heute unser labiler
Friede. Verantwortliche geschichtlich-politische Uberlegung kann der Einsicht
kaum ausweichen, dafl wir hochstwahrscheinlich einen Dritten Weltkrieg bereits
erlebt hitten, wenn es die Atomwaffen nicht gibe. Das Konzil hat, obwohl es
entsprechende Bestrebungen und Vorschlige gab, die modernen Vernichtungswat-
fen nicht schlechthin verurteilt, sie vielmehr als politische Mittel der vorldufigen
Friedenssicherung durch Abschreckung hingenommen®.

Dies ist christlich und sittlich nur ertriglich, wenn man dabei nicht stehenbleibt.
Daher haben konsequenterweise das Konzil und die Pipste seither mit zunehmen-
dem Nachdruck Programm und Konzept einer Politik der Friedenssicherung
durch andere Mittel als die der atomaren Abschreckung entwickelt und vertreten.
Mit diesem Programm ist die alte, statische Lehre vom gerechten Krieg, die den
Krieg als Institution der Konfliktaustragung im Prinzip hinnahm, ersetzt worden
durch eine zukunftsorientierte Deutung der ,Zeichen der Zeit“ aus christlicher
Verantwortung. Das Friedensverstindnis folgt dabei nicht mehr einer iiberlieferten
Ordnungstheorie, sondern erhilt zunehmend dynamische und prozeihafte Ele-
mente. An die Stelle moraltheologischer, kasuistischer und theoretischer Ausein-
andersetzung iiber die Frage, wann Krieg als erlaubt gelten konne, tritc die
Programmatik einer politischen Friedenspraxis mit appellativem Charakter. Das
kirchliche Lehramt sagt nicht: Frieden schaffen ohne Waffen. Ganz im Gegenteil
verwirft etwa Paul VI. ausdriicklich den prinzipiellen Pazifismus und kalkuliert
ein, daf Verteidigungswaffen leider nétig bleiben werden, solange der Mensch das
schwache, unbestindige und bose Wesen sei, als das er sich oft zeige”. Aber die
Kirche sagt, und zwar mit steigendem Nachdruck und in vielen Variationen:
Frieden schaffen durch eine Politik, die den Krieg heute verhindert und in Zukunft
zunehmend unméglich macht.

3. Die inhaltlichen Forderungen des kirchlichen Lehramts

Die Hauptforderungen des kirchlichen Lehramts fiir eine kiinftige Ordnung des
Friedens in der Welt sind seit der Enzyklika Johannes’ XXIII. ,Pacem in terris*
bekannt und lassen sich im wesentlichen auf vier Dimensionen bringen: Gleichge-
wichtige kontrollierte Abriistung; Entwicklung von Normen und Institutionen
einer Weltfriedensordnung; Mehrung sozialer Gerechtigkeit zwischen den Vol-
kern; Sicherung der Menschenrechte. Unterschiede in der Gewichtung dieser
Forderungen lassen sich bei den einzelnen Pépsten nur in Nuancen feststellen. So
kann man etwa sagen, bei Paul VI. seien Entwicklung und Gerechtigkeit stirker
betont, bei Johannes Paul II. stirker die Menschenrechte. Prinzipielle Unter-

221



Bernhard Sutor

schiede oder gar Gegensitze lassen sich jedoch nicht erkennen. Zu jeder dieser
Hauptforderungen im folgenden nur einige Stichworte.

Abriistung: Nicht nur Riistungsbegrenzung und politische Riistungskontrolle,
sondern wirkliche Abriistung wird gefordert, und zwar im wesentlichen aus zwei
Griinden. Der eine Grund liegt in den ungeheueren und immer noch zunehmenden
Kosten der Riistung, die angesichts der Not in der Welt auf Dauer nicht zu
verantworten sind. Der zweite Grund wird im Riustungswettlauf gesehen, der die
Kriegsgefahr steigert, statt sie zu vermindern, weil er das Mifltrauen steigert, weil
er Fehlkalkulationen ermdglicht, weil schliefilich die modernen Waffen in immer
mehr Hinde gelangen konnen. Freilich wird Abriistung nicht pauschal und global
gefordert, sondern als politisch kalkulierter Prozef}, als gleichgewichtige und
vertraglich gesicherte Abriistung, die mit Mut begonnen werden sollte in der
Hoffnung, dafl dann vertragliche Absicherung, Vertrauen und Kontrolle sich
gegenseitig stiitzen und steigern®.

Man wird aus den Verlautbarungen der Pipste keine Bevorzugung einer
bestimmten ,Schule“ der Abriistungspolitik herauslesen konnen, aber immerhin
forderte Paul VI. in seiner Botschaft an die Abriistungskonferenz der UNO im
Jahr 1978 mutige Schritte iiber die bisherige, angeblich realistische Sicht der
verantwortlichen Politiker hinaus. Insgesamt freilich sehen die Pdpste nicht im
Gleichgewicht zwischen den Staaten und Staatengruppen das Ubel, sondern indem
Schrecken, der mit dem heutigen Gleichgewicht verkniipft ist. Daf} ein gewisses,
wenn auch nicht statisch festschreibbares Gleichgewicht gerade um des Friedens
willen notwendig ist, wird in den Dokumenten durchgehend anerkannt. Schon
Johannes XXIII. sprach davon, das Gleichgewicht des Schreckens miisse durch ein
solches der Vertrige und des Vertrauens ersetzt werden, und der jetzige Papst hat
die Befiirchtung ausgesprochen, gerade vom weiteren Riistungswettlauf konne
eine Zerstorung des notwendigen Gleichgewichts ausgehen’.

Weltfriedensordnung: Kritiker sprechen hier gern abgekiirzt vom Weltstaat und
malen entweder die Gefahr einer totalitiren Weltdiktatur an die Wand oder
bezeichnen die Vorstellung einer Weltfriedensordnung als Utopie. Sowohl die
Gefahr eines umfassenden Weltimperiums als auch das utopische Element im
Grundgedanken ist jedoch in der kirchlichen Lehrverkiindigung deutlich gesehen.
Im Grund geht es um die Vorstellung, die Kant in seiner Zeit und in seiner Form als
Weltfoderation freier Staaten entwickelte, die hier von den Pipsten aus den
Prinzipien der katholischen Soziallehre begriindet wird, namlich aus der Solidaritit
aller Menschen und Vélker, aus der Subsidiaritit in der Verteilung der Zustindig-
keiten und aus der Notwendigkeit, ein iiber die Einzelstaaten hinausgehendes
Weltgemeinwohl wahrzunehmen'®. Es gibt heute weltumfassende Probleme,
Fragen, die alle Staaten und Vélker unmittelbar, wenn auch in unterschiedlicher
Weise betreffen und von den Einzelstaaten nicht mehr angemessen bewiltigt
werden konnen. Es gibt, wenn Friede gewahrt bleiben soll, die zwingende

222



Frieden schaffen durch Politik

Notwendigkeit fiir jeden einzelnen Staat, seine eigenen Interessen im Horizont
eines Allgemeininteresses der Menschheit zu interpretieren. Eine den Staaten
zumutbare Integration der Einzelinteressen im Rahmen des Gesamtinteresses
erfordert nach Uberzeugung der Pipste und nach Aussage der christlichen
Soziallehre iiberstaatliche Normen und Institutionen'’.

Die Grundfrage, die hier verfolgt wird, ist die, ob der sittlich-politische Sinn des
Staates, namlich innergesellschaftlich Frieden in Freiheit zu wahren, international
so realisiert werden kann, daf} die einzelnen Staaten und Volker zwar frei bleiben
und sich entfalten konnen, aber zugleich auf ithr Recht sittlich erlaubter Verteidi-
gung verzichten konnen. Das Programm dazu ist aus den Prinzipien der christli-
chen Soziallehre in der Enzyklika ,Pacem in terris“ von Johannes XXIII. entwik-
kelt und in Teilaspekten von seinen Nachfolgern immer wieder angesprochen.
Selbstverstandlich erfodert der Versuch, politisch die Staatenwelt auf einen solchen
Zustand hin weiterzuentwickeln, Geduld, Zihigkeit, langen Atem. Er erfordert
jedoch auch ein Umdenken in der Definition der einzelstaatlichen Interessen und
Ziele, und wer hier vorschnell abwertend von Utopie spricht, mufl sich fragen
lassen, ob ihm dieses Umdenken nicht zu unbequem ist und ob er die Einzigartig-
keit der Situation, in der sich die Menschheit heute befindet, geniigend in
Rechnung stellt.

Gerechtigkeit und Menschenrechte: Die Mehrung sozialer Gerechtigkeit zwi-
schen den V6lkern sowie die Sicherung und Forderung der Menschenrechte in und
zwischen den Staaten sind stindig sich wiederholende Grundforderungen in fast
allen kirchlichen Verlautbarungen zum Frieden. Friede ist das Werk der Gerechtig-
keit. Dieser alttestamentliche Gedanke, Wahlspruch Pius’ XII., wird hier immer
wieder aufgenommen, variiert und auf unterschiedliche Situationen und Probleme
unserer heutigen Welt angewandt. Freilich mufl man genauer zusehen, will man
das politische Problem der Friedenssicherung in seinem Verhiltnis zu Gerechtig-
keit und Menschenrechten richtig erfassen. Dafl Férderung von Gerechtigkeit und
Menschenrechten auch um des Friedens willen notwendig, aber nicht mit Frieden
identisch ist, sagt uns schon unsere politische Erfahrung. Ungerechter Friede deckt
Konfliktherde zu, statt sie aufzuarbeiten. Soziale Not, soziale Ungerechtigkeit und
Unterdriickung von Menschen sind Quellen von Unfrieden und méglicherweise
von Krieg, zumal in unserer heutigen, immer enger werdenden Welt einer
wachsenden Menschheit, die mit knappen Mitteln auskommen mufl. Andererseits
miissen wir darauf verzichten, Gerechtigkeits- und Menschenrechtsforderungen
so zu vertreten, daf sie den zwischenstaatlichen Frieden gefihrden. Es ist
friedenspolitisch nicht zu verantworten, Unrechtsregime stindig nur auf die
Anklagebank der Weltoffentlichkeit zu setzen und soziale Ungerechtigkeit mit
gewaltsamen Mitteln zu beseitigen, ausgenommen den dufiersten Fall gerechtfer-
tigten Widerstands, den Paul VL. ausdriicklich umschrieben hat'.

Es ist ein auch in kirchlichen Kreisen verbreiteter Irrtum der sogenannten

229



Bernhard Sutor

kritischen Friedensforschung, ein ,negativer Friede“ der Abwesenheit von Krieg
und ein ,positiver Friede® sozialer Gerechtigkeit seien klar unterscheidbar und in
eine Rang- und Reihenfolge zu bringen. In der sozialen Wirklichkeit haben wir es
jedoch mit einem Wechselverhaltnis zu tun. Ungerechtigkeit und Unterdriickung
sind Konfliktherde und Quellen von Unfrieden, aber auch die Mehrung sozialer
Gerechtigkeit zwischen den Vélkern und die bessere Durchsetzung der Menschen-
rechte sind nicht mit zwischenstaatlichem Frieden identisch. Vielmehr bleibt
dessen Sicherung dariiber hinaus stindige politische Aufgabe, weil Interessen und
Uberzeugungen auch unter gerechteren Zustinden unterschiedlich bleiben und
immer wieder zu Konflikten fiihren werden. Die kirchliche Lehrtradition hat dies
so ausgedriickt, daf} sie den irdischen, durch Gerechtigkeit zu stiitzenden Frieden
immer einen unvollkommenen Frieden, eine ,pax imperfecta nannte. Der
vollendete, der endgiiltige Friede ist nicht Werk der Gerechtigkeit, sondern der
Liebe und ist endgiiltig von den Menschen allein nicht zu schaffen®.

Als Zusammenfassung des hier in Umrissen gezeichneten kirchlichen Friedens-
programms sei eine Stelle aus der Botschaft Pauls VI. zum Weltfriedenstag 1974
zitiert:

,Es ist freilich wahr, daf der Friede dem gerechten Gesetz und der rechtmifligen Autoritat Rechnung
tragen mufl. Aber er wird niemals im Gegensatz stehen zum Allgemeinwohl und zur moralischen
Freiheit des Menschen. Der Friede wird sich auch zu schweren Verzichtleistungen bereit finden kénnen
im Wettstreit um Prestige, im Wertriisten, im Vergessen von Beleidigungen, durch Erlassen von
Schulden. Er wird sogar hochherzig bereit sein zum Verzeihen und zur Wiederverschnung. Aber
niemals durch unwiirdiges Feilschen mit der menschlichen Wiirde, niemals durch Sicherung eigener,
egoistischer Interessen zum Nachteil der berechtigten Interessen anderer, niemals durch Feigheit. Der
Friede wird nie moglich sein ohne Hunger und Durst nach Gerechtigheit. Er wird niemals der
erforderlichen Miihe entbehren, die Schwachen zu verteidigen, den Armen zu helfen und die Interessen
der Unterdriickten zu fordern. Der Friede wird niemals ein Verrat an den hoheren Interessen des
Lebens sein (vgl. Joh 12, 25). Der Friede darf aber deswegen nicht als eine Utopie angesehen werden.
Die Gewiftheit um den Frieden griindet nicht nur in dem, was ist, sondern ebenso in dem, was wird. Er -

ist, wie das Leben des Menschen, dynamisch. Sein Reich umfafit auch und vor allem den sittlichen

Bereich, nimlich den Bereich der Pflichten. Man muf} den Frieden nicht nur erhalten, man mufl ihn

schaffen.“!*

4. Der politische Modus der Friedenspraxis

Es kommt uns hier nicht so sehr auf die einzelnen inhaltlichen Forderungen des
kirchlichen Lehramts an, sondern, wie einleitend bemerkt, auf deren politische
Seite. Um diese noch deutlicher als bisher herausheben zu konnen, sei eine
Zwischeniiberlegung eingeschoben zu der Frage: Was heifit Politik?

4.1. Zwischeniiberlegung: Was heifst Politik?
Gemif den Prinzipien der christlichen Soziallehre laflt sich Politik umschreiben
als die gemeinwohlgerechte Fithrung und Gestaltung der gemeinsamen Angelegen-

224



Frieden schaffen durch Politik

heiten einer Gesellschaft. Johannes Paul II. beschreibt in seiner Enzyklika ,Labo-
rem exercens® (Nr. 20) Politik in einer treffenden Kurzformel als ,kluges Bemii-
hen um das Gemeinwohl“. In diesem Politikverstandnis lassen sich zwei konstitu-
tive Elemente unterscheiden: das Element der Ordnung, eines als gerecht, als
Rechtens und menschenwiirdig zu bezeichnenden Zustands; das Element der
Situation, die kluges Handeln erfordert (vgl. oben zu Nr. 1). Verbunden sind diese
beiden Elemente durch die Voraussetzung, daf} es eine endgiiltig gute Ordnung
unter den Menschen nicht geben wird, daf§ es vielmehr immer notwendig sein wird,
sich um die Gestaltung der Zustinde zu bemiihen, um eine friedliche und rechtliche
Regelung der auftretenden Konflikte.

Friede kann demnach nicht begriffen werden als Konfliktlosigkeit, ist vielmehr
ein Modus der Konfliktregelung innerhalb eines schon vorhandenen Ordnungs-
rahmens oder in Gestaltung eines solchen. Konflikt ist nicht Unfriede, sondern ist
cine Klasse von Interaktionen zwischen Menschen, die kontroversen Charakter
haben. Die Absicht, und heute miissen wir sagen, die Notwendigkeit, gewaltsame
Austragung solcher Kontroversen zu vermeiden, macht Politik notwendig. Politik
ist geregelter Streit. Es ist geradezu ein Zeichen freiheitlich-rechtlicher Ordnung,
dafl man einen Konflikt um seiner Rechte oder Interessen willen riskieren kann,
ohne Gewalt zu provozieren. Ist Politik in diesem Sinn Konflikthandeln, dann
gehort zu ihr unabweisbar das Kalkulieren von Machtverhiltnissen und das diesen
Machtverhiltnissen entsprechende taktische Verhalten. Die Elemente des Takti-
schen, fiir die eine einseitig moralisierende Betrachtung der Politik so wenig
Verstindnis aufbringt, also etwa das Kimpfen um Mehrheiten, das Abwarten eines
giinstigen Zeitpunkts, das Verkniipfen von der Sache nach nicht zusammengehé-
renden Dingen, das geschickte Verhandeln, das Einrdumen von Zugestindnissen
um anderer Vorteile willen, alles dies gewinnt seine sittliche Rechtfertigung aus
dem Willen bzw. aus der Notwendigkeit, Konflikte zwischen sozialen Gruppen
und zwischen Staaten ohne Gewalt so auszutragen und zu regeln, dafl das Ergebnis
allen Betroffenen jeweils zumutbar ist.

Politik als Konflikthandeln im Rahmen einer bestehenden Ordnung oder als
Handeln angesichts von Konflikten auf eine erst zu gewinnende Ordnung hin
verbindet so Rechtsetzung und Machtdisposition miteinander. Soll dabei Macht
nicht einseitig zu Zwang oder gar zu Gewalt gegen andere werden, so mufl das
Recht mit Gewalt verkniipft werden, welche im Regelfall in der Form der Potestas,
d. h. der anerkannten Kompetenz und Amtsgewalt begegnet, im Ausnahmefall
jedoch, als Ultima ratio, sich mit Zwangsgewalt verbindet. Weil im Prinzip jeder
Mensch jederzeit die Moglichkeit hat, in der Interaktion mit andern Vertriglichkeit
und Verstindigung durch Gewalt zu ersetzen, mufl ,die Obrigkeit das Schwert
tragen®, mufl das Recht, Gewalt anzuwenden, gemeinsam anerkannten Organen
iibertragen werden. Die Kunst der Politik und zugleich ihr sittlicher Sinn besteht
im gewaltfreien Ordnungs- und Konflikthandeln angesichts der prinzipiellen

225



Bernhard Sutor

Moglichkeit der Gewaltanwendung. Diese Kunst ist nicht durch moralische
Gesinnung ersetzbar, muf freilich von moralischer Gesinnung getragen sein. Die
Streitfrage in der Auseinandersetzung mit den auf das Evangelium sich berufenden
prinzipiellen Pazifisten ist deshalb letztlich gar nicht die Frage, ob der Christ
Gewalt anwenden darf, sondern es ist die Frage, ob er Politik machen darf.

4.2. Die kirchliche Friedenslebre fordert Politik

Das kirchliche Lehramt jedenfalls verbietet nicht, sondern fordert Politik, auch
und gerade angesichts der heutigen Weltlage. Dies ist in unseren obigen Ausfiih-
rungen iiber das inhaltliche Programm der kirchlichen Friedensverkiindigung
schon deutlich geworden: Abriistung soll gleichgewichtig, soll kontrolliert, soll
vertraglich gesichert erfolgen; eine Friedensordnung unter den Vélkern erfordert
Normen und Institutionen, die aus politischer Gestaltung hervorgehen und die
Machtpotentiale in der Staatenwelt ausgleichend disponieren sollen; Gerechtigkeit
und Menschenrechte als Bedingungen besseren Friedens erfordern politische
Verinderung bestehender Strukturen und Rechtsetzung durch Politik; denn
Menschenrechte konnen unbeschadet ihrer idealen Geltung in einem naturrecht-
lich-sittlichen Bereich nur durch Politik real wirksam gemacht werden.

Die Notwendigkeit, neue Wege und Formen der Friedenssicherung politisch zu entwickeln, ist
eindringlich und eindrucksvoll in der jiingsten Botschaft Johannes Pauls II. zum Weltfriedenstag 1982
formuliert. Der Papst bekriftigt das traditionelle Argument, ,dafl die Volker das Recht und sogar die
Pflicht haben, durch angemessene Mittel ihre Existenz und ihre Freiheit gegen einen ungerechten
Angreifer zu verteidigen®. Gerade deshalb aber, also um des Rechtes, um der Gerechtigkeit, um der
Freiheit willen muf Politik neue Wege finden. ,,In Anbetracht des fast wesenhaften Unterschieds, der
zwischen den klassischen Formen des Krieges und einem nuklearen oder bakteriologischen Krieg
besteht, wie auch des Skandals des Riistungswettlaufs angesichts der ungeheuren Note der Dritten Welt
unterstreicht jedoch dieses im Prinzip sehr reale Recht nur um so mehr fiir die gesamte Menschheit die
Dringlichkeit, sich wirksame Verhandlungsméglichkeiten zu schaffen. So kann der atomare Schrecken,
der unsere Zeit bedringt, die Menschen dazu bewegen, ihr gemeinsames Erbe noch um diese sehr
einfache Entdeckung zu bereichern, die ihnen leicht zuginglich ist, nimlich die Erkenntnis, dafl der
Krieg das barbarischste und unwirksamste Mittel ist, um Konflikte zu 6sen. Mehr als jemals zuyor ist
die menschliche Gesellschaft heute also genétigt, sich die Mittel zur gegenseitigen Verstindigung und
zum Dialog zu schaffen, die sie zum Uberleben braucht, sowie jene Institutionen, die unerlidfilich sind,
um Gerechtigkeit und Frieden zu verwirklichen.“"® Mit einem Wort, Kunst der Politik im oben
beschriebenen Sinne ist heute in einem unerhérten Mafle gefordert.

Nun ist zwar nicht zu iibersehen, dafl Politik als Handlungsmodus sowohl in der
kirchlichen Lehrverkiindigung als auch in der wissenschaftlichen Entfaltung der
christlichen Soziallehre bis in unsere Tage vernachlissigt wurde. Dennoch finden
sich in den lehramtlichen Aussagen zur Friedensproblematik auch hierzu bemer-
kenswerte Darlegungen. Johannes XXIII. beschreibt in ,,Pacem in terris“ aus-
driicklich Aufgaben einer sittlich-politischen Rationalitit, wenn er etwa das
Bemiihen um Abriistung als Sache der Vernunft und der Leidenschaft darstellt und

226



Frieden schaffen durch Politik

an das Klugheitsurteil der Politiker appelliert in der Frage, ob und wann
Verhandlungen zwischen den Exponenten der politischen Systeme aufgenommen
werden sollen'®. Das Zweite Vatikanische Konzil beschreibt prignant eine politi-
sche Aufgabe, wenn es dazu auffordert, die uns verbliebene Frist zu nutzen, um
Wege zu finden, wie wir unsere Streitigkeiten auf menschenwiirdigere Weise
schlichten konnen'/. Diese Aufforderung wird von der Bischofssynode 1971 in
ihrem Dokument ,De iustitia in mundo® wiederholt'®, Paul VI. und Johannes
Paul II. fordern in vielfaltiger Weise und wiederholt die Politiker auf, Wege und
Institutionen des Dialogs zwischen den Staaten zu finden, verborgene Konflikte
rechtzeitig aufzuspiiren und auf dem Weg der Verhandlungen auszutragen,
internationale Politik in neuer Weise als Weg zu einem dynamischen Frieden zu
betreiben®.

Die eindrucksvollsten und sozusagen politischsten Aussagen hierzu machte
Paul V1., wenn er auf die Aufgaben und Formen der Diplomatie in der heutigen
Welt zu sprechen kam. Man kann geradezu sagen, das, was wir in unserem
Zusammenhang als Politik gekennzeichnet haben, heife bei Paul VI, jedenfalls im
Rahmen der internationalen Politik, Diplomatie. Die interessanteste und ausfiihr-
lichste Passage findet sich in seiner Ansprache an das Diplomatische Korps vom
8. Januar 1968%. Sie sei deshalb hier etwas ausfuhrlicher referiert.

Der Papst bezeichnet dort den Krieg als Bankrott der Diplomatie und stellt fest, der Verzicht auf
Diplomatie wiirde die furchterregenden Probleme der modernen Welt nicht 16sen, sondern nur
vollstindig unlésbar machen. ,,Denn die Beziehungen der Vélker untereinander werden notwendiger-
weise entweder auf der Vernunft oder auf der Gewalt basieren; es gibt nur den Weg der Verstandigung
oder der Vernichtung; es gibt nur Diplomatie oder Krieg. Diplomatie fir den Frieden erfindet nach
Paul VI. mit Geduld, mit Ausdauer und Hartnickigkeit immer neue Initiativen. Sodann setzt der Papst
die thm vorschwebende Form der Diplomatie ab von einer solchen, die mit dem Namen des
Macchiavelli verbunden ist, verstanden als die Kunst, um jeden Preis Erfolg zu haben, auch auf Kosten
der Moral, eine Diplomatie, deren einzige Triebfeder das Interesse, deren einzige Methode die
Geschicklichkeit, deren einzige Rechtfertigung der Erfolg sei, die nicht zuriickschrecke vor der
Anwendung von List und Betriigerei. Demgegeniiber fordert er vom heutigen Diplomaten die Kenntnis
der Lage der Menschheit und die Kunst, ,verniinftige menschliche Bezichungen unter den Vélkern
anzukniipfen®. Ein solcher Diplomat ist ein Mann des Rechts, der Vernunft und des Dialogs. Zu seinen
Tugenden gehoren Geduld, kluger Realismus, der in der gegebenen Situation das Mégliche und
Unmogliche erkennt, schlieflich Grofimut. Er fordert von diesem Diplomaten selbstverstindlich nicht,
dafl er das Interesse seines eigenen Landes aus dem Auge verliere. Vielmehr wird es fiir ihn Vorrang
behalten miissen. Aber er erwartet von ihm, dafl er dieses Interesse als wohlverstandenes im oben
beschriebenen Sinn im Horizont des Weltgemeinwohls interpretiert. ,Der Sinn des Interesses wird sich
nur erweitert und in den objektiven Sinn der Gerechtigkeit und Billigkeit integriert haben; er wird sich
in gewissem Sinn universalisiert haben. Die 6ffentliche Meinung der Gegenwart tduscht sich hierin
nicht: Der beste Diplomat ist in ihren Augen derjenige, der die umfassendsten Formeln und Programme
findet, die sich iiber die begrenzten Interessen einer Nation oder einer Gruppe von Staaten erheben, um
auf einem hoheren Niveau das Interesse aller zum allgemeinen Wohl der Menschheit zu erreichen.®
Schlieflich erkennt der Papst in Abwandlung einer alten Formel dieser wahren Diplomatie eine
ynatiirlicherweise christliche Seele“ zu, und sich selbst die Frage stellend, woher er solches Vertrauen in

227



Bernhard Sutor

die Diplomatie habe, antwortet er: , Weil Wir Vertrauen in die menschliche Vernunft haben.“ Positiver
ist kluge Politik wohl noch in keinem kirchlichen Dokument beschrieben worden.

5. Folgerungen fiir eine christlich verantwortete Politik des Friedens

Wenn wir versuchen, aus dem vorstehend Skizzierten Folgerungen zu ziehen fiir
uns selbst, sei es als verantwortliche Politiker, sei es als mitverantwortliche
Staatsbiirger, so wiren zunichst zwei Extrempositionen zu vermeiden. Wir diirfen
uns einerseits nicht abfinden mit dem Status quo, mit dem Gleichgewicht des
Schreckens, weil sein Risiko auf die Dauer zu grofl und weil es zugleich zu
kostspielig ist. Wir miissen uns nachdriicklicher als bisher klarmachen, dafl wir in
einer prinzipiell neuen Grenzsituation leben, aus der neue Konsequenzen zu
ziehen sind. ,Mit der Bombe leben® ist keine ertragliche langfristige Perspektive,
gerade weil es stimmt, daf} die Menschheit in Zukunft mit der Kenntnis der
Méglichkeiten leben mufl, Massenvernichtungswaffen herzustellen. Andererseits
diirfen wir nicht einen endgiiltigen Frieden durch unsere Selbstpreisgabe vorweg-
nehmen wollen, weil auf diese Weise mit der heutigen Kriegsverhiitung auch die
Méglichkeit verlorenginge, den Frieden auf lange Sicht mit anderen Mitteln zu
sichern. Statt dessen wird es darum gehen miissen, heutige Politik so zu treiben,
dafl der Krieg verhindert wird und zugleich neue Wege der Friedenssicherung
beschritten werden. Es gibt nicht die prinzipielle Alternative zur heutigen Politik,
aber es mufl von ihr ausgehend eine neue politische Perspektive eroffnet werden.

An dieser Stelle, d. h. mit diesen allgemeinen Aussagen und Situationsbeschrei-
bungen endet die Kompetenz sowohl des kirchlichen Lehramts als auch einer
theoretischen Ethik, es beginnt die konkrete Verantwortung der Politiker und
Biirger. Sie miissen versuchen, die politischen Situationen so zu erfassen und zu
bewiltigen, daf Friede als Prozef eingeleitet wird. Darin bleibt das alte Problem
der Giiterabwigung gegenwirtig und mufl stindig neu gelost werden.

5.1. Inhaltliche Stichworte einer politischen Friedensstrategie

Der Versuch der politischen Konkretisierung dessen, was in der kirchlichen
Lehrverkiindigung dargelegt ist, soll hier stichwortartig noch einen Schritt weiter-
gefiihrt werden. Akzeptiert man die kirchenamtlichen Aussagen, dann ergeben
sich auf jeden Fall folgende Forderungen:

Eintreten fiir die Menschenrechte: Internationale Abmachungen geben heute den
Regierungen durchaus Rechtstitel, unbeschadet des Prinzips der Nichteinmi-
schung in innere Angelegenheiten die Einhaltung von Menschenrechten auch von
fremden Regierungen zu fordern und Menschenrechte zu einem Mafistab auch
internationaler Politik zu machen. Selbstverstindlich darf dies nicht moralisierend
geschehen, sondern bedarf politischer Klugheit, die Erfolgschancen berechnet,
und es bedarf, was bei uns weitgehend iibersehen wird, einer gewissen Arbeitstei-

228



Frieden schaffen durch Politik

lung zwischen der Regierung und den freien gesellschaftlichen Kriften eines
Landes. Letztere konnen anderes leisten und Forderungen anders, deutlicher
vertreten als die Regierung, die an die Regeln des diplomatischen Verkehrs
gebunden ist.

Eintreten fiir den freibeitlichen Rechtsstaat: Es ist leider heute angesichts
zunehmender Gewaltsamkeit auch in inneren Auseinandersetzungen notig gewor-
den, daran zu erinnern, daf} der durch die neuzeitliche Entwicklung des Verfas-
sungsstaats mithsam gewonnene innere Friede nicht verlorengehen darf. Wir
diirfen in den Formen der Konfliktregelung im innergesellschaftlichen Bereich
nicht zuriickfallen hinter die einmal erreichten humanen Standards, wenn wir mit
unserer politischen Ordnung insgesamt einen Beitrag zur Erhaltung des zwischen-
staatlichen Friedens leisten sollen. Zudem mufl vorurteilslose Einsicht zugeben,
dafl unser innerstaatlicher Friede heute verkniipft ist mit dem vergleichsweise
hochsten Maf an individueller und politischer Freiheit und an sozialer Gerechtig-
keit, unbeschadet bleibender Defizite und Probleme in unserer Gesellschaft. Es
gibt keine sinnvolle Perspektive eines Beitrags fiir den Weltfrieden, eine politische
Ordnung zu vernachlissigen oder gar preiszugeben, die nachweislich bisher am
besten in der Lage gewesen ist, Frieden, Freiheit und Gerechtigkeit zugleich zu
verwirklichen.

Neuinterpretation unserer materiellen Interessen: Im Hinblick auf die enger
werdende Welt einer wachsenden Menschheit, auf die knapper werdenden Res-
sourcen, auf die zunehmende Belastung der Natur, schlieflich auf die unbeschreib-
liche Not in der Dritten Welt stehen wir unabweisbar vor der Pflicht, sowohl aus
gesamtmenschlicher Solidaritit als auch aus Eigeninteresse unsere materiellen
Anspriiche zuriickzuschrauben. Nach Auskunft aller Fachleute liegen hier heute
schon und erst recht in absehbarer Zukunft hochst gefahrliche Quellen internatio-
naler Konflikte, zumal da Konflikte im Bereich der Dritten Welt sich stindig mit
dem Grundkonflikt zwischen Ost und West verbinden. Nur wenn unsere Politiker
den Mut zu unpopuliren Forderungen entwickeln und die Biirger bereit sind, ihre
Interessen entschiedener als bisher im Licht des Gemeinwohls der gesamten
Menschheit zu interpretieren, liflt sich eine Strategie des Friedens, wie sie das
kirchliche Lehramt empfiehlt, verfolgen.

Unsere unmittelbar auf die deutschen Probleme bezogene Auflenpolitik und
unsere Beteiligung an der internationalen Politik mufl gekennzeichnet sein durch
die Verbindung von Festigkeit und Vertriglichkeit, vom Festhalten an Selbstbe-
stimmungsrecht und Freiheit und Bereitschaft zur Anerkennung der Rechte und
Interessen unserer Nachbarn. Dem Freiheits- und Friedenswillen miissen alle
anderen Ziele, insbesondere auch spezifisch nationale, untergeordnet bleiben. Es
ist nicht iiberfliissig, dies zu betonen, weil angesichts unserer Geschichte und
unserer schwierigen deutschen Lage in der Gegenwart das Wiederautleben eines
deutschen Nationalismus nicht ausgeschlossen werden kann. Insbesondere wire

229



Bernbard Sutor

die Fortfithrung und Intensivierung einer Politik europdischer Verstindigung und
Einigung, von ganz anderen mit ihr verkniipften Zielen abgesehen, ausgesprochen
friedensférdernd. Integration politischer Verbande ist die rechtlich-politisch
sicherste Form, die Méglichkeit des Krieges zwischen ihnen auszuschlieflen.
Zugleich kann gelungene Integration modellhaft wirken fiir andere Regionen der
Welt.

Die Verteidigungspolitik im engeren Sinn mufl von den Politikern als die heute
mégliche Politik der Kriegsverhiitung mit Mut in der Offentlichkeit vertreten,
zugleich jedoch verkniipft werden mit den weiterfilhrenden Perspektiven, wie sie
hier sichtbar gemacht wurden. Daran hat es in den vergangenen Jahren erheblich
gemangelt, und dies ist ein Grund fiir den feindseligen Protest, auf den Verteidi-
gungspolitik heute bei einem Teil der jungen Generation stofit. Die militirischen
Mittel, die Riistungsanstrengungen diirfen nicht isoliert gesehen, miissen vielmehr
in den gréferen Zusammenhang der Politik geriickt werden, und diese selbst darf
nicht auf die Erhaltung des Status quo fixiert sein. Die Reduzierung der verteidi-
gungspolitischen Diskussion auf militirfachliche und militirstrategische Detailfra-
gen tiberfordert den einzelnen, auch wenn er interessierter politischer Staatsbiirger
ist, vollig und macht ihm politische Urteilsbildung unméglich. Nur eine qualifi-
zierte offentliche verteidigungspolitische Diskussion ermoglicht die auch hier
notwendige demokratische Beteiligung des Biirgers. Zu dieser Diskussion gehort
auch, das Risiko offen anzusprechen, das wir mit heutiger Politik der Verteidi-
gungsbereitschaft vorldufig iibernechmen. Die Hauptverantwortung fiir die Fiih-
rung solcher Diskussion kommt neben den Politikern den Verantwortlichen der
Medien zu. Ohne diese Diskussion bleibt nur die Herrschaft 6ffentlicher Gefiihle
und die Gefahr der Erprefibarkeit durch Angst.

5.2 Folgerungen fiir den Modus einer politischen Friedensstrategie

Friedliche Konfliktregelung ist fiir den Christen die politische Form der
Nichsten- und Feindesliebe. Wenn in diesem Versuch heute noch als Ultima ratio
die Verteidigungsbereitschaft mit Mitteln der Gewalt nétig ist, so muf} auch diese
Bereitschaft als Ergebnis einer Giiterabwiagung vor dem Liebesgebot Bestand
haben. Daraus ergibt sich die unabweisbare Verpflichtung, sich mit dem heutigen
Zustand nicht abzufinden, vielmehr in allen Streitfallen die Regelung so zu
versuchen, daf andere Formen der Friedenssicherung und langfristig eine allge-
meine Friedensordnung eingeleitet werden. Die Erhaltung eines gewissen Gleich-
gewichts zwischen Staaten und Machtgruppen in der Welt ist Bedingung des
Volkerfriedens und daher die hier angemessene Form der Gewaltlosigkeit. Aber
Gleichgewichtspolitik mufl sich unter den heutigen Bedingungen mit Verstindi-
gungsbereitschaft und einer weiterfiihrenden Friedensstrategie verbinden.

Fiir eine solche Strategie lassen sich aus politischer Erfahrung und wissenschaft-
licher Erkenntnis eine Reihe von Regeln formulieren, die der Christ als Versuch der

230



Frieden schaffen durch Politik

Ubersetzung des Liebesgebots in die Bedingungen von Politik ansehen darf: Der
heutige Gegner soll nicht als ewiger Feind, sondern als moglicher kiinftiger
Vertragspartner gelten. Abwehrbereitschaft richtet sich nicht gegen die Menschen,
sondern gegen das mogliche Unrecht eines Angriffs. Daher miissen Riistungsan-
strengungen und Militirstrategie fiir den Gegner deutlich erkennbar defensiv
angelegt sein. Auch der Gegner hat Rechte und berechtigte Interessen, einschliefi-
lich seines Sicherheitsbediirfnisses. Es gehort wesentlich mit zur politischen
Friedensstrategie, dafiir Verstindnis zu entwickeln und dem Gegner zu signalisie-
ren. Da sich in politischen Situationen objektive und subjektive Faktoren unent-
wirrbar verkniipfen, kommt es in der politischen Konfliktregelung nicht nur auf
die Beachtung objektiver Tatbestinde, sondern mindestens ebensosehr auf Sicht-
weise und Interpretation der Tatbestande durch die Beteiligten an. Die Perspektive
des Gegners zu erfassen, ist fiir politische Friedensstrategie unabdingbar.

Politik, die Gewalt vermeiden will, muff dem Gegner zumutbar bleiben. Keine
Seite darf die andere in eine ausweglose Situation manovrieren, d. h. in die
Alternative zwischen Kapitulation bzw. Gesichtsverlust oder Krieg. Politik der
Friedenssicherung mufl daher berechenbar und kommunikabel sein. Zunehmende
Kommunikation, Interessenverflechtung und Kooperation zwischen Staaten und
Volkern bieten im Prinzip mehr Chancen der Gewaltvermeidung und der Verstan-
digung als Abgrenzung und kalter Krieg. Uber solche Kooperation hinaus muf§ ein
gewisses Maf} an Integration zwischen den Staaten unter gemeinsamen internatio-
nalen Normen und Institutionen angestrebt werden. Zwischenstaatliche und
iiberstaatliche Institutionen bediirfen, soweit sie schon vorhanden sind, der Pflege
und der Stirkung.

Damit nicht der Eindruck entsteht, hier werde ein bequemer Weg und ein
rosarotes Bild kiinftiger internationaler Politik gezeichnet, sei ausdriicklich hinzu-
gefiigt, dafl dieser Versuch der politischen Realisierung christlicher Nachstenliebe
keine bequeme Einbahnstrafie ist und keine Rezepte enthilt, vielmehr eine riskante
politische Gratwanderung verlangt. Der mégliche Gegner kann Verstindigungs-
bereitschaft immer auch mit Schwiche verwechseln und so gerade die Teilnahme
am Friedensprozef verweigern in der Erwartung einer giinstigen Gelegenheit, die
andere Seite zu unterwerfen.

Es muf} deshalb im Blick auf unsere heutige Situation ganz niichtern festgestellt
werden, dafl die von der skizzierten Friedensstrategie erhofften Erfolge sich nicht
einstellen werden, solange der Sowjetkommunismus internationale Politik im
marxistisch-leninistischen Sinn als Klassenkampf versteht und betreibt und die
Kooperation verweigert, sobald sie bei ihm selbst innere Wandlungen in Gang
setzt. Deshalb sind mit den hier formulierten Regeln einer Friedensstrategie
durchaus politisch kalkulierte, situationsbedingte Formen der Konfrontation wie
Proteste, Unterbrechung von Beziehungen, Boykotts vereinbar. Allerdings dart
diese Feststellung fiir Christen nicht zum Alibi werden, sich dem Versuch der

231



Bernhard Sutor

Friedensstrategie zu verweigern. Schon Johannes XXIII. bezog in seine Perspek-
tive kiinftigen Weltfriedens die Wandelbarkeit des kommunistischen Systems
ausdriicklich mit ein?', Es scheint die politische Schicksalsfrage der Menschheit zu
sein, ob es gelingt, den Krieg kiinftig nicht nur aus Angst vor der groflen
Katastrophe zu vermeiden, sondern durch gemeinsame Orientierung der Staaten
und Vélker an einem Minimum gemeinsamer Wertiiberzeugungen und Umgangs-
regeln. Diese gemeinsame Orientierung mufl durch zihe und geduldige Politik
ermoglicht, eingeleitet, verstirkt und schliefilich in Normen und Institutionen
friedlicher Konfliktregelung gefafit werden.

Es gibt keinen anderen Weg, den Krieg als Mittel der Politik zu tiberwinden,
schon gar nicht den des bloflen Nachgebens gegeniiber Unrecht und Gewaltandro-
hung. Selbstverstindlich setzt diese politische Friedensstrategie die Férderung von
Friedensgesinnung bei den Biirgern und Friedenserziehung voraus, »Entwaffnung
des Geistes“ und ,,Verinnerlichung des Friedens®, wie Paul VI. sagte, damit der
Mensch nicht lieber mit seinem Hund zusammenlebe als mit einem fremden
Menschen (Augustinus)?. Aber dies war hier nicht unser Thema, vielmehr sollte
gegen den Kurzschlufl argumentiert werden, Friedensgesinnung und Friedenser-
ziehung konnten Friedenspolitik ersetzen.

ANMERKUNGEN

! Thomas, S. Th. II, II 40,1.

2Vgl. die Beitrige von J. Rief, H. Oberhem, N. Glatzel in: N. Glatzel, E. J. Nagel, Frieden in Sicherheit. Zur
Weiterentwicklung der katholischen Friedensethik (Freiburg 1981).

3 Vgl. den Beitrag von E. J. Nagel ebd.

*Vegl. den Beitrag von N. Glatzel ebd.

5 Gaudium et spes Nr. 79, 80.

¢ Vel. N. Glatzel, a. a. O.

7 Paul VI. vor der UN-Vollversammlung 1965 und zum Weltfriedenstag 1967. Die beiden Stellen S. 55 und S. 86 des
Sammelbands: Dienst am Frieden. Stellungnahmen der Pipste, des II. Vatikanischen Konzils und der Bischofssynode
von 1963-1980, hrsg. v. Sekretariat der Dt. Bischofskonferenz (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, H. 23,
Bonn 1981) (im folgenden zit.: Nr. 23 und Seitenzahl).

$ Vgl. Pacem in terris Nr. 109ff.; Paul VL. in seiner Botschaft an die UN-Abriistungskonferenz vom 24. 5. 1978, inNr.
23, 1761f.

? Johannes Paul II. am 2. 6. 1980 an den Exekutivrat der UNESCO, in Nr. 23, 241 i

19 Vgl. Pacem in terris Nr. 130ff.

1'Vel. Paul VL in Nr. 23, 180.

12, Populorum progressio Nr. 31.

13 Vgl. Thomas, S. Th. II, II 29, 2 und 3.

SN 23,156

15 7it. nach FAZ, 24. 12. 1981.

16 Pacem in terris Nr. 112ff., 160.

7 Gaudium et spes 81.

19823119,

12 Vgl. Nr. 23, 104, 130£., 144, 151, 1594f., 172, 1911f., 237.

2 Vel, Nr. 23, 90ff.

21 Pacem in terris Nr. 159.

ZENr. 23,1145,

257



