Gisbert Kranz
Christliche Literatur als Provokation

Zu neueren Arbeiten der Literaturtheologie

»Nie wieder Claudel!* Das war eine der Parolen, die im Mai 1968 von Studenten an
Pariser Mauern gespritht wurde. Gleichzeitig verkindeten auch katholische
Kritiker den Tod der christlichen Literatur, einige mit halbem Bedauern, andere
geradezu programmatisch. Gleichzeitig stellten Zeitschriften, die in Text und
Kritik neue christliche Dichtung vorzustellen pflegten, wie Hochland, Wort und
Wahrbeit, Begegnung, Der Kranich, Echo der Zeit und andere, schliefilich auch die
Schweizer Rundschau ihr Erscheinen ein. Und gleichzeitig sah es so aus, als seien
zwischen Literaturwissenschaft und Theologie alle Briicken abgebrochen.

Zehn Jahre spater erscheint bei Herder das Lexikon der christlichen Weltliteratur
(1978), das mehr als hundert christliche Autoren nennt, die erst nach 1960 ihr
Debit gaben. Ein Kritiker dieses Lexikons machte 1978 eine stattliche Liste
weiterer jlingerer christlicher Schriftsteller auf, die eigentlich ebenfalls einen Platz
in diesem Werk verdient hitten, und da hatte er véllig recht. Man braucht, will man
heutige christliche Dichtung prisentieren, nicht mithsam ein paar Namen zusam-
menzuklauben; man befindet sich eher in einem Embarras de richesse. Ubrigens
hatte dieser Kritiker noch 1970 behauptet, es gebe keine christliche Literatur, und
es werde auch in Zukunft keine mehr geben. Es ehrt ihn, dafl er seine Meinung
geindert hat und nun Uberblicke iiber neue ,christliche Lyrik® veréffentlichte.

Die Lage selbst hat sich ja auch geindert. Nicht, als gebe es keine Aversionen
mehr gegen Claudel (dessen Name hier als Symbol fiir eine ganze Generation
christlicher Dichter steht). Aber dafl die protestantische Theologische Realenzy-
klopidie 1980 einen langen Artikel tiber Claudel brachte und daf} es heute acht
wissenschaftliche Zeitschriften gibt, die sich ausschlieffilich dem Studium Claudels
widmen, von denen die der University of Dallas erst 1972 und die von Tokyo erst
1977 gegriindet wurde, ist ein beachtenswertes Faktum. Bereits 1970 begann die
erste interdisziplindre Zeitschrift fiir Theologie, Linguistik und Literaturwissen-
schaft Linguistica Biblica zu erscheinen, die Experten in allen Lindern als Leser
und Beitrager hat. Diese Arbeiten blieben der breiteren Offentlichkeit verborgen.
Dagegen schlug in der Mitte der siebziger Jahre ein Streit um Begriff und Realitit
der christlichen Literatur und um die Moglichkeit ihrer wissenschaftlichen Erfor-
schung, der in verschiedenen Zeitschriften der Bundesrepublik, der Schweiz und
Osterreichs ausgetragen wurde, heftige Wellen.

274



Christliche Literatur als Provokation

Inzwischen ist die wissenschaftliche Arbeit tiber Literatur unter theologischem
Aspekt, besonders die Erforschung der christlichen Dichtung lebender Autoren, in
den USA betrichtlich in die Breite gegangen. Die japanischen Germanisten — die
meisten von ihnen bekennen sich nicht zum Christentum — hielten einen Kongrefl
iiber christliche Literatur. In Polen arbeiten eine ganze Schar von Literaturwissen-
schaftlern daran, Literatur unter religiosem Aspekt zu analysieren und zu deuten.

An der Katholischen Universitit Lublin besteht seit einigen Jahren ein eigenes
Institut zur Erforschung der religiosen Literatur, das bereits eine stattliche Reihe
von Verdffentlichungen aufzuweisen hat. In Verbindung mit dem Lehrstuhl fiir
Literaturtheorie der KUL organisierte dieses Institut im Mai 1979 einen internatio-
nalen Gelehrtenkongref iiber das Thema ,Das Heilige in der Literatur®, dessen
Vortrige 1981 gesammelt im Druck vorgelegt wurden in dem Band XXVIII 1 der
Roczniki Humanistyczne unter dem Titel Sacrum w literaturze. Jedem Vortrag ist
eine ausfiihrliche englische Zusammenfassung beigegeben. Der Literaturtheoreti-
ker Stefan Sawicki, ein Schiiler Roman Ingardens, betont, das Ziel, Theologie auch
in solcher Literatur zu entdecken, die Gott nicht erwihne und anscheinend
innerhalb des Weltlichen bleibe, miisse methodisch und kooperativ unter Einbe-
ziehung der gesamten Weltliteratur angegangen werden. Wie Professor Sawicki das
komparatistische Uberschreiten der Grenzen zwischen den Nationalliteraturen
fordert, so postuliert Jan Blonski das dkumenische Uberschreiten der Grenzen
zwischen den Konfessionen (beides ist in Deutschland schon seit dem Ende der
fiinfziger Jahre iiblich). Maria Jasifiska-Wojtkowska stellt methodologische Uber-
legungen an; die anderen 13 Beitriger untersuchen Texte verschiedener Dichter in
lateinischer, polnischer, englischer und deutscher Sprache.

Auf franzésisch erschien 1978 in Lublin, herausgegeben von dem oben genann-
ten Forschungsinstitut, der Sammelband La littérature contemporaine polonaise et
le sacré. Sieben Forscher untersuchen die religidse Literatur Polens der letzten 40
Jahre, das Drama, den Roman und die Lyrik. Stefan Sawicki kommt zu dem
Ergebnis, dafl im Lauf dieser vier Jahrzehnte die spezifisch katholische Literatur
zuriickging (169), dafl aber die religiosen Elemente in der Literatur, nicht nur der
katholischen, sondern der gesamten, sich sehr verstirkten. ,, Was auch immer die
Ursachen sein mogen, die Tatsache selbst ist unbestreitbar. In der letzten Zeit
gewinnt die Beziehung der Literatur zur Religion wachsende Bedeutung, in der
ganzen Welt ebenso wie bei uns® (174). Das war tibrigens konstatiert, ehe es den
polnischen Papst gab. Seitdem ist in Polen eine ,neue katholische Literatur®, die
Sawicki 1978 bereits im Anriicken sah (178), erstanden, ermutigt nicht nur durch
den Papst, der ein polnischer Dichter ist, sondern auch durch den katholischen
Schriftsteller Czestaw Milosz, der 1980 den Nobelpreis erhielt und jetzt dabei ist,
die Bibel ins Polnische zu iibersetzen.

Auch in Deutschland ist in den siebziger Jahren die interdisziplinire Arbeit
zwischen Literaturwissenschaft und Theologie, oft in glicklicher Personalunion,

275



Gisbert Kranz

kraftiger vorangetrieben worden. Es seien aus dem Universititsbereich nur einige
der wichtigsten deutschsprachigen Wissenschaftler genannt, die nach 1970 Beitrige
zur Erforschung der Gegenwartsliteratur unter theologischem Gesichtspunkt,
besonders der heutigen christlichen Dichtung, geleistet haben: Hans Jiirgen Baden,
Eugen Biser, Rudolf Bohren, Heinrich Fries, Ernst Josef Krzywon, Dietmar
Mieth, Dorothee Solle, Manfred Ziifle und Henning Schroer. Von zwei weiteren,
die 1978 ihr Erstlingsbuch vorlegten, sei jetzt ausfithrlicher die Rede.

Der evangelische Theologe Ralph P. Crimmann legte in den Europiischen
Hochschulschriften (I/240, Frankfurt 1978) ein Buch vor mit dem vielversprechen-
den Titel Literaturtheologie. Der Untertitel Studien zum Vermittlungsproblem
zwischen Germanistik und Theologie, Dichtung und Glaube, Literaturdidaktik
und Religionspadagogik 1afit die Erwartungen schon etwas schrumpfen; aber auch
er verspricht weit mehr, als das schmale Bandchen halt. Crimmann versteht unter
Literaturtheologie ,eine wissenschaftliche und didaktische Disziplin..., die sich
iiber die immanente Werkinterpretation hinaus mit theologischen Fragestellungen
zur Literatur befafit. Es soll mit ,Literaturtheologie® also nicht in erster Linie ein
Spezialgebiet der Germanistik oder der Systematischen Theologie angesprochen
werden, sondern mehr die Praktische Theologie in den Blick genommen werden®
(9). Schon diese Sitze des Anfangs verraten die theoretische und sprachliche
Unbeholfenheit, die das ganze Buch kennzeichnet. Der Verfasser sieht in der
Literaturtheologie eine Grenzwissenschaft, ,die ahnlich der Literatursoziologie
die Briicke zum benachbarten Fach schligt® (10). So gesehen, wire sie aber nicht
der Praktischen Theologie zuzuordnen, sondern der Literaturwissenschaft, und
zwar, da sie sich nicht auf die Literatur einer einzigen Sprache beschrinken kann,
der Komparatistik.

Gerade hier hapert es bei Crimmann. Seine Arbeit erfaflt nur deutsche und fast
ausschliefllich nichtkatholische Autoren, ist weder komparatistisch noch 6kume-
nisch und deshalb in der literaturtheologischen Forschung ein Riickschritt.
Crimmann meint, der Nutzen der Literaturtheologie sei ein doppelter: der
Literaturwissenschaft ermégliche sie, ,die zahlreichen religiosen und christlichen
Fragestellungen auch der modernen Literatur® wahrzunehmen und aufzuarbeiten
(10); fiir die christliche Theologie mache sie literaturwissenschaftliche Methodik
fruchtbar fiir ,eine theologische Rezeption der Dichtung® (11). Gut. Aber nicht
mit provinziellen Scheuklappen.

Crimmann will ,,zunachst an fiinf historischen Paradigmen die enge Verfloch-
tenheit der Literaturwissenschaft mit der Theologie aufzeigen® (11). In Wirklich-
keit stellt er lediglich Analogien in den Methoden beider Wissenschaften fest, aber
kaum Beispiele von Zusammenarbeit oder partnerschaftlichem Gesprich, um das
es thm zu tun ist. Das zweite ,Paradigma® z. B., das ,Historismus® betitelt ist,
besagt lediglich, daff im 19. Jahrhundert sowohl in der Germanistik als auch in der

276



Christliche Literatur als Provokation

Theologie historisch gearbeitet wurde. Fiir die Germanistik nennt der Verfasser die
Literaturgeschichten von Gervinus, Hettner, Scherer und Dilthey, nicht aber die
von August Friedrich Christian Vilmar, der in der Geschichte der evangelischen
Theologie und zugleich in der Geschichte der Germanistik einen bedeutenden
Platz einnimmt. Vilmar veroffentlichte 1845 eine der ersten deutschen Literaturge-
schichten; sie wertet vom lutherischen Standpunkt aus und hatte in 60 Jahren 26
Auflagen.

So enttauschend unergiebig dieser erste historische Teil (13-55) ist, so diirftig
wirken der programmatische (56-76), der interpretatorische (77-104) und der
didaktische Teil (105-150). Das Literaturverzeichnis (151-164) nennt Werke, die
der Verfasser offensichtlich nie gelesen hat; andere Titel, die hier zu erwarten sind,
fehlen. Crimmanns Arbeit macht immerhin deutlich, dafl eine groflangelegte,
wissenschaftstheoretisch fundierte systematische Literaturtheologie ein dringen-
des Desideratum ist.

Weit gewichtiger als Crimmanns Buch, dem Umfang wie der Substanz nach, ist
Karl-Josef Kuschels beeindruckendes Werk Jesus in der deutschsprachigen Gegen-
wartsliteratnr, das als Band 1 der Reihe Okumenische Theologie erschien (Kéln,
Giitersloh 1978; 3. durchgesehene Auflage 1979). Sein literarischer wie theologi-
scher Horizont ist betrichtlich weiter, ist okumenisch und komparatistisch, sein
interpretatorisches und kritisches handwerkliches Konnen gediegener, sein Refle-
xionsniveau hoher, seine Sprache klar, seine Darstellungskunst bedeutend. Von
theologischer wie von literaturwissenschaftlicher Seite wurde diese Arbeit zu
Recht als notwendig und unentbehrlich begriifit: beide Wissenschaften konnten
und miifiten aus ihr Impulse empfangen.

Kuschel will ,die Frage zu kliren versuchen, ob der Begriff der ,christlichen
Literatur® — neu verstanden — eine im Rahmen dieser Diskussion des Verhaltnisses
von Theologie und Literaturwissenschaft tauglicher und addquater Begriff sein
kann“. Er will ,den Nachweis erbringen, dafl eine Kriteriologie christlicher
Literatur. .. moglich ist“ (1). Die These dieses katholischen Theologen, der sich
zugleich als Germanist qualifiziert hat, lautet: ,Christliche Literatur heute ist...
moglich® (2). Der evangelische Literaturwissenschaftler Walter Jens stimmt ihr in
seinem Geleitwort nachdriicklich zu. Den Begriff ,,christliche Literatur® definiert
Kuschel so: ,eine Literatur..., in der — direkt oder indirekt — Person und Sache
Jesu Christi von ausschlaggebender, entscheidender, mafigebender Bedeutung
zum Verstiandnis des Textes sind. Jesus miisse nicht ,,Gegenstand“ der Handlung
sein. ,Aber er mufl direkt oder indirekt, offen oder verborgen, real oder
transfigural, personhaft oder zeichenhaft mafigebend fiir das Verstindnis des
Textes sein, ausschlaggebend fiir das, worauf es dem Text entscheidend ankommt*
(2). Nicht, als diirfe man die literarischen Mittel der Jesusdarstellung vernachldssi-
gen. Im Gegenteil: Kuschels Interesse ,ist literaturwissenschaftlich und theolo-

277



Gisbert Kranz

gisch zugleich®, er fragt ,nach der literarischen und theologischen Adiquatheit
dieser Darstellung® (3) und findet, ,dafl die Qualitit des Christlichen eines
literarischen Textes grofler werden kann, je hoher die Qualitdt des Literarischen
ist“ (65), daf} sich christlicher Gehalt und kiinstlerische Form nicht notwendig
reziprok verhalten miissen.

Kuschel grenzt sich nachdriicklich gegen Dorothee Solles Behauptung von 1973
ab, ,christliche Literatur® sei ein wissenschaftlich untauglicher Begriff. Schon zwei
Jahre vor Kuschel schrieb der Moraltheologe Dietmar Mieth (Dichtung, Glaube
und Moral, Mainz 1976, 16): ,,Christliche Dichtung prinzipiell fiir unméoglich zu
halten, ist kaum gestattet.“ Nach den (in dieser Zschr.) 1973 bis 1975 erschienenen
Arbeiten des Literaturtheoretikers Ernst Josef Krzywon zur Theorie der christli-
chen Literatur ist dieser Satz nicht mehr gewagt. Kuschel stimmt Mieth zu:
Moderne theologische Literaturkritiker bekimen das von ihm ,herausgearbeitete
Phinomen nicht in den Griff, wenn sie den Begriff ,christliche Literatur® pauschal
ablehnen® (301). Anderseits weigert sich Kuschel, traditionalistische, apologeti-
sche, selbstbestitigende, klerikalistische Werke oder asthetische Mafistibe aus-
klammernde Literatur als christliche Literatur zu bezeichnen. ,, Angestrebt wurde
mit unserer Begriffsdefinition ein Begriff christlicher Literatur, der sowohl das
spezifisch Christliche vollig unzweideutig zum Ausdruck bringt als auch den
Interessen der Literatur auf kiinstlerische Qualitit gerecht wird und so gerade nicht
Literatur Schablonen unterwirft, fiir Herrschaftsinteressen instrumentalisiert und
auf schon Gewufites festlegt” (302).

Die christliche Literatur der letzten Jahre sei fiir die Theologie ,,eine Herausfor-
derung® (315), habe ,,die Funktion der Stimulanz® und ,des kritischen Korrektivs®
(316), insofern sie — da Chalkedon und die johanneische Akzentsetzung auf die
Gottheit Jesu nicht iiberzeugend literarisierbar seien — ganz konkret die Mensch-
lichkeit Jesu betone. ,Moderne christliche Literatur hat die Funktion der Ausle-
gung von Lebenssituationen... Sie zeigt Wege in die Nachfolge, nicht abstrakt,
sondern konkret (317). Darin stimmt Kuschel mit Eugen Biser (den er nirgends
zitiert) iiberein. Biser verwies die Theologie auf die ,Literatur als theologische
Erkenntnisquelle“ (in: Gott in der Literatur, Linz 1976, 5-33), weil Dichtung, im
Unterschied zur sehr abstrakt gewordenen Theologie, konkret sei und stirker die
Menschlichkeit Jesu darstelle, die von der Theologie vernachlissigt worden sei.
Wie Biser bezieht Kuschel auch Werke von Autoren ein, die selbst sich nicht als
Christen verstehen. Die Resultate, zu denen seine Analysen kommen, sind fraglos
fiir Germanisten wie fiir Theologen bedenkenswert. Kuschel stellt sie zur Diskus-
sion.

Ist es fiir Kuschels Ziel, das Jesusbild in der zeitgenossischen Dichtung méglichst
reprisentativ darzustellen und zugleich, auf der Basis des von ihm ausgebreiteten
und analysierten Textmaterials, Kriterien christlicher Literatur zu entwickeln,
unbedingt erforderlich, die jiingeren Autoren zu rithmen auf Kosten der alten,

278



Christliche Literatur als Provokation

meist lingst verstorbenen? Kuschel nennt die alten ,,traditionell®. Sind die heutigen
traditionslos? Besteht zwischen der christlichen Literatur der ersten Jahrhunder-
thilfte und der christlichen Literatur der zweiten Jahrhunderthalfte wirklich eine
so grofie Kluft, wie Kuschel glauben machen will?

Gewifl bemiiht sich Kuschel, dieser ,traditionellen Dichtung gerecht zu
werden: Asthetisch fiige sie ,,sich nahtlos ein in die Gemeinschaft zeitgendssischer
Romanciers® wie Kafka, Hemingway und Broch (78); sie sei ,unbequem fiir die
Herrschenden in Kirche und Gesellschaft® (78), ,eine Briicke zur 6kumenischen
Verstindigung® und der modernen Theologie ,, weit voraus“ (791.); ihre Autoren
seien ,authentische Interpreten der Botschaft Jesu“ (81). Aber dann schlagen
immer wieder Kuschels Vorurteile durch, und er gibt lauter schlechte Zensuren.
_Der Dichter selbst ist es, der die Konflikte schniirt, die Aufteilung besorgt, die
Rollen verteilt, ...selbst die eingeschrinkte Perspektive des Tagebuchs entlarvt
sich schnell als fiktive Hilfskonstruktion“ (82). Gilt nicht, was Kuschel hier der
slteren christlichen Literatur ankreidet, auch von der neueren, von ithm gut
benoteten Literatur? Daf} die iltere christliche Literatur ,Drohbotschaft statt
Frohbotschaft® sei (85), ist eine unzulassige Verallgemeinerung; fiir Bernanos und
Claudel z. B., diese-groflartigen Kiinder der Freude, trifft sie iberhaupt nicht zu.

So selbstbewuflt, schneidig und rhetorisch wirkungsvoll Kuschel seine handfe-
sten Thesen vortrigt — eine genaue Priifung zeigt, dafl er im Eifer des Gefechts sich
hiufig selbst widerspricht. Zum Beispiel behauptet er von der ,traditionellen®
christlichen Literatur, zu der er Langgissers ,,Unausldschliches Siegel“, Greenes
,Die Macht und die Herrlichkeit“ und Bernanos’ ,, Tagebuch eines Landpfarrers®
zahlt: , Nicht Person und Sache Jesu Christi spielen in dieser christlichen Literatur
die entscheidende Rolle...“, sondern gnostische Doktrinen (88); vorher aber
versichert Kuschel: ,Die Figuren von Bérnanos und Greene sind doch nicht
deshalb so eindringlich, weil sie eine theologische Doktrin reprisentieren, sondern
weil sie das widerspiegeln, was Jesus von Nazaret verkorperte, weil in ihren
Figuren sich Ziige des Mannes aus Nazaret verbergen® (81).

Kuschel meint, Dobraczyfiskis Roman ,Gib mir deine Sorgen® sei ,schon zum
Zeitpunkt iiberlebt, als er 1954 in Deutschland erschien; er stimme weder
theologisch noch literarisch (48), weil er Bultmanns Entmythologisierung nicht
beriicksichtige (48-53) und mit unserer heutigen Welt nicht vermittelt sei (53-67).
Er konne nicht iiberzeugen (54). Kuschel erwihnt aber den auflerordentlichen
Erfolg dieses Romans, der allein in deutscher Ubersetzung in 14 Jahren 16
Auflagen erreichte (41), der fiir Millionen die christliche Botschaft ,wieder
lebendig..., lesbar, verstandlich® macht (47), der »mehr zur Verbreitung und
Vertiefung der christlichen Botschaft getan [habe] als historische Wissenschaft und
dogmatische Theologie® (48).

Kuschel behauptet von der ,traditionellen, ,konventionellen christlichen
Literatur ,ungleichzeitiges BewufStsein® (67). Aber diese Werke erreichten ,eine

279



Gisbert Kranz

Popularitit wie wenige Romane der Weltliteratur® (70). Haben ihre Millionen
Leser ebenfalls ,ungleichzeitiges Bewufitsein®? Die geistigen Traditionen, denen
diese Werke verpflichtet sind, konnen nicht tot, die ,Konventionen®, denen sie
entsprechen, nicht tiberall aufer Kraft sein. Denn die Behauptung, daf ,diese Art
christlicher Literatur Mitte der fiinfziger Jahre beinahe véllig aus der literarischen
Offentlichkeit verschwindet® (91), ist Wunsch, nicht Tatsache.

Zwar waren einige der von Kuschel als passé abgewerteten Autoren nach ihrem
Tod eine Zeitlang in den Buchliden nicht aufzutreiben, aber inzwischen sind sie
wieder in hohen Auflagen prasent; andere christliche Autoren der ersten Jahrhun-
derthilfte haben nie aufgehort, auf dem Markt zu sein. Die acht gréfiten
nichtchristlichen deutschen Taschenbuchverlage prisentieren 1982 Andres, Bel-
loc, Bergengruen, Bernanos, Chesterton, Claudel, T. S. Eliot, Klepper, Lagerlof,
Langgisser, le Fort, C. S. Lewis, Sayers, Reinhold Schneider, Ina Seidel, Undset,
Werfel, Wilder. Dariiber hinaus werden viele Werke der alten christlichen Autoren
in christlichen Taschenbuchreihen neu aufgelegt. Kuschel selbst schreibt, Dobrac-
zyfiskis Jesus-Roman sei noch 1975 auf dem Markt (327), und Papinis »Briefe Papst
Colestins VL. (1947) hitten ,bis heute nichts von ihrer Aktualitit eingebiifi”
(Stellvertreter Christi?, 1980, 99).

Kuschels Widerspriiche riihren vielleicht daher, daf hier die Redlichkeit des
Autors von ihm unbemerkt in Konflikt geriet mit dem Elan, mit der er seine
Hauptthese beweisen will. Diese Vermutung wird erhirtet durch weitere Beobach-
tungen.

In dem Bestreben, die ,traditionelle Form christlicher Literatur [zu] kontrastie-
ren mit der parallel entstehenden modernen Literatur® (38), wobei die ,traditio-
nelle®, die noch in die zweite Jahrhunderthalfte hinein sich fortsetzt, als hoffnungs-
los veraltet erscheinen soll, markiert Kuschel die Unterschiede starker, als sie in
Wirklichkeit sind; er stellt Behauptungen auf, die zwar seine These stiitzen, aber
nicht Stich halten.

So vergleicht er zwei motivgleiche Gedichte, Reinhold Schneiders ,, An einen Priester, dessen Kirche
véllig zerstort wurde®, und Huchels ,Bericht des Pfarrers vom Untergang seiner Gemeinde®: ,,Welch
ein Unterschied schon rein formal: bei Schneider die gebundene Sonettform, Geschlossenheit, ein
Ganzes, Vollkommenes suggerierend; bei Huchel die ungebundene Versform, freirhythmisch, unge-
reimt, eher Gebrochenheit, Zerrissenheit, Fragmentarisches andeutend” (35f.). Abgesehen von
Sonettform®, stimmt in diesem erstaunlichen Satz kein einziges Wort. Freilich ist Schneiders Text ein
Sonett. Die Sonett-Form hat Kuschel schon drei Seiten vorher als altmodisch abgetan (32), ohne zu
sehen, daf} sie noch in den siebziger Jahren von jlingeren Autoren lebensvoll angewandt wird (in den
romanischen Literaturen noch von den Jiingsten mit grofiter Selbstverstindlichkeit, aber auch in
Deutschland: vgl. Deutsche Sonette, hrsg. v. H. Kircher, Stuttgart 1979. F. Ph. Ingold, geb. 1942,
verdffentlichte 1981 bei Klett-Cotta einen ganzen Band moderner Sonette: , Unzeit®). Dafl es zum
Wesen der Sonettform gehore, ,,Geschlossenheit, ein Ganzes, Vollkommenes® zu suggerieren, triffr
nicht zu; und auch dieses Sonett von Reinhold Schneider verschirft in seiner Formstrenge den
»Jammer, die ,,Greuel® und das Leiden, von dem es spricht, ist also weit davon entfernt, Vollkomme-
nes vorzustellen. Huchels Gedicht ist keineswegs ,ungereimt®, jeder der 41 Verse hat einen Endreim; es

280



Christliche Literatur als Provokation

handelt sich nicht um ,ungebundene Versform®, sondern um eine Variation der Kanzone, die noch
strenger und komplizierter gebaut ist als ein Sonett; was Kuschel ,freirhythmisch® nennt, ist in
Wirklichkeit die fiir die Kanzone charakteristische Heterometrie. Auch Kuschels inhaltliche Interpreta-
tion der beiden Gedichte verbiegt sie dem Kontrastschema zuliebe. Der Priester bei Schneider sei ,,die
feste Bastion des Glaubens, die alle Stiirme nicht erschiittern kann* (sic! soll wohl ,konnen® heifien);
_bei Huchel dagegen die Erschiitterung..., verzweifelt (36). In Wirklichkeit rufc Schneider dem
Priester zu: ,Erbebe nicht mehr; dieser Priester ist also doch erschiittert. Anderseits hat Huchels
Pfarrer in aller Erschiitterung nicht aufgehdrt zu beten; noch vor dem Deus absconditus ,,mein Gebet*.
Weil Kuschel Reinhold Schneiders Imperativ ,,Erbebe nicht mehr® tibersicht, mifiversteht er auch die
fiinf Verse, die jeweils mit ,Du bist* beginnen. Hier handelt es sich nicht um w~hymnische Preisung des
Priesters® (36), sondern um den Versuch, einen Erschiitterten durch den Appell aufzurichten, glaubend
einer verborgenen Wirklichkeit innezuwerden. Schneiders Sonett, das mufl eine Interpretation
beriicksichtigen, ist ein in eine konkrete Situation hineingesprochenes Gelegenheitsgedicht. ,Bei
Huchel®, so behauptet Kuschel richtig, ,werden Kriegsgeschehen und Tod Christi interpretatorisch
ineinandergeschoben. .. Christus wird als Mitbetroffener in das Geschehen mit einbezogen.” Jetzt ist
natiirlich, wie schon etliche Male vorher, der Kontrast fillig, und der stimmt tiberhaupt nicht: ,Bei
Schneider dagegen herrscht abgeklirte Distanz...: Christus bleibt auflerhalb!“ (36). Dabei iibersieht
Kuschel Schneiders Schlufivers: ,Gott leidet mit“. 22 Zeilen vorher hat Kuschel noch das Gegenteil
behauptet: ,Bei Schneider wird der Leidende mit Christus identifiziert (Hiillt sich der Kénig selbst in
Dein Gewand).© Jetzt heifit es: ,Christus bleibt aufierhalb!*

Ergebnis der Nachpriifung: Kuschels Kontrastierung des Schneider-Textes als
restaurativen mit dem Huchel-Text als progressivem beruht auf fehlerhafter
Interpretation beider Texte (Ubrigens hat Kuschel in seinem Buch Stellvertreter
Christi¢ Der Papst in der zeitgendssischen Literatur, Koln-Giitersloh 1980, eine
wesentlich giinstigere Meinung von Reinhold Schneider, dessen Dramen ,Inno-
zenz und Franziskus® und ,Der grofie Verzicht* dort, ohne Ubergehung ihrer
tatsachlichen Schwachen, sehr positiv beurteilt werden).

Warum dieses Nachrechnen? Weil, mit Aby Warburg zu reden, Gott im Detail
steckt. Eine gultige Synthese gewinnt man als Resultat aus richtigen Analysen.
Wenn man dagegen die Analyse durch Anpassung an die vorweggenommene
Synthese verfilscht, kommen Polarisierungen zustande, die auf dem Papier
Eindruck machen, aber der Wirklichkeit nicht entsprechen. Obwohl Kuschel
seinen Analysen und Interpretationen einen gewissen Drall gibt, weisen seine
Widerspriiche auf eine Differenziertheit hin; die aber geht in der Zusammenfas-
sung verloren. Die Teilergebnisse der ersten neunzig Seiten des Buchs sind trotz
aller schon hier vorhandenen Schematisierung viel zu komplex, um die umwerfend
pauschale und einlinige Synthese auf Seite 91 zu rechtfertigen. Da heifit es, die
srestaurative christliche Literatur® habe ,im Raum des Kirchlichen oft nur der
frommen Selbstbestitigung® gedient (91); vorher und nachher wird derselben
christlichen Literatur ausfiihrlich das genaue Gegenteil bescheinigt (78-80; 176f.).

Kuschels Vergleich kann schon deshalb kein iiberzeugendes Ergebnis zeitigen,
weil er — entscheidender methodischer Fehler! — zu heterogene Textgruppen
vergleicht. Er stellt als Reprasentanten der christlichen Literatur der ersten
Jahrhunderthalfte Reinhold Schneider, Dobraczyfiski, Bernanos, Greene, Lang-

20 Stimmen 200, 4 : 281



Gisbert Kranz

gisser vor, lauter gliubige, engagierte Katholiken, und vergleicht sie mit der
schristlichen Literatur® der zweiten Jahrhunderthilfte, die er durch Huchel, Eich,
Frisch, Borchert, Andersch, Hochhut, Seghers, Leonard Frank, Domin, Nelly
Sachs, Aichinger, Celan, Peter Weiss, Herburger und Koeppen reprisentiert sieht,
lauter Autoren, die sich nicht als Christen verstehen (plus ein paar Christen wie
Boll und Diirrenmatt). Ein Vergleich dieser Textgruppen fiihrt zu einer optischen
Tauschung. Bei der ersten Gruppe erscheint die Identitit, die der jeweilige Autor
im Glauben seiner Kirche findet, als fragwiirdige Selbstbestitigung unkritischer
Insider, wogegen bei der zweiten Gruppe die Glaubens- und Kirchenkritik der
Outsider, die ihre Identitit anderswo suchen und ihren eigenen Unglauben
bestatigen, als kritische ,christliche Literatur® erscheint, weil auch in ihr Jesus
vorkommt.

Hitte Kuschel die zweite Textgruppe der Outsider nach 1945 verglichen mit
Werken ebenfalls nichtchristlicher Autoren der ersten Jahrhunderthilfte wie G.
Hauptmanns ,Narr in Christo Emanuel Quint®, Th. Manns ,,Joseph und seine
Briider* oder ,Der Erwiahlte“, Doblins ,,Berlin Alexanderplatz®, Rilkes Lyrik und
Joyces ,,Ulysses“, oder hitte er jene erste Gruppe ilterer katholischer Autoren (R.
Schneider, Bernanos usw.) verglichen mit jiingeren Werken von Katholiken wie
Lavants ,Kreuzzertretung®, Scharpenbergs ,Bildgespriche mit Zillis“, M. L.
Wests ,,Des Teufels Advokat®, Sparks ,Ballad of Peckham Rye*, Patons ,,Cry the
Beloved Country“, David Jones’ ,, The Sleeping Lord“ oder Roman Brandstaetters
»Das Lied von meinem Christus“, so wire der Vergleich jeweils auf derselben
Ebene erfolgt. Unterschiede wiren dann deutlich auf Epochenstile oder Personal-
stile zurtickzufiihren gewesen, da die Differenz zwischen Glaube und Unglaube
(oder Agnostizismus) als mogliche Ursache eliminiert gewesen wire.

Gravierender als das Fehlen methodischer Exaktheit ist der Mangel an wissen-
schaftstheoretischer und hermeneutischer Reflexion. Worauf stiitzt Kuschel seine
forschen Urteile? Er antwortet selbst: ,Mafistab unserer theologischen Kritik ist
das Evangelium Jesu Christi selber, wie es im Neuen Testament bezeugt ist“ (87).
Wie naiv! Es mifite heiflen: Maflstab seiner theologischen Kritik seien geschicht-
lich bedingte Interpretamente des Neuen Testaments, die innerhalb der Wissen-
schaft nicht unbetritten sind, die von ihren kliigeren Verfechtern selbst keineswegs
als endgiiltiges, ein und fiir allemal gesichertes Ergebnis der Wissenschaft, sondern
vorsichtig als Hypothesen zur Diskussion gestellt werden, Hypothesen, die
morgen schon wissenschaftlich tiberholt, als unhaltbar erwiesen sein kénnten. Der
Riickgriff auf das Neue Testament hilft schon deshalb nicht weiter, weil es ,,das
Evangelium Jesu Christi“ nur in vielfacher Brechung und Deutung enthilt. Ebenso
unkritisch schreibt Kuschel, seine ,Qualititskriterien christlicher Literatur® seien
»,0bjektiver’ theologischer und literarischer Natur® (64f.). Solcher Objektivitats-
glaube ist heute obsolet. Kuschel fordert, ,ohne geistesgeschichtliches Apriori:
kritisch, vom Standpunkt der Gegenwart aus“ (59) zu schreiben und zu urteilen;

282



Christliche Literatur als Provokation

aber ,den® Standpunkt ,,der Gegenwart gibt es in einer pluralistischen Welt nicht,
und der je eigene Standpunkt des einzelnen ist nie ,objektiv®, sondern stets durch
viele Faktoren bedingt.

Selbstverstindlich weif§ Kuschel das alles. Nur vergifit er es manchmal. Er
konstatiert, dafl die ,restaurative christliche Literatur nach 1945 bestimmten
ideologischen Interessen dienstbar gemacht wurde® (91). Gilt das nicht auch von
(beispielsweise) dem literarischen Werk von Walter Jens, dem Kuschel Beifall
zollt? Freilich handelt es sich um eine andere Ideologie. Jens bekennt sich zur
sozialkritischen und sozialutopischen Intention und zur sozialistischen Position
seiner Schriftstellerei (von Kuschel zitiert 2171.).

Vom Anfang des 19. Jahrhunderts bis zu unseren Tagen haben die aufklireri-
schen Ideologiekritiker immer wieder sich gegenseitig vorgeworfen, ideologisch
reaktionir zu sein. Unlingst droschen die Vertreter der ,Kritischen Theorie® und
die des ,Kritischen Rationalismus“ aufeinander ein. Findet man auf diesem Weg
ein sicheres Kriterium, mit dem man ideologische Verzerrungen der sozialen und
politischen Wirklichkeit, ideologische Verschleierung von Ungerechtigkeit zu
entlarven vermag? Verhindert man auf diese Weise, dafl neue Feindbilder aufge-
baut werden und verheerende Wirkungen hervorbringen? Angesichts des Schau-
spiels von Menschen, die unter dem Vorwand, inhumane Herrschaft zu beseitigen,
selbst nach Herrschaft trachten, die, sobald sie erlangt ist, dann ihrerseits inhuman
wird, angesichts dieses Trauerspiels, das sich vor unseren Augen in immer
kiirzeren Abstinden wiederholt, mufl man fragen, ob es nicht sinnvoller wire, von
der Gepflogenheit, stets dem wissenschaftlichen, weltanschaulichen oder politi-
schen Gegner Ideologie vorzuwerfen, abzugehen und statt dessen sich selbst zu
priifen, ob man nicht ideologieverdichtig ist. Wer andere wegen ,Ideologie®
attackiert, baut ja auch ein Feindbild auf und wird ideologieverdichtig.

Ubrigens wirkt die Angst einiger Literaturtheologen, von germanistischer Seite
des Ideologieverdachts beschuldigt zu werden, und die daraus resultierende
krampfhafte Bemithung, diese Beschuldigung schon im voraus abzuwehren (z. B.
Crimmann 11 u. 77), licherlich. Die meisten Marxisten halten den christlichen
Glauben ohnehin fiir eine Ideologie zur Stiitzung von Herrschaftsinteressen und
werden sich dieses Dogma weder durch Anpassungsstrategien noch durch rabuli-
stische Rhetorik ausreden lassen. Warum nicht schlicht zugeben, daf§ es christli-
chen Glauben und christliche Literatur nie ohne ideologische Beimischung gege-
ben hat? Wer will da so naiv sein und so tun, als sei die progressive christliche
Literatur nach 1945 von Ideologie frei? Wie Christen trotzdem eine Neuauflage der
mittelalterlichen Kreuzzugsideologie, des neuzeitlichen Hexenwahns, des religids
motivierten Imperialismus und dhnlich verhangnisvoller Ideologien zu verhindern
helfen konnen; wie christlicher Glaube als vertrauende Antwort auf Jesus und sein
Wort sich als eine Gegenposition zu allen Ideologien bewahrt, dariiber nachzuden-
ken, zahlt heute zu den wichtigsten Aufgaben tiberhaupt.

2 ' 283



Gishert Kranz

Das Hauptanliegen Kuschels ist seine Uberzeugung: ,Es gibt gerade auch
nichtkirchliche oder nicht-christliche Autoren, die christliche Literatur schreiben
konnen® (305). Aber ist es sinnvoll, Dichtungen, die alles andere als christlich
intendiert sind, zur christlichen Literatur zu zihlen? Immer wieder sieht Kuschel
sich gendtigt, zu beteuern, eine ,Vereinnahmung® sei nicht beabsichtigt. Er
bezeichnet sogar einen Roman, der den Jesus des Neuen Testaments bekdmpft,
einen ungekreuzigten Jesus fordert und auch nach Kuschels Urteil ,nicht die
urspriingliche christliche Botschaft® enthilt, als ,christliche Literatur® (203). Die
,Blechtrommel® freilich liflt Kuschel auflerhalb, da sie funktionslose ,Blasphe-
mie“ sei (203 ff.).

Keine Frage: ,Auch diese nicht-christliche Literatur kann Gegenstand der
Literaturtheologie sein... Christliche Literatur wire innerhalb des Materialob-
jekts der Literaturtheologie nur ein Ausschnitt (Lexikon der christlichen Weltlite-
ratur, 34). Die Erforschung der christlichen Literatur, die weltliche Sprache, Stoffe
und Motive verwendet, und die Erforschung nichtchristlicher Literatur, die
religiose Sprache, Stoffe und Motive verwendet, sind zwei verschiedene Arbeitsge-
biete der Literaturtheologie, die einander nicht ausschlielen. Da sie sich nicht im
Wege stehen, sich sogar erginzen, wire Polemik zwischen ihren Vertretern
unsinnig.

Daf die Diskontinuitit zwischen der christlichen Literatur vor 1945 und der
spiteren ,,modernen® von manchen heute stirker betont wird als die zweifellos
vorhandene Kontinuitit, ist verstindlich. Vermutlich wird man das Jahr 1910
einmal fiir den ungleich wichtigeren Epocheneinschnitt halten. Verstindlich ist
auch, daf die christlichen Autoren der ersten Jahrhunderthilfte jetzt fiir eine Weile
etwas abgewertet oder gar ignoriert werden; auch dafl literaturtheologische
Arbeiten, die dem Trend entgegen die bleibende Aktualitit dieser Autoren
nachweisen, nicht beachtet werden. Nur wire es —im Interesse des Fortschritts der
Literaturtheologie — hochst bedauerlich, sollten so fundierte Arbeiten wie bei-
spielsweise Eugen Bisers Buch Uberredung zur Liebe: Die dichterische Daseinsden-
tung Gertrud von le Forts (Regensburg 1980) ungelesen bleiben.

Es ist zu hoffen, dafl die literaturtheologischen Arbeiten der letzten Jahre weitere
wissenschaftliche Untersuchungen dieser Art stimulieren, dafl die bereits vorlie-
genden und noch zu erwartenden Resultate auch von den Kritikern in den Medien
zur Kenntnis genommen werden und dafl schliefllich, was das Wichtigste wire,
aufgrund der Wechselwirkung zwischen Literaturkritik und Literaturproduktion
der Aufschwung der christlichen Dichtung sich fortsetze, als ein Zeugnis fiir die
unverminderte Lebendigkeit des Glaubens und als eine Provokation fiir alle, die
eine humanere Gesellschaft wollen.

284



