Werner H. Rutter
Bibel und Wirklichkeit im Religionsunterricht

In einem Werkstattgesprach mit Horst Bienek vor mittlerweile fast 20 Jahren
formulierte Max Frisch: ,Was wir in Wahrheit haben, sind Erfahrungen, Erlebnis-
muster. Nicht nur indem wir schreiben, auch indem wir leben, erfinden wir
Geschichten, die unser Erlebnismuster ausdriicken, die unsere Erfahrung lebbar
machen.“ — Das Thema Erfahrung war, soviel diirfte deutlich sein, schon von
Literaten und Dichtern entdeckt und beherrscht, lange bevor sich einzelne
Theologen darum kiimmerten. Wie auch immer: Jingst schickt sich der Erfah-
rungsbegriff — tiber lange Zeit hin weder theologisch noch religionspadagogisch
salonfahig — wieder an, auch ein zentrales Thema der Theologie und der Religions-
pidagogik zu werden. In der Tat wie sonst, fragt man, wenn nicht mit Hilfe von
spezifisch qualifizierten Erfahrungen, soll Glaube an Gott zustande kommen?

Bibel und Tradition — Wirklichkeit und Erfahrung

Das Thema mag bei vielen den Eindruck hervorrufen, dafl beides — Bibel und
Tradition einerseits, Wirklichkeit und Erfahrung andererseits — wenig oder gar
nichts miteinander zu tun haben. Oder anders gesagt: Mit den Begriffen Wirklich-
keit und Erfahrung scheinen wir voll in unserer Zeit und auf threr Hohe zu sein,
wihrend sich bei Assoziationen zu Bibel und Tradition Auferungen einstellen wie:
,wirklichkeitsfremd®, ,abstrakte Uberbausitze®, ,keine Erfahrung“. Hitten
demnach also Bibel und Tradition nichts mit Erfahrung und Wirklichkeit zu tun?
Wiren sodann Erfahrung und Wirklichkeit aus sich heraus verstandlich, eindeutig,
klar? Versuchen wir, in wenigen Sitzen diese (Erst-)Eindriicke kritisch aufzuhel-
len, dann laflt sich folgendes sagen:

»Die“ Wirklichkeit gibt es ebensowenig wie es Wirklichkeit ,,an und fiir sich®
gibt. Vielmehr zeigt sich Wirklichkeit — und wird von uns verstanden — als
vieldimensionale Wirklichkeit. Sie ist nicht etwas schon immer Feststehendes, fest
Ausgemachtes, sondern etwas, worum wir ,streiten (Gerhard Ebeling), wonach
wir suchen. Wirklichkeit 1468t sich nicht einengen auf positivistische und/oder
mathematisch tiberpriifbare ,Fakten®, sondern wir fassen sie auf als Inbegriff fiir
das Gesamt unserer Selbst-, Welt- und Fremderfahrung. So kann etwas wirklich
sein, was in der Form empirisch-experimenteller Realitit nicht existiert.

Damit Wirklichkeit zutage tritt, bedarf es immer der sie erschliefenden Erfah-

561



Werner H. Ritter

rung bzw. Erfabrungsmodelle: Wirklichkeit erfahren wir immer nur durch
Wirklichkeitsmodelle (Edward Schillebeeckx). Erfahrung meint ein raumzeitliches
Modell, Wirklichkeit zu versteben. Dabei geht es im religionspadagogischen
Zusammenhang nicht so sehr um einen Erfahrungsbegriff, der auf Verifikation des
christlichen Glaubens durch Erfahrung aus ist, sondern in erster Linie um einen
padagogisch effektiven Erfahrungsbegriff, wie er durch den Aspeke der Partizipa-
tion, der Teilhabe an bestimmten Glaubens- und Lebensvollziigen gekennzeichnet
ist (Friedrich Wintzer). Zusammengefaflt laflt sich sagen: Hat die Wirklichkeit
Erfahrungen fiir uns bereit, dann liegt in der Erfahrung ein ,Angebot von
Wirklichkeit fiir uns“'.

Bibel und Tradition meinen nicht stur hinzunehmende wirklichkeitslose und
erfahrungsfremde Vorgaben, die man nur nachtréglich auf den Menschen, dessen
Erfahrung und Wirklichkeit beziehen kann. Vielmehr: In der christlichen Tradi-
tion, verstanden als Sammelbegriff fiir biblische Uberlieferung, Dogmen,
Bekenntnisse und Kirchengeschichte, sind Gotteserfahrung und Welterfahrung
von Menschen, bzw. priziser: die ,Ergebnisse“ der Auseinandersetzung und des
Umgangs von Glaubenserfahrung mit Welt- oder Wirlichkeitserfahrung aufbe-
wahrt. Durch solche Auseinandersetzung mit Wirklichkeit und ihrer Erfahrung ist
die jiidisch-christliche Tradition von Anfang an bestimmt. Die , Ergebnisse® dieses
Umgangs und dieser Auseinandersetzung haben in unterschiedlichster und vielfal-
tiger Ausformung als einzelne oder kollektive jidisch-christliche Erfahrungen
ihren konkreten Niederschlag gefunden, vornehmlich in den Schriften des Alten
und Neuen Testaments — wenn auch nicht nur hier. Der Neutestamentler Ulrich
Luck kann die Bibel ,,das Buch der Bewiltigung menschlicher Welterfahrung® und
darin ,Zeugnis der Gotteserfahrung nennen.

Erfahrung als religionspadagogische Grundkategorie

1. Situation — Tradition — Evfabrung

Ausgehend von der Einsicht, dal Wirklichkeit fir uns immer nur durch
Erfahrung und Erfahrungsperspektiven zuginglich und erfahrbar wird, ergibt sich
die Schlufifolgerung, dafl Erfabrung die Erschliefungs- und Schliisselkategorie
heutiger Weltwirklichkeit (,Situation®) und geschichtlicher (historischer) Wirk-
lichkeit (,, Tradition®) ist. So gesehen besteht zwischen einem (unterrichtlichen)
Ansatz bei gegenwirtiger Welterfahrung (,,Situation®) und einem Ansatz bei
geschichtlich vermittelter Erfahrungswirklichkeit (,Tradition®) kein Wider-
spruch: Beide Ansitze sind in einem bestimmten Mafle erfabrungszentriert. Was
meint das im einzelnen?

Tradition/ Uberlieferung — als Sammelbegriff fiir Schrift und Tradition — meint
iiberlieferte Erfahrungen, die zum ,, Text“ geworden und aufbewahrt worden sind.

562



Bibel und Wirklichkeit im Religionsunterricht

Diese Erfahrungen als , Ergebnisse” der Auseinandersetzung zwischen Welterfah-
rung und Glaubenserfahrung werden als , Erfahrungsschatz® von Generation zu
Generation weitergegeben und sind ein tuberpriifbares Sinnangebot auch fir die
gegenwartige Generation bzw. fiir deren Weltverstehen.

Um gegenwdrtige Weltwirklichkeit aufschliefen und erfahren zu konnen, bedarf
es sodann, da Wirklichkeit nicht ,,an und fiir sich eindeutig und erfahrbar ist, eines_
vermittelten Zugangs zur Wirklichkeit, wie er uns in Erfahrungsperspektiven
gleich welcher weltanschaulichen Provenienz vorliegt.

Ferner haben wir auch mit einer Art von schon gegebenen Erfahrungen der
Weltwirklichkeit zu rechnen, die vor und unabhingig (in Ablehnung oder in
Unwissenheit) von der christlichen Erfahrungsperspektive gemacht wurden: Sie
konnen und miissen beziiglich ihres ,Leistungs-“ und Erklirungsgehalts mit den
christlichen Perspektiven kommunikabel werden. Hier ist z. B. zu erbrtern,
welche sinnstiftenden Perspektiven in gegebenen Erfahrungen bereits enthalten
sind. Sodann, ob solche Erfahrungen durch neu vermittelte und differenzierte
christliche Glaubensinterpretationen nichtin einen iiberzeugenderen Deutungszu-
sammenhang gestellt werden konnen. Vermeintlich feste Welterfahrungen kénnen
dann plétzlich aufbrechen und transparent werden auf Glaubenserfahrungen hin.

Schlieflich und endlich ist aber auch mit der Méglichkeit zu rechnen, daff sich
angesichts heutiger Erfahrungen von Weltwirklichkeit die geschichtliche Bedingt-
heit (im Sinn von Relativitit und Unwiederbringlichkeit) der christlichen,
geschichtlich vermittelten Erfahrungsperspektiven zeigt. Anders gesagt: Die christ-
liche Tradition enthalt nicht einfach — in einem oberflachlichen Sinn — Antwort auf
alle Fragen unserer heutigen Zeit. Christlicher Glaube ist eben auch immer ,im
Wartestand“, wobei etwas vom Wagnischarakter heutigen Christseins offenkundig
wird.

2. Situation und Tradition — zur Grundspannung im Religionsunterricht

Der Religionsunterricht hat sowohl die Selbst- und Welterfahrung von Schiilern
zu Bewufltsein und zur Sprache zu bringen wie auch Fremd-Erfabrungen bzw.
geschichtlich gewordene und vermittelte Erfahrungsmodelle. Beide Momente sind
Brennpunkte einer Ellipse, schlieflen einander also nicht aus, sondern ein: Wie
Fremd-Erfahrungen, um die je meinigen zu werden, der kritischen Vermittlung
mit ,meiner® jeweiligen Selbst- und Welterfahrung bediirfen, so auch umgekehrt
die Selbst- und Welterfahrung der kritischen Fremd-Erfahrungen. Im einzelnen
bedeutet dies:

Bibel- und siberlieferungsorientierter Religionsunterricht, der in der Tradition
den Niederschlag von Erfahrungen herausarbeitet, fiihrt immer wieder auch zu der
Riickfrage nach gegenwirtiger Welterfahrung, sei es nun in direktem Zugriff (,wo
meint das mich“?), unter mehr glaubensgeschichtlicher Perspektive, unter mehr
wirkungsgeschichtlichem Aspekt, aber auch unter ideologiekritischen Gesichts-

563



Werner H. Ritter

punkten. Insgesamt: Biblisch-christliche Uberlieferung als verdichteter Nieder-
schlag von geschichtlich vermittelten Erfahrungen befragt heutiges Wirklichkeits-
verstehen.

Situations- und schiilerorientierter Religionsunterricht geht — komplementir
zum eben Gesagten — a) von heutigen Erfahrungen aus, bringt sie ins Gesprich,
,mifit* und vergleicht sie mit geschichtlich vermittelten Erfahrungen, durchstofit
b) heutige briichige Erfahrungen auf tragende Erfahrungen hin und fiihrt c) not-
wendig zur Riickfrage nach Uberlieferung und den dort enthaltenen Erfahrungs-
niederschligen, da nur in einem solchen Riickgriff (verbindliche) Zielprojektionen
und -vorstellungen fiir gegenwirtiges und kiinftiges Handeln und Denken zu
entdecken und (progressiv) zu gewinnen sind. Gerade wenn man sieht, daff und
wie der Erfahrungs- und Fragehorizont sehr vieler Menschen und Schiiler ,auf
einen engen Nahbereich beschrinkt und auch hier meist einseitig bestimmt*
(Helmut Angermeyer) ist, zeigt es sich als unabdingbar notwendig, deren Erfah-
rungshorizont mittels Neu-, Kontrast- und Fremderfahrungen auszuweiten.
Hierbei ist grundsitzlich darauf zu achten, dafl Uberlieferung und iiberlieferte
Glaubenserfahrungen mit einem Verstandnis von Identifikation verbunden wer-
den, das den Schiiler im Vollzug des Rollentauschs ja und nein sagen lifit, das ihm
also die Moglichkeit zur Distanzierung und damit das Recht auf eine eigene,
abweichende Meinung ausdriicklich zugesteht.

Summarisch ergibt sich: Versteht man Theologie, Religionspidagogik und
Religionsunterricht verstirkt von der Kategorie der Erfahrung her, dann klaffen
Situationsorientierung und Traditionsorientierung nicht mehr linger auseinander.
Wie in der Uberlieferung Erfahrungen enthalten sind, die in die Gegenwart
dringen und auf (jeweils neue) Erfahrungen aus sind, so haben wir zuverlissige
Gegenwartserfahrungen nur in orientierender, kritischer Auseinandersetzung mit
Tradition.

Die Aufgabe der wissenschaftlichen Religionspidagogik wire dementsprechend
folgendermafien zu bestimmen: Eine erfahrungsorientiert konzipierte und arbei-
tende Religionspadagogik hat die Aufgabe, lebens- und alltagsweltliche Erfahrun-
gen von einzelnen und Gruppen sowie die in der Deutungs- und Erfahrungsge-
meinschaft Kirche samt ihren einschligigen Lebensformen gesammelten Erfahrun-
gen zusammen zu lesen (vgl. das hermeneutische Modell von Paul Ricoeur).

3. Erfabrungszentrierter Religionsunterricht

Der Religionsunterricht hat die Aufgabe, dem Schiiler neue Erfahrungen mit der
Erfahrung zu erméglichen. Dabei sind drei Problemebenen zu unterscheiden: die
Ebene der vorgegebenen Erfahrungen (aus der Sozialisation des Schiilers); die
Ebene der didaktisch vermittelten bzw. zu vermittelnden Evfabrungen (alternative
Sinn- und Fremderfahrungen); die Ebene der interaktional vermittelten Evfahrun-
gen (neue Selbsterfahrungen im Zusammenhang mit Gruppenprozessen).

564



Bibel und Wirklichkeit im Religionsunterricht

Insgesamt stehen diese drei Ebenen oder Dimensionen bei Lernprozessen in
einem wechselseitigen Zusammenhang. Peter Biehl und Hans Bernhard Kaufmann
stellen treffend fest: ,Sie miissen im Religionsunterricht gleichgewichtig — wenn
auch nicht gleichzeitig — beriicksichtigt werden, wenn er eine kompetente Teil-
nahme der Schiiler an Diskursen tiber Sinnvergewisserung und Handlungsorientie-
rung ermoglichen soll.“> Damit wird Erfahrung zu einer zentralen Fundierungska-
tegorie aller Wirklichkeitserfassung und damit auch zu einer erkenntnisleitenden
Kategorie der Theologie, der Religionspadagogik und der religiosen Erziehung
insgesamt. In ihr, der Erfahrung, sind spezifische Ereignisse mit spezifischen
Deutungen beieinander. Im einzelnen heifit dies:

Kinder lernen aus Erfahrungen, die sie selber machen (bewufit oder unbewufit),
bei anderen sehen, miterleben (Nahbereich: verschiedene kirchliche Gruppen,
Humanismus etc., Fernbereich: Fremdreligionen etc.) und durch Medien (im
weitesten Sinn) vermittelt bekommen.

Der schulische Religionsunterricht bekommt somit die Aufgabe, ,,den Schiilern
Erfahrungen zu vermitteln, und zwar sowohl auf reale (in der Schule als Erfah-
rungsraum) als auch auf fiktive Weise (durch unterrichtliche Medien, vor allem
durch Erzihlung). Je reichhaltiger der Vorrat an Erfahrungen, und d. h. an Deute-
und Handlungsmustern fir die Diagnose wechselnder Situationen, bei den Schii-
lern ist, desto differenzierter kénnen sie den Widerfahrnissen ihrer je spezifischen
Lebenssituation begegnen® (Hans Grewel).

Zum Bereich der Erfabrungen, die den Schillern unterrichtlich erschlossen
werden sollen, gehoren somit Erfahrungen, die die Schiiler in ithrem Lebensraum —
vermittelt oder unvermittelt — machen (z. B. Grunderfahrungen wie Liebe, Leid,
Mitmenschlichkeit etc.) und machen werden (Zukunftsperspektive), die Erfahrun-
gen friiberer Generationen, wie sie sich in der Uberlieferung niedergeschlagen
haben, sowie die Erfahrungen der pluralen Wirklichkeit: Zwar steht die christliche
Erfahrungsperspektive sachlogisch im Mittelpunkt des (christlichen) Religionsun-
terrichts, die Erfahrungen von anderen Menschen anderer weltanschaulicher
»Ansicht sind aber als Versuche, Wirklichkeit zu verstehen und zu erfahren,
immer mitzubedenken. Der Eigenwert auflerchristlicher Religionen und Weltan-
schauungen ist zu reflektieren. Es geht also auch um ,Wahrnehmung® und
»Erfahrung® dessen, wodurch andere herausgefordert und verpflichtet sind.

Schlielich ist fiir Erfahrung durch die Uberlieferung auch Selbsterfahrung
notwendig, ja Selbsterfahrung ist gewissermaflen die Bedingung der Moglichkeit
von ,Fremderfahrung® oder Erfahrung aus der christlichen Tradition.

565



Werner H. Ritter

Der Gegenstand des christlichen Religionsunterrichts:
Die Bibel oder die gegenwirtige Wirklichkeit christlichen Glaubens?

Unmittelbarer Gegenstand des Religionsunterrichts ist nicht ein beliebiges
Thema oder die Bibel, sondern der christliche Glaunbe in seiner neuzeitlich-
gegenwartigen Wirklichkeit. Aus dieser Gegenstandsbestimmung kann noch ein-
mal deutlich werden, daf sich Theologie und Religionspadagogik dialogisch um
das Evangelium und die gegenwirtige Welterfahrung zu kiimmern haben. Derge-
stalt ist die Bibel nicht der einzige Gegenstand und die einzige Aufgabe des
Religionsunterrichts, vielmehr ein ,,Pol® in einem bipolaren Geschehen. Anders
gesagt: Heutiger Glaube ist zwar nicht die Bibel, aber unser Glaube ist biblisch; das
meint: heutiger Glaube ist angewiesen auf die Urkunde des Glaubens als ,,Ur-
Kunde® vom Glauben. Diese ,,Ur-Kunde“ ist aus sachlichen und zeitlichen
Griinden nicht hintergehbar. Heutiger Glaube ist immer nur das Ergebnis einer
(hoffentlich) produktiven Transformation biblischer Texte und Motive in die
Sprache und Erfahrungen heutiger Menschen hinein. Dergestalt ist und bleibt die
Bibel zentrale Verstindigungsbasis iiber Inhalte und Gestalt des Glaubens und
stellt umfangreiche ,,Stoffe” einer ,elementaren Theologie“ bereit.

In diesem Zusammenhang verfolgt der Religionsunterricht das Lehrziel, zur
Fihigkeit zum sachgemifilen Umgang mit der christlichen Tradition anzuregen.
Hier gilt es, theologische Elementaria zu vermitteln. Dies aber kann immer nur
eine Dimension bzw. ein Pol des bipolaren Prozesses sein (sicherlich ein notwendi-
ger!), wenn der Religionsunterricht kein Orientalistikunterricht, sondern christli-
cher Religionsunterricht sein soll. Die positive Moglichkeit der Bibel bedenkend,
kann man sagen: Unhintergehbar ist (auch im Religionsunterricht) der Tatbestand,
dafl die Bibel Glaubenszeugnisse, bzw. deutlicher: Erfahrungen von Menschen mit
Gott und der Welt enthilt, die sich fiir menschliches Selbst- und Weltverstindnis
als so zentral und tragend erwiesen haben und erweisen, daf} sie immer wieder neu
zu menschlichen Erfahrungen mit Gott, zu Gotteserfahrungen einladen, solche
Erfahrungen grundlegen wollen.

Zusammengefafit ist die biblische Uberlieferung aus drei Griinden wichtig:

1. Es konnen Grundkenntnisse vermittelt werden als elementare Information.

2. Es kann Einblick gewonnen werden in das Erfabrungshafte des Glaubens. An
mafigeblichen Texten ist zu erkennen, dafl sie verdichtete Niederschlige von
Welterfahrung mit Glaubens- bzw. Gotteserfahrungen sind.

3. Die Wirkmaglichkeit geprégter Sprache, also auch der biblischen, liegt darin,
Ordnungshilfe und Strukturierungshilfe bei der Wirklichkeitserfahrung sein zu
konnen. Dies ist gewissermafen die didaktische Eigenleistung der Bibel: Sie hat
Richtpunkte fiir gegenwirtige Welterfahrung, und sie stellt (oft) mit Hilfe yon
{iberschaubaren Geschichten komplexe Sachverhalte ,einfach® dar.

Bei alledem ist die systematisch-theologische wie religionspidagogische Grund-

566



Bibel und Wirklichkeit im Religionsunterricht

einsicht zu wahren: Die Bibel ist nicht verselbstindigter Unterrichtsgegenstand,
sondern sie dient der Gestalt und der Méglichkeit christlichen Glaubens bei
Kindern und Jugendlichen.

Biblisch-theologische Funktionen

Gerade in literarischen Texten, also auch in denen der biblisch-christlichen
Uberlieferung, findet eine Verwandlung von Welt statt. So ,triumen® und
konstituieren biblisch-christliche Texte samt ihren Symbolen Welt und Wirklich-
keit neu. Paul Ricoeur wird zuzustimmen sein, wenn er schreibt: Durch ,die
Fiktion und durch die Dichtung werden in der alltiglichen Wirklichkeit neue
Moglichkeiten des In-der-Welt-Seins eroffnet. Fiktion und Poesie zielen auf das
Sein, jedoch nicht im Modus des gegebenen Seins, sondern im Modus des
Seinkonnens. Eben dadurch wird die alltigliche Wirklichkeit mit Hilfe dessen, was
man die durch die Literatur bewirkten imaginativen Verinderungen des Wirkli-
chen nennen kénnte, verwandelt.“?

Ein Text kann es dem Leser bzw. Horer ermdglichen, den Platz und ,,Blick-
punkt® (W. Iser) einzunehmen, von dem aus er die durch einen Text angebotene
perspektivische Hinsicht auf Welt iibernehmen kann. Versteht man die Weltwirk-
lichkeit selber als einen Text, der gelesen werden will, dann braucht es solche Texte
oder Lesehilfen, die zum richtigen Lesen anleiten. Richtig gelesen nimlich bringt
die Welt zur Erscheinung, was sie sein konnte. Von Dietrich Ritschl und Hugh
O. Jones* sind wir hinlinglich darauf aufmerksam gemacht worden, daf} aus
Stories Motive, Perspektiven, Deutungen und Orientierungen entlassen werden,
die auf die Identitit des Menschen zielen.

Abstrakt und funktional gefafit enthilt die biblisch-christliche Uberlieferung die
folgenden moglichen Real-Funktionen: Orientieren, Kritisieren (diakritische Auf-
gabe, kritisches Korrektiv), Identifizieren und Motivieren, Kontrastieren, Bestiti-
gen, Modifizieren, Wirklichkeitsausweitung und Alternativen.

Was Uberlieferung im Umgang mit je spezifischer Wirklichkeit zu leisten
vermag, kann immer nur im konkreten Einzelfall gesagt werden. Ferner ist hier
grundsitzlich auch die Mehrdeutigkeit von Uberlieferung und deren Wirkung zu
bedenken, was von Fall zu Fall auch eine ideologiekritische Analyse von Texten aus
heutiger Erfahrungswirklichkeit heraus — aber auch von eventuellen biblischen
Perspektiven her — notwendig machen kann, weil biblische Texte nicht mit dem
Evangelium identisch sind, das Evangelium ihnen vielmehr immer voraus ist.

567



Werner H. Ritter

Bei der Situation (Welterfahrung) oder Tradition (Glaubensperspektive) ein-
setzen?

Bei niherer Betrachtung erweist sich diese Fragestellung als falsche Alternative.
Wo es uns namlich um eine zureichende Welt- und Wirklichkeitserfahrung zu tun
ist, kommen wir weder mit einer undialektischen Berufung auf verabsolutiert-
heutige menschliche Erfahrungen weiter noch mit einem undialektischen Rekurs
auf ,rein theologische® (sprich: biblische oder kirchengeschichtliche) Dokumente.
Im einzelnen:

Heutige Erfahrungen sind der unabdingbare Verstehenshorizont all unserer
Erfahrungen. Erfahrung von heutiger Weltwirklichkeit gibt es nicht als solche -
davon war eingangs die Rede —, sondern sie existiert nur als durch Erfahrungsper-
spektiven vermittelte und erschlossene. Ist nun Gegenwart freilich eine dermafien
tibermittelte Grofie — und keine absolute! —, dann kann sie auch nicht absolutes und
letztes Kriterium fiir Wirklichkeit und Wahrheit sein, an dem sich alles auszurich-
ten hitte. Das aber heiflt: Wir konnen nicht unser heutiges , Weltbild“ ideologisch
verabsolutieren, da es genauso geschichtlich bedingt ist wie friihere Weltbilder anch.

Eine absolute Traditionsverhaftetheit ist im Rahmen heutiger Wirklichkeitsaus-
legung hermeneutisch gesehen eine Fehlentscheidung. Zwar hat bei geschichtli-
chen (historischen) Phinomenen das Ursprungsgeschehen in der Tat eine Art
normative Kraft. Dennoch kann der Ursprung einer Bewegung, die ja immer unter
bestimmten zeitgeschichtlichen Umstinden erfolgt und mit bestimmtem zeitge-
schichtlichen Vokabular beschrieben wird, nicht als deren ,,Wesen“ ausgegeben
werden: ,Keine einzige Epoche, auch nicht die eines Ursprungs, darf man
unhistorisch verabsolutieren und ihr eine einseitige Normativitat andichten®
(Schillebeeckx).

Damit wird — dies meint jedenfalls Edward Schillebeeckx — ,eine stindige
Pendelbewegung zwischen der biblischen Glaubensinterpretation und der Inter-
pretation unserer heutigen Erfahrungen® notwendig. Eines ist hier nicht ohne das
andere: ,Man kann dann tatsichlich von einer kritischen Analyse heutiger
Erfahrungen ,ausgehen’, um diese dann vom Evangelium aus... zu besprechen.
Man kann auch von einer exegetischen Analyse von Schrift und Tradition
,ausgehen’, immer innerhalb ihres eigenen soziokulturellen Erfahrungskontextes,
um die Botschaft, die daraus aufscheint, in Relation zu unseren heutigen Erfahrun-
gen zu bringen (aber die Formulierung dieser Botschaft bleibt uns fremd, wenn sie
nicht in Begriffen heutiger — kritisch interpretierter — Erfahrungen ausgedriickt
wird). Der Gegensatz zwischen beiden Ausgangspunkten erweist sich somit als ein
unechtes Dilemma.*’

Eine sachadiquate Religionspidagogik bzw. Religionsdidaktik kann nicht end-
gliltig festlegen, wo nun im einzelnen unterrichtlich einzusetzen sei. Man kann
mehr theologisch-deduktiv verfahren: Hierbei sind theologische Kategorien fiir die

568



Bibel und Wirklichkeit im Religionsunterricht

religionspadagogisch-theologische Arbeit aus fundamentalen Aspekten eines theo-
logischen Systems — Schépfung, Siinde, Rechtfertigung, Verschnung etc. —
abzuleiten und in Beziehung zu gegenwirtigen Problem- und Erfahrungsfeldern
zu setzen. Durch solche theologische Perspektiven werden die Erfahrungen der
Gegenwart dann ,irritiert”, herausgefordert, angestoffen und erhellt. Man kann
aber auch zum anderen mehr theologisch-induktiv vorgehen: Hierbei sollen z. B.
Grundmotive der christlichen Freiheitsgeschichte im heutigen Weltgeschehen
(Welterfahrung) entdeckt und zu einem operativen Modell zusammengefafit
werden. Als solche Grundmotive konnen gelten: Die Menschenwiirde des Indivi-
duums, der Gedanke der Freiheit, die Selbstbegrenzung des Individuums, die
Hoffnung als Kraft des Vorgriffs, das Wissen um die Liebesbediirftigkeit des
Menschen. Auf beide Weisen kann christliche Wahrheit neu entdeckt werden.

Wenn man heute weithin den Eindruck hat, ein breiter, garstiger Graben
zwischen Bibel bzw. Tradition und Erfahrung bzw. Wirklichkeit — im eingangs
genannten Sinn — verhindere, dafl man von Bibel (Tradition) her neue Erfahrungen
mit der Erfahrung (von Wirklichkeit) machen kénne und dafi man Erfahrungen als
Glaubenserfahrungen benennen und bekennen konne, dann hingt dieses Dilemma
m. E. mit einem bestimmten und verengten Verstindnis von Bibel bzw. Tradition
wie Erfahrung bzw. Wirklichkeit zusammen. Wer Bibel bzw. Tradition in strenger
Trennung von menschlicher Erfahrung nur in ihrem satzhaften Gehalt — als
Lehrbuch — versteht im Sinn einer blof rezeptiven Ubernahme des Glaubensguts
der Kirche, der wird damit nur schwer Erfahrungen machen, mifiversteht freilich
auch die Intention der biblischen Schriften. Wer Erfahrung bzw. Wirklichkeit als
permanenten und fix ausformulierten Gegensatz zu Bibel (Tradition) versteht,
wird kaum Glaubenserfahrungen machen koénnen, verrit damit allerdings auch
keinen hinreichenden Gebrauch von Erfahrung und Wirklichkeit.

Demgegeniiber ist hier zu zeigen versucht worden, dafl es sich bei den
Phanomenen Bibel und Wirklichkeit nicht um unvereinbare, unversohnliche
Gegensitze handelt, sondern dafl beide unter dem besonderen Aspekt der Erfah-
rung in einen kritischen Dialog miteinander gebracht werden miissen und so zur
Versohnung gebracht werden konnen. Erfahrung erweist sich heute nicht nur als
ein im wissenschaftlich-interdiszipliniren Gesprich relevantes Paradigma, son-
dern auch als eine didaktisch zentrale Kategorie.

ANMERKUNGEN

* Vgl. W. H. Ritter, Theologie und Erfahrung; in: Una Sancta 35 (1980) 161175,

? P. Biehl, H. B. Kaufmann, Zum Verhiltnis von Emanzipation und Tradition (1975) 167.
7 In: Metapher (1974) 23.

* D. Ritschl, H. O. Jones, ,Story® als Rohmaterial der Theologie (1976).

® E. Schillebeeckx, Christus und die Christen (1977) 69.

40 Stimmen 200, § 569



