Heinz Hirten
Zeugnis und Widerstand der Kirche im NS-Staat

Uberlegungen zu Begriff und Sache*

Der Historiker, . der, mit keinen anderen Kategorien und Methoden als denen
seines Fachs ausgeriistet, vor der Aufgabe steht, iiber Zeugnis und Widerstand der
Kirche wihrend der nationalsozialistischen Herrschaft zu sprechen, stofit auf die
Schwierigkeit, mit Begriffen zu operieren, die wegen ihrer allgemeinen Verbrei-
tung unumganglich, aber nach Kontur und Inhalt keineswegs eindeutig sind. Diese
Schwierigkeit diirfte symptomatisch sein fiir einen methodisch ungesicherten und
intellektuell unbedachten Zugriff auf die Phinomene kirchlichen Verhaltens, der
eben deshalb in die Gefahr gerit, die Realitit zu verfehlen und den nach
Orientierung Suchenden in die Irre zu fithren.

Zeugnis und Widerstand

Die griffige Formulierung ,,Zeugnis und Widerstand® riickt zwei Begriffe bis zu
scheinbarer Identitdt aneinander, die sehr unterschiedlichen Ursprungs sind.
,Zeugnis“ als Kategorie menschlichen Verhaltens stammt aus der Welt des
Christlichen, ,Widerstand“ aus der des Politischen. Im praktischen Vollzug mag
ein und derselbe Akt sowohl das eine wie das andere sein oder als solches gedeutet
werden konnen, und gerade hier liegt die unzureichend aufgehellte Problematik fiir
den Historiker. Die ihm zugingliche Welt ist die des Politischen, des Innerweltli-
chen, Sichtbaren. In dieser Sphire ist das Christliche prisent, sinnenhaft feststell-
bar, aber es ragt dariiber hinaus und kann darum nie vollstindig, ohne Rest mit den
Mitteln handhaft, sichtbar gemacht werden, die einer weltlichen Wissenschaft wie
der Historie zur Verfigung stehen. Christliches Zeugnis in dieser Welt und vor
dieser Welt hat gleichwohl eine Qualitit, die nicht in ihr aufgeht, es kann darum
nicht dasselbe sein wie politisch wirksamer und als solcher gewollter Widerstand.

Dies zu betonen, scheint heute nicht unnétig. Denn die Diskussion iber die
Rolle der Kirche im nationalsozialistischen Deutschland vollzieht sich weitgehend
unter der ungepriiften Voraussetzung, dafl Widerstand die ihrem Wesen gemifie, ja
primare Aufgabe gewesen sei. Auf diese Weise kann ihr Verhalten gepruft und
beurteilt werden, als ob sie in gleicher Weise politische Gesellschaft sei wie eine
Partei oder Gewerkschaft. Fiir eine Betrachtungsweise mit dem Instrumentarium

268 363



Heinz Hiirten

und den Mafstiben des Historikers ergibt sich auch gar keine andere Moglichkeit.
Denn ihm ist nur der Bereich des Weltlichen zuginglich; was diese Welt transzen-
diert, bleibt ihm verschlossen. Weil dies so ist, obliegt ihm die Pflicht, darauf
hinzuweisen, daf} seine Aussage nicht das Ganze trifft. Die mit den Methoden der
Geschichtswissenschaft betriebene Untersuchung iiber die Kirche in Deutschland
unter Hitler behandelt diese als politische Grofle, als gesellschaftliche Gegebenheit
und betrachtet ihre Handlungen in ihrem sozialen Kontext, in ihren Wirkungen auf
ihre Umwelt, aber sie vermag nicht die Frage zu beantworten, worin denn die
eigentliche, der Kirche wesensgemifle Aufgabe in dieser Zeit gelegen habe: in
ihrem Widerstreben gegen die totale Machtergreifung des Nationalsozialismus
durch die Aufrichtung realer Hemmnisse und Schwierigkeiten, in ihrem stillen
Wirken zur Milderung manchen Unrechts, in threm 6ffentlichen Protest gegen
manche Mafinahmen und Normen des Nationalsozialismus, im schweigenden
Leiden der Verfolgten oder im fortgesetzten Lob Gottes, das trotz aller Bedringnis
nie aufgehort hat.

Anders als die Frage nach dem politisch wirksamen Widerstand der Kirche lifit
sich die nach ithrem Zeugnis weit weniger prizise und umfassend von der
Geschichtswissenschaft beantworten, weil hier Elemente im Spiel sind, die von ihr
nicht ergriffen werden konnen. Denn wenn ,,Zeugnis“ in der politischen Realitit
auch auf , Widerstand® hinauslaufen mag, ist es damit doch nicht identisch, weil es
anderes meint. Martyrium, was sprachlich nichts anderes ist als die latinisierte
Fassung des griechischen Wortes fiir Zeugnis, bedeutet nach der Tradition der
Kirche offentliches, gerichtsférmliches und durch den Einsatz des Zeugen im
Opfertod bekriftigtes Bekenntnis zu Christus, und das Bekenntnis, die Zeugen-
schaft fiir Christus ist nach Apg 1,8 besonderer Auftrag der Christen. ,,Zeuge der
Wahrheit“, Mirtyrer zu sein, ist aber nach der Auffassung der Kirche seit der
nachapostolischen Zeit keine Funktion des Amtes mehr, sondern Charisma,
Begnadung und Berufung (Erik Peterson, Zeuge der Wahrheit, Leipzig 1937).

Aus diesen Griinden ist es fiir den Historiker verwunderlich, daff die innerkirch-
liche Diskussion um Bischofe und Kirchenvolk zwischen 1933 und 1945 weit mehr
von der Frage nach dem Widerstand als nach dem Zeugnis der Kirche bestimmt
erscheint. Damit wird nicht allein méglicherweise die Erkenntnis der spezifischen
Aufgabe und Wirkung der Kirche in dieser Zeit verwischt, was der Historiker aus
seinen Griinden nicht zu beantworten vermag, sondern, was dem Historiker aus
quellenkritischer Methodik wichtig ist, vielleicht auch die Bewufitseinslage der
damals Handelnden verfehlt. Die theologisch vorgeformten Verhaltensmuster
gegeniiber einem unrecht handelnden Staat, die Hinnahme zugefiigter Schmach um
des Namens Jesu willen, das Zeugnis fiir Christus, waren den Ménnern der Kirche
aus der Uberlieferung, in der sie standen, wahrscheinlich vertrauter als das
politische Verhaltensmuster des Widerstands, das erst in der nationalsozialisti-
schen Zeit in Deutschland seine historische Konkretion und seine moralische

364



Zeugnis und Widerstand der Kirche im NS-Staat

Dignitit gewann. Dafl der damalige Bischof von Miinster, Clemens August Graf
von Galen, die am 30. Juni 1934 erschossenen Katholiken als Minner bezeichnete,
»die das christliche Volk fiir Mirtyrer ihres Glaubens hilt*, und bei demselben
Anlaf}, beim liturgischen Gedenken fiir den romischen Blutzeugen Viktor, die
Kirche, auch die seiner Zeit, ,Kirche der Martyrer® nannte, verweist auf eine
Komponente christlicher Reaktion auf das nationalsozialistische Regime, die dem
heutigen Verstindnis fremd zu werden scheint.

Die Kategorie ,Widerstand“ diirfte somit fiir eine angemessene Deutung der
Kirche im NS-Staat nicht zureichen. Als politische Kategorie reduziert sie das
Handeln oder Nichthandeln der Kirche auf die politische Sphire. Eine solche,
ausschliefllich an der Kategorie des Widerstands orientierte Betrachtung der Kirche
liefe zudem Gefahr, ungewollt eine Verzerrung zu reproduzieren, die der Natio-
nalsozialismus unserem Sachverhalt angetan hat. Als totalitires Regime, fiir das
wie fur alle vergleichbaren Systeme das Kennzeichen der ,totalen Politisierung®
aller Lebensbereiche zu konstatieren ist, hat er die Kirche ausschlieflich als
politische Grofle erfaflt und behandelt, ihre Geistlichen waren ,politisierende
Kirchenbeamte“ und damit neben dem Juden und dem Freimaurer ,, Volksfeinde®,
wie Reinhard Heydrich 1936 im ,,Volkischen Beobachter® schrieb, und was von
religioser Aktivitit des Kirchenvolks in die Offentlichkeit wirkte, war spolitischer
Katholizismus®, wogegen sich die Kirche stets verwahrt hat. Nimmt man Wider-
stand als einzige und allein zureichende Kategorie zur Deutung des kirchlichen
Verhaltens, wird die ,totale Politisierung® durch den Nationalsozialismus mit
umgekehrten Vorzeichen wiederholt.

Widerstand im NS-Staat

Bedenklich gegeniiber dem heute inflationdr ausgeweiteten Widerstandsbegriff
stimmt den Historiker auch, daff er wenigstens im Umfang seines heutigen
Gebrauchs nicht quellengemif ist. Seine Beliebtheit ist wohl nicht zuletzt auf das
Bestreben zuriickzufiihren, nonkonformistische, regimekritische, renitente Ver-
haltensweisen, die nicht in aktives, unmittelbar auf Anderung der bestehenden
Verhiltnisse gerichtetes Handeln miindeten, in die Nihe der Aktionen zu riicken,
die durch ihr Ausmafl und ihr heroisches Scheitern Aufmerksamkeit und Achtung
auf sich gezogen haben. Beeinflufit ist der heutige Sprachgebrauch wahrscheinlich
auch durch das Modell der Widerstandsbewegungen in dem von Deutschen
besetzten Europa. Um den Widerstandsbegriff tiberhaupt als wissenschaftlich
brauchbar zu erhalten, ist zunichst eine deutliche Unterscheidung von auslandi-
schen Widerstandsbewegungen und innerdeutschem Widerstand zu treffen. In den
von der deutschen Wehrmacht besetzten Gebieten gab es grofie und weitverzweig-
te Organisationen ,im Untergrund®, auflerhalb der von der Besatzungsmacht

365



Heinz Hiirten

kontrollierten Zone des normalen Alltagslebens, die nach der Niederlage der
eigenen Armee im Feld den Kampf gegen den Landesfeind weiterfithrten oder
wiederaufnahmen. Thr Gegner war eindeutig umschrieben: die Besatzungsmacht
und alle ithre Angehérigen; ihr Ziel war eindeutig: eben die Beseitigung dieser
Besatzungsmacht, und auch ihre Methoden waren eindeutig: alle Mittel eines
Krieges im dunkeln.

Von solcher Eindeutigkeit des Gegners, des Ziels und der Methoden konnte der
innerdeutsche Widerstand nicht ausgehen. Es gab in Deutschland — von einigen
sehr scharf umgrenzten Fallen abgesehen — keinen ,Untergrund®. Vielmehr
geschah Widerstand innerhalb Deutschlands in aller Regel im Vollzug einer der
offentlichen Kontrolle zuginglichen normalen Alltagsexistenz, ja diese Existenz
im Rahmen einer unter dem Anspruch des Nationalsozialismus stehenden Gesell-
schaft, wenn nicht gar Amt und Funktion im Gefiige des staatlichen Machtapparats
waren geradezu die Basis fiir die aktivsten Formen einer Widerstandstitigkeit.

Wichtiger ist freilich eine andere Unterscheidung: Der deutsche Widerstand
hatte nicht den dufleren Landesfeind zum Gegner und dessen Macht, sondern den
Nationalsozialismus, der mehr war als ein terroristisches Regierungssystem, eine
n der Gesellschaft prisente Ideologie mit Anspruch auf alleinige Giiltigkeit. Von
der Gestalt seines Gegners bestimmten sich zwangslaufig die Formen eines
moglichen Widerstands in Deutschland.

Fiir die Erkenntnis dessen, was Nationalsozialismus bedeutete und infolgedes-
sen Widerstand werden konnte, ist die Einsicht in den totalitiren Charakter des
Systems schlechthin grundlegend. Dieser totale Anspruch diirfte sich zum Zweck
der Verdeutlichung aufgliedern lassen in
— einen totalen Machtanspruch, der die Beherrschung aller staatlichen Instanzen,
die Beseitigung aller Parteien und Gewerkschaften zur Folge hatte,

— einen totalen Offentlichkeitsanspruch, der nicht nur zu einem nationalsoziali-
stischen Monopol in den Medien, zur Kontrolle der Buchproduktion und zur
»Gleichschaltung” der Gesellschaft fithrte, sondern auch jede nichtnationalsoziali-
stische Gruppierung von der 6ffentlichen Selbstdarstellung und Beachtung, und sei
es auch nur auf dem Weg tiber die Fronleichnamsprozession, wenigstens tenden-
ziell ausschlofi,

—einen totalen Normensetzungsanspruch, der den absoluten Vorrang der
nationalsozialistischen Ideologie vor allen anderen Normensystemen beanspruch-
te, wie es bereits im Art. 24 des Parteiprogramms formuliert war,

— einen totalen Unterwerfungsanspruch, der die Anforderungen des Systems an
den Menschen prinzipiell unbegrenzt liefl und keine Sphire, auch die privateste
nicht, als seinem Gestaltungswillen entzogen betrachtete.

Wenn das Regime seine Ziele in dieser Weise bestimmte, dann war Widerstand
nicht allein etwas, was die nationalsozialistische Beherrschung des staatlichen
Machtapparats in Frage stellte. Vielmehr mufite dem System jegliche Verweigerung

366



Zeugnis und Widerstand der Kirche im NS-Staat

seinem totalen Anspruch gegeniiber, auf was fiir Gebieten auch immer, als eine
Form des Widerstands erscheinen; denn solche Verweigerung bedeutete, daf ihm
Beanspruchtes vorenthalten, seiner Alleingiiltigkeit eine konkurrierende Grofle
entgegengestellt wurde. Insofern lassen sich vor und neben dem aktiven, gewaltsa-
men Widerstand Formen des Widerstehens und Widerstrebens feststellen, die von
politischer Relevanz waren und die tatsichliche Herrschaft des Nationalsozialis-
mus in Deutschland seinem Anspruch zuwider eingrenzten. Ob es allerdings der
begrifflichen Klarheit dient, alle solchen Formen des Widerstrebens generell als
Widerstand zu bezeichnen, oder diese Bezeichnung besser den zu gewaltsamer
Aktion fihrenden Aktivititen vorbehalten werden sollte, bleibt eine offene Frage.

Verweigerung als Widerstand

Fiir den nationalsozialistischen Totalitdtsanspruch war bereits die Verweigerung
der ,Gleichschaltung®, der inneren und dufleren Anpassung, der Wille zum
Bewahren der eigenen Identitit ein Widerstand, der seinem Willen zur ausschlief3-
lichen Gestaltung und zur daraus folgenden Uniformitit entgegengesetzt wurde.
Die Verteidigung des kirchlichen Besitzstands in der Gesellschaft, ihrer sozialen
Prisenz in Schule und Verbandswesen lief auf die Abwehr des nationalsozialisti-
schen Anspruchs auf alleinige und allgemeine Giltigkeit hinaus. Sie zog dem
Geltungsbereich der nationalsozialistischen Ideologie und des nationalsozialisti-
schen Machtanspruchs Grenzen, und eben dies ist vom Regime als ,, Widerstand“
betrachtet und auch bezeichnet worden. Denn gesellschaftliche Pluralitit impli-
zierte Authebung der Uniformitit und Totalitit des Nationalsozialismus, der
darum von seinen Normen abweichende Gruppen wie konfessionelle Jugendver-
binde, in letzter Konsequenz auch eine nicht gleichgeschaltete Kirche, als Pfahl im
eigenen Fleisch ansehen und beseitigen mufite.

Dieses Widerstreben gegen die totale Herrschaft des Nationalsozialismus tiber
die Gesellschaft und die 6ffentliche Meinung war so lange nicht illegal, wie es eine
Rechtsgrundlage gab, auf die sich die Verteidigung des angegriffenen Besitzstands
beziechen konnte. Das Reichskonkordat mit seinen, wenn auch eingegrenzten,
Garantien fiir konfessionelle Schulen und kirchliche Verbinde bedeutete somit
weder ,Kapitulation noch ,Riickzug®, sondern Rechtsbasis fiir eine partielle
Verweigerung der geforderten Anpassung.

Daf solche Formen der Verweigerung im nationalsozialistischen Deutschland
nicht formell illegal waren, hingt mit einer Eigenart des Regimes zusammen,
namlich ein ,,Dual State“ zu sein, ein Regime, in dem die fixierte Rechtsordnung
standig {iberschritten wurde durch rechtlich nicht begriindete Mafinahmen der
Partei, und nicht Gesetze und Verordnungen primir die Gestalt der Dinge
verinderten, sondern das nach freiem Ermessen und ohne rechtliche Schranken

367



Heinz Hiirten

erfolgende Vorgehen der Partei. Insofern war solches Verweigern, wenn auch
formal nicht strafbar, doch nicht gefahrlos. Denn Mafinahmen der Staatspolizei
waren als politische in aller Form der Bindung an rechtliche Normen entzogen und
der richterlichen Nachpriifung nicht zuginglich.

Verweigerung der Anpassung war immer nur partiell méglich, niemals total,
solange nicht die Situation des offenen Biirgerkriegs bestand oder angestrebt
wurde. Denn nach einmal gelungener und befestigter Machtergreifung vollzog sich
alle gesellschaftliche Interaktion unter dem nationalsozialistischen Totalitdtsan-
spruch, der jede effektive Berufsausiibung, jede Leistung in Sport, Kunst und
Wissenschaft als Erfolg fiir das System reklamierte, das dadurch tatsichlich
Effizienz, Stabilitit und Ansehen erlangte. Passiver Widerstand gegen den NS-
Anspruch im ganzen, nicht gegen einzelne Mafinahmen, hitte Sabotage der
gesellschaftlichen Ordnung und einen Auszug aus der Gesellschaft ins Nirgendwo

bedeutet.
Bewahrung der eigenen Lebensform, Aufrechterhaltung der sozialen Prisenz

mochten fiir den Christen auch zu einem informellen ,,Zeugnis® fiir die Kirche
werden, wenn es 6ffentlich oder mit 6ffentlicher Wirkung geschah, weil hier auf
Existenz und Wirkungsmacht einer Grofle verwiesen wurde, die auflerhalb der
nationalsozialistischen Kategorien stand. Beteiligung am kirchlichen Leben bedeu-
tete eine Kundmachung, dafl der Teilnehmer noch andere Werte und Normen
anerkannte als die des Nationalsozialismus. Solches Verhalten der Glaubigen ist
von der Kirche ermutigt worden, solange es ihr noch moglich war. Glaubenskund-
gebungen, Wallfahrten und Bekenntnistage waren nicht nur Demonstrationen
religiosen Lebens, sie betonten auch unabhingig von der Absicht der Organisato-
ren die Nonkonformitit, die Bindung an andere Werte als die des Nationalsozialis-
mus, und dieser verstand sie konsequent als Verweigerung, Sperre, Widerstand
gegen die eigene Zielsetzung.

Der Wille, die eigene Identitit zu wahren, konnte auch die Gestalt annehmen,
dafl der einzelne den Zusammenhalt mit Gleichgesinnten suchte, der ihn durch
Bestitigung der eigenen Uberzeugung vor der Uberwiltigung durch den Mei-
nungsdruck bewahren sollte, den die nationalsozialistische Propaganda hervorrief.
Sie konnte daneben und in der politischen Wirkung dariiber hinausgehend zur
Verweigerung des geforderten ,Mitmachens® fiihren. Eines der Schliisselworte
zum Verstindnis des nationalsozialistischen Alltags ist das vom ,freiwilligen
Zwang®, mit dem der Volkswitz den kaum entrinnbaren Druck bezeichnete, dem
der Biirger ausgesetzt war, um sich an irgendwelchen Aktionen zu beteiligen, zu
denen er nicht rechtlich, formell verpflichtet war. Solche Verweigerung des
,Mitmachens* konnte die unterschiedlichsten Formen annehmen, von der Verhal-
tensweise des Schwejk bis zur offenen Ablehnung dessen, was nach den unge-
schriebenen Regeln des nationalsozialistischen Alltags Pflicht war, etwa Spenden
fiir das Winterhilfswerk zu geben.

368



Zeugnis und Widerstand der Kirche im NS-Staat

Solches Verhalten blieb nur scheinbar im Bereich des Privaten. Gerade weil die
Lebenswirklichkeit innerhalb des nationalsozialistischen Systems weit weniger
durch eine geschriebene Ordnung als durch die Mafinahmen der ,Bewegung®
gestaltet wurde, bedeutete die Verweigerung des ,Mitmachens“, der Ungehorsam
gegen Parteiparolen eine Schwichung der nationalsozialistischen Aktionen zur
Umgestaltung der Verhiltnisse. So ist es kaum vorstellbar, daff das Regime etwa
seine Unterdriickungsmafinahmen gegen die Juden immer weiter vorangetrieben
hitte, wenn es thm nicht gelungen wire, mit seiner Propaganda (,,Kauft nicht bei
Juden®) in der Offentlichkeit Widerhall zu finden und durch das , Mitmachen® des
Publikums ein Klima allgemeiner Feindseligkeit gegen sie zu erzeugen.

Die Haltung der Bischofe

Die Kirche konnte sich freilich nicht darauf beschrinken, ihre Gliaubigen in der
Haltung zu bestirken, die sie der nationalsozialistischen Propaganda gegeniiber
resistent machen und alles abweisen lassen wiirde, was dem kirchlichen Normen-
system widersprach. Sie mufite autoritativ gegentiber ihren Gliubigen wie gegen-
iiber Staat und Offentlichkeit Stellung nehmen. Papst und Bischofe haben dies oft
getan sowohl durch Eingaben an staatliche Stellen wie durch 6ffentliche Kundma-
chungen in Gestalt von Predigten und Hirtenbriefen, der Papst auch in der an die
Bischofe der ganzen Welt gerichteten Enzyklika ,Mit brennender Sorge“. Die
Frage, die seit zwei Jahrzehnten immer wieder gestellt wird, seitdem Rolf
Hochhuth Pius XII. wegen seines angeblichen ,Schweigens® ebenso ungerechtfer-
tigt wie publikumswirksam angegriffen hat, ist die, ob solche Proteste haufig und
laut genug gewesen sind. Unser heutiges Urteil tendiert dahin, sie als unzureichend
anzusehen. Sie waren nicht heftig und konstant genug, um uns heute zu gefallen.
Aber unser Mafistab darf nicht unbesehen als der zeitlos und einzig giiltige
genommen werden. Es war und ist kaum der Zweck kirchlicher Mafinahmen,
spateren Zeiten Triumphgefiihle zu erméglichen.

Die Frage, wie die Haltung der Bischofe nach lirchlichen Malisyiben on
beurteilen ist, darf nicht verwechselt und vermischt werden mit der, wie sie
politisch, d. h. fiir die Existenz und Wirksamkeit des damaligen Systems zu
veranschlagen ist. Die erste Frage ist eine theologische, die als solche auflerhalb der
Kompetenz des Historikers liegt. Er kann mit seinen Mitteln und Methoden nicht
feststellen, was die Aufgabe der Kirche von ithrem Auftrag her war. War es ihre
Pflicht, ohne Riicksicht auf die zu erwartenden Folgen die Unvereinbarkeit von
gottlicher und nationalsozialistischer Ordnung laut zu verkiinden, auch wenn ihr
Wort nur die erreichen wiirde, die es schon wuften? Oder war es vordringlicher,
konkreten Gefahren fiir Bedringte zu begegnen oder sie wenigstens nicht noch
grofler werden zu lassen? Der Historiker vermag fiir dieses Problem keine Losung

369



Heinz Hiirten

zu bieten; darum ist es fiir ihn ein Gebot intellektueller Redlichkeit, eine
Entscheidung denen zu tiberlassen, die dafiir kompetent sein kénnten. Er kann hier
bestenfalls feststellen, was geschehen ist und aus welchen Griinden.

So kann er feststellen, daff der deutsche Episkopat und der deutsche Klerus nicht
aus Furcht vor Repressalien gegen die eigene Person sich haben leiten lassen.
Obwohl niemand wufite, welche Folgen es fiir thn haben kénnte, hat sich kein
Priester der Weisung widersetzt, das Weltrundschreiben ,Mit brennender Sorge®,
das der Nationalsozialismus als ,offene Kampfansage“ bezeichnete, von der
Kanzel zu verlesen.

Feststellen kann der Historiker weiter, dafl der Episkopat die Linie seines
Verhaltens nach Mafigabe seines kirchlichen Auftrags nicht als so eindeutig
vorgezeichnet empfunden hat, wie sie sich heute in griffigen Alternativen formulie-
ren liflt, dafl er sich vielmehr vor verschiedene Aufgaben und Pflichten gestellt sah,
die nicht mit ein und derselben Strategie zu bewiltigen waren. Ging die Pflicht zur
lauten Verkiindung der dem Nationalsozialismus widerstreitenden gottlichen
Normen allen anderen vor, durften die Bischofe keine Riicksicht auf die erforderli-
chen Opfer kennen; sollte die Kirchie aber humanitire Hilfe leisten, mufite sie ihre
Verkiindigung so gestalten, dafl sie keine Widerstinde weckte, die solche Hilfe
unmoglich gemacht hitte, so wie heute das Rote Kreuz und Amnesty International
zur Politik der Verfolger keine Stellung nehmen, um ihre Hilfe fiir die Verfolgten
nicht zu gefahrden.

Sicher ist auch, daff der Episkopat sich nicht einig wurde und darum die von
manchen Bischéfen fiir notig gehaltenen Schritte verschoben oder ganz unterlassen
werden muflten. Es wird weiter erkennbar, daff auch bei den Bischofen, die
heftigere Proteste befiirworteten, die Argumentationskette nicht so eindeutig
verlief, dafd unter einer Vielzahl von erkannten Notwendigkeiten eine unzweideu-
tige Prioritdt entstanden wire.

Kein Zweifel ist auch, dafl die Bischofe bei schirferem Vorgehen Gefahren
befiirchteten, nicht fiir sich, sondern fiir die Kirche, sei es, dafl sie wie Bertram, der
Vorsitzende der Fuldaer Bischofskonferenzen, annahmen, das Regime werde die
Seelsorge und die Spendung der Sakramente unterbinden, sei es, dafl sie wie
Preysing, der gleichwohl einen schirferen Kurs befiirwortete, der Auffassung
waren, dafl die Masse der Gliubigen den dann zu erwartenden Verfolgungsmafi-
nahmen nicht standhalten wiirde.

Die Einschitzung des Risikos fiir die Kirche bei unverhiillter Konfrontation mit
dem Regime hing auch davon ab, welche Lebensdauer diesem zugeschrieben
wurde. War das Ende des Nationalsozialismus in absehbarer Zeit zu erwarten,
mochte der Schaden, den eine Verfolgung anrichten wiirde, leichter zu ertragen
und schneller zu beheben sein; wenn aber das Regime Generationen {iberdauern
wiirde, mufite der Wert einer noch so bedringten und eingeschrinkten Existenz
der Kirche hoher veranschlagt werden.

370



Zengnis und Widerstand der Kirche tm NS-Staat

Damit ist keineswegs die Frage beantwortet, ob die Bischofe sich so verhalten
haben, wie es ithnen ihr Amt zur Pflicht machte. Sie muf von denen entschieden
werden, die sich in der Lage sehen, dariiber zu befinden, welche Pflicht des
bischoflichen Amtes in der Konkurrenz divergierender Pflichten einen unbezwei-
felbaren, um den Preis eines jeden Opfers durchzuhaltenden Vorrang besafi.

Die Wirkungen der kirchlichen Proteste

Mufl der Historiker sich hier des Urteils enthalten, so kann und mufd er sich
duflern zu den politischen Konsequenzen der kirchlichen Protestpolitik. Anders
als die Eingabe auf diplomatischem Weg oder durch den Vorsitzenden der Fuldaer
Bischofskonferenzen, die der Offentlichkeit unbekannt blieb, besafl der Protest
durch Predigt, Hirtenschreiben oder Enzyklika in jedem Fall, auch unabhangig
von den Absichten des Urhebers, unter den Bedingungen des nationalsozialisti-
schen Alltags politische Wirkung. Denn Widerspruch zu den Mafinahmen von
Staat und Partei in der Offentlichkeit war etwas sonst Unbekanntes und nach den
Regeln des Systems nicht Geduldetes, und keine andere Instanz als die Kirche hat
derartiges getan. Offener Widerspruch war nicht nur ungewohnt, er ging in seiner
tatsachlichen Bedeutung oft iiber seinen eigentlichen, meist in abgewogenen
Formulierungen sorgsam begrenzten Inhalt hinaus, weil er erkennen lief}, daff
Kirche und Nationalsozialismus in Konflikt geraten waren und die Alleingiiltigkeit
des nationalsozialistischen Normensystems bestritten wurde. Insofern war jeder
offentliche Protest ein Politikum, das dem Anspruch des Regimes zuwiderlief.

Der Effekt solcher Schritte war vorher nicht sicher abzuschitzen. Eine Garantie
ihrer Wirkung war nicht gegeben. Neben Protesten, die zumindest zeitweiligen
Erfolg hatten, stehen andere, die nur ein schirferes Vorgehen des Regimes
auslosten. So kann auch nicht gesagt werden, welche Folgen die von manchen
Bischofen angestrebte Verscharfung der Konfrontation ausgelost hitte.

Hinsichtlich der tatsachlichen Wirkung der kirchlichen Protestschritte kann
jedoch festgestellt werden, dafl sie, wenn auch manchmal im engeren Bereich des
eigentlichen Beschwerdepunkts ergebnislos, eine politische Drittwirkung erzielen
konnten, weil sie als Zeichen des Widerspruchs zum herrschenden System auch
von solchen dankbar wahrgenommen wurden, die an dem spezifischen Gegen-
stand des kirchlichen Einspruchs wenig Interesse nahmen. Das Beispiel der von
Hand zu Hand weitergegebenen und mit personlichem Risiko immer wieder
abgeschriebenen Predigten des Bischofs Galen zeigt deutlich, dafl ithre Leser mehr
darin erblickten als nur eine Rechtswahrung zugunsten des kirchlichen Besitz-
stands oder der iiberkommenen Ordnung. Sie galten als Hinweis auf ein anderes
Deutschland als das nationalsozialistische und machten Hoffnung auf eine andere
Zukunft. In diesem Sinn mochte sich auch jemand fiir die Predigt Galens gegen den

a7



Heinz Hiirten

Klostersturm erwirmen, dem das katholische Ordensleben gleichgiiltig war. Hier
wird die solchen Protesten unter den Bedingungen des nationalsozialistischen
Regimes innewohnende Tendenz deutlich, einen politischen Widerspruch zu
artikulieren, der sonst keine Ausdrucksméglichkeit besaf.

Widerstand im engeren Sinn des Wortes, Vorbereitung und Versuch zur
Beseitigung des Regimes, hat die Kirche nicht als ihre Aufgabe betrachtet. So wenig
wie sie 1933 ihre Anhinger zum Generalstreik gegen Hitler aufrufen konnte, so
wenig war sie in der Lage, ihre Gliubigen zu verpflichten, sich am bewaffneten
Umsturz zu beteiligen. Denn anders als bei Nonkonformitit und Protest ging es
hier nicht darum, einen bestimmten Anspruch oder ein bestimmtes Verfahren des
Regimes aufgrund christlicher Normen abzulehnen, sondern aufgrund politischer
Einsicht eine Entscheidung fiir Volk und Staat zu tibernehmen, die das Risiko eines
Biirgerkriegs mit unabsehbaren Folgen einschloff. Eine derartige Entscheidung
konnte nicht schliissig und fiir jedermann verbindlich aus dem Katalog kirchlicher
Normen abgeleitet werden.

So gab es keinen spezifisch kirchlichen aktiven Widerstand, wohl aber den
aktiven Widerstand aus gliubiger Verantwortung. Es waren nicht gerade wenige
Christen, die ihren EntschluB, im Kampf gegen Hitler das Aufierste zu wagen, aus
ihrer Uberzeugung als Christen gewannen. Aber nicht nur der verhaltnismiflig
hohe Anteil gliubiger Christen unter den Angehdrigen des aktiven Widerstands
verdient Beachtung, sondern der bei manchen von ihnen festzustellende Zusam-
menhang von politischer Gegnerschaft und kirchlichem Widerspruch zum Natio-
nalsozialismus. So hat Peter Graf Yorck von Wartenburg bei der Darlegung der
Motive, der ihn zur Beteiligung am aktiven Widerstand gefithrt haben, dem
Vorsitzenden des Volksgerichtshofs abschlieflend und zusammenfassend erklirt:
,Das Wesentlichste ist ... der Totalititsanspruch des Staates gegeniiber dem
Staatsbiirger unter Ausschaltung seiner religidsen und sittlichen Verpflichtungen
Gott gegeniiber.“ Der Widerspruch von Christentum und Nationalsozialismus
erscheint hier als Biindelung der gegen das Regime gerichteten Antriebe.

Es darf auch angenommen werden, obwohl sich ein schliissiger Nachweis
aufgrund der Quellenlage wohl nur schwer fiihren lassen diirfte, dafl die Haltung
der Kirche, wenn auch unbeabsichtigt, die Moglichkeiten und Chancen eines
aktiven Widerstands vergrofiert hat. Der Konflikt von Kirche und Nationalsozia-
lismus schuf und erhielt Unzufriedenheit mit den Verhiltnissen, zum Teil auch bei
solchen, die sonst keinen Grund zur Beschwerde sahen. Beteiligung am kirchlichen
Leben galt gemeinhin — wenigstens fiir Katholiken — als Indiz fiir unzureichende
Anpassung an das System. Ein Drittel des katholischen Klerus, rund 8000 Priester
und Ordensgeistliche, sind anhand heute noch iiberpriifbarer Quellen in irgendei-
ner Weise von Gewaltmafinahmen des Regimes betroffen worden. Wenn diese
Geistlichen auch nicht samt und sonders als Trager des Widerstands oder Zeugen
fiir die christliche Botschaft in die Miihlen des Systems gerieten, sondern auch

372



Zengnis und Widerstand der Kirche im NS-Staat

wegen politischer Unvorsichtigkeiten, die um der von ihnen vertretenen Sache
willen nicht notwendig waren, so wird gerade darin deutlich, dafl es eine
katholische Subkultur, ein ,Milieu“ gegeben hat, das unzureichend angepafit und
wenigstens tendenziell antinationalsozialistisch war. Die nicht ganz kleine Zahl
katholischer Priester, die unter dem Strafvorwurf des Hochverrats oder der
Wehrkraftzersetzung hingerichtet wurde, zeigt dies ebenso deutlich wie die
Bemerkung des Passauer Generalvikars Riemer aus dem Jahr 1940, daf§ sein Klerus
die Partei mit dem deutschen Staat schlechthin gleichsetze, deshalb auf die
Niederlage im Krieg hoffe und dies unvorsichtigerweise sogar sage.

Beachtlich unter den damaligen Bedingungen und darum heute hervorzuheben
ist auch die Tatsache, daf} die katholische Kirche — ganz anders als im Fall der
uberfithrten Sittlichkeitsverbrecher - sich niemals 6ffentlich von ihren Mitgliedern
distanziert hat, die unter dem Vorwurf politischer Straftaten verurteilt wurden. Sie
hatte nicht wie das Heer einen ,,Ehrenhof, der die aus der Gemeinschaft ausstiefl,
die vor den Volksgerichtshof kamen; vielmehr hat sie in einer Reihe von Fillen ihre
Bindung den Verfolgten gegeniiber deutlich zum Ausdruck gebracht.

Es war ein immer betonter und konsequent durchgehaltener Programmsatz der
nationalsozialistischen Kirchenverfolgung, ,nicht Mirtyrer, sondern Verbrecher
zu schaffen, nicht Gelegenheit zu bieten, 6ffentlich und justizférmig, ,in der
staatlichen Publizitit eines 6ffentlichen Gerichtsverfahrens (Peterson), wie es die
Tradition fur das Zeugnis der Martyrer will, ein Bekenntnis zu Christus abzulegen,
sondern die Diener der Kirche als ,,politisierende Kirchenbeamte® zu diffamieren,
deren Protest gegen unmenschliche und sittenwidrige Vorschriften des Systems
,Hochverrat und dabei ein Meisterwerk an Heuchelei“ (Heydrich) war. Anders als
in der Alten Kirche wurde in Deutschland keine formelle Absage an Christus
verlangt, das Kaiseropfer vielmehr in einer Weise gefordert, die scheinbar mit der
Treue zur Kirche vereinbar war. So wurde das von der Kirche geschuldete und
geleistete Zeugnis verdunkelt und pervertiert zur ,Anwendung religioser Begriffe
zu rein politischen Zwecken®, zu ,politischem Katholizismus®. Nur unter solcher
verfilschenden Kennzeichnung geschahen Zeugnis und Widerstand der Kirche.
Das Zwielicht, das auf diese Weise tiber sie gebreitet wurde, ist auch heute noch
nicht vollstandig gewichen.

* Dieser Text stellt die nachtrigliche, gestraffte und in einigen Punkten erginzte Niederschrift eines Vortrags dar, der
am 27. Februar 1983 auf einer Tagung der Katholischen Akademie Rottenburg iiber ,Christliches Zeugnis und
Widerstand 1933-1945“ in Weingarten gehalten wurde. In die vorliegende Fassung sind einige Anregungen
aufgenommen, die der Verfasser dem auf dieser Tagung vorangegangenen Vortrag von Ferdinand Schlingensiepen
»Ein Mirtyrer im Zwielicht — Dietrich Bonhoeffers Rolle im Widerstand® verdankt. Dafl der Vortrag nicht die
Moglichkeiten einer Abwehr der nationalsozialistischen Machtergreifung und die in dieser Phase gezeigte Haltung der
Kirche behandelte, liegt in der Konsequenz des Themas. , Widerstand“ setzt ebenso wie ,,Zeugnis“ begrifflich die
Existenz des Systems voraus. — Dem Vortragsstil entsprechend wird hier auf den Nachweis von Zitaten und Belegen
verzichtet. Die umfangreiche Literatur zum Thema und dessen Problematik wird jetzt am leichtesten zuginglich
durch: Kirche, Katholiken und Nationalsozialismus, hrsg. v. K. Gotto u. K. Repgen (Mainz 1980).

378



