Hermann Boventer
Der neue Areopag

Katholische Akademien nach 1945

Die Protestanten waren es und nicht die Katholiken, die nach 1945 mit der
Griindung der kirchlichen Akademien vorangegangen sind. Im Oktober 1942, als
der Krieg seinem Hohepunkt zustrebte und das volle Ausmaf} der nationalsoziali-
stischen Gewaltherrschaft sichtbar geworden war, hatte der evangelische Theologe
Helmut Thielicke eine Denkschrift zur Planung einer evangelischen Akademie
verfafit. Der Protestantismus begann sich fiir die Nachkriegszeit zu riisten und mit
einem klaren Blick nach vorn die ,Gnade des Nullpunkts® vorwegzunehmen. Die
Antfinge in Bad Boll, wo es dann bereits im Sommer 1945 zur ersten Tagung einer
evangelischen Akademie gekommen ist, haben die geistigen Energien zum Vor-
schein kommen lassen, die sich in der Verfolgungszeit angesammelt hatten.

Zugleich liegt auch etwas Spontanes in der Griindung von evangelischen
Akademien so unmittelbar nach dem Krieg, das auf katholischer Seite nicht
nachvollzogen werden konnte. Wenn wir hier der Entstehungsgeschichte der
katholischen Akademien im Zeitraum von 1945 bis 1973 nachgehen wollen, sind
die spezifisch konfessionellen Motivationen mit ihrer Unterschiedlichkeit nicht zu
tibersehen. Die Konfessionen sind Kultur- und Sozialisationssysteme. Ihre lebens-
weltliche Ausprigung liefert ein bestimmtes System der Weltdeutung und Wahr-
heitsfindung, der Institutionalisierung religioser Bediirfnisse, der Verwaltung des
sakramentalen Heilsauftrags. Anders als im Katholizismus ist das protestantische
System nicht so stark institutionalisiert und ist die autoritative Definition von
Wahrheiten nicht so umfassend. Das Wort und die freie Kommunikation sind viel
starker dem einzelnen iiberantwortet. Das konfessionelle System ist offener und
experimentierfreudiger, aber zugleich auch stirker den Zeitstromungen ausge-
setzt. ,,Die Protestanten sind die Trendmacher®, schreibt Gerhard Schmidtchen in
einer Untersuchung iiber den Zusammenhang von religiosen und politischen
Stromungen (,, Was den Deutschen heilig ist“, Miinchen 1979). Fiir die Akademie-
grundungen der beiden Kirchen nach 1945 haben die Protestanten den Trend
gesetzt. Bis heute zeigen sie ein ausgepragteres Selbstbewufitsein in der Akademie-
arbeit, und bis heute ist es ihnen auch durchgehender gelungen, die religiése und
weltliche Stilisierung im Akademiekonzept zu demonstrieren, wobei sich die
Akademien gerade auch fiir den kirchenfernen Protestantismus als starke Klammer
erwiesen haben.

i



Hermann Boventer

Wir wollen, bevor wir auf einzelne Akademiegriindungen zu sprechen kommen,
die Situation des deutschen Katholizismus vor und nach 1945 mit einigen
Hinweisen skizzieren. Der Katholizismus hatte wahrend der nationalsozialisti-
schen Jahre um seine innere und duflere Geschlossenheit weniger zu fiirchten
gehabt als der Protestantismus. Er konnte auf die bewihrten Strukturen des
Verbands- und Organisationskatholizismus zuriickgreifen, deren herausragendes
Ergebnis in der Weimarer Zeit das politische Wirken der Zentrumsparter war.
Uber die reine Defensive hinaus kam es in den zwanziger Jahren zunehmend zur
Einflulnahme auf die weltlich-politischen Verhiltnisse aus katholischen Prinzi-
pien. In der Weimarer Republik hatte sich die Minorititsposition der deutschen
Katholiken merklich abgeschwicht, wenn auch der deutliche Ausbildungsriick-
stand etwa in den akademischen Bereichen oder in der Wirtschaft lingst nicht
aufgehoben war. Hans Maier hat zur Gestalt des deutschen Katholizismus unlingst
(ZdK-Vollversammlung 7./8. 5. 82) ausgefiihrt, wie die Nachwirkungen von
Sikularisation und Kulturkampf aus dem 19. Jahrhundert bis in die ersten
Nachkriegsjahrzehnte nach 1945 reichten und hier ein langer Anpassungsprozef in
der Zeit zwischen dem Ende der alten Reichskirche und dem Beginn der
,Postmoderne® fiir den deutschen Katholizismus nachweisbar ist.

,Defensives ist mit dem Akademiegedanken iiberhaupt nicht vereinbar. Das
Offene und Offentliche der Meinungs- und Gruppenvielfalt ist in diesem Gedan-
ken von vorneherein enthalten. Ein neues Verhaltnis zur Wahrheit ,,im Dialog® ist
fiir den Nachkriegskatholizismus charakteristisch geworden. Kardinal Joseph
Wendel hat die Zielpunkte der Akademiearbeit bei seiner Begriiffungsansprache
zur Eréffnung der Katholischen Akademie in Bayern im Jahr 1957 in programmati-
scher Form zusammengefafit und auf den Wahrheitsgedanken gebracht: ,Ver-
schieden sind die Wege, auf denen wir zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen. Der
eine Weg fiihrt iiber das Wort, der Weg des Glaubens. Der andere Weg ist der Weg
des Suchens und Forschens nach der Wahrheit in den Gegebenheiten und im
Gefiige dieser Welt.“ Der Miinchener Kardinal hat selbst als unermiidlicher
Mentor in jahrelangen Vorgesprichen die Akademiegriindung in seiner Stadt
betrieben. Weiter heifdt es: ,Allein die Aufgaben der Akademie liegen nicht nur auf
der Ebene des Erkennens, des Glaubens und des Wissens, es gilt auch eine Briicke
zu bauen, die den Anforderungen des heutigen Lebens entspricht, iiber die das
Erkennen seinen Weg ins neuzeitliche Leben nehmen und das Leben von heute
seine offenen Fragen an den von Glaube und Wissen erleuchteten Geist des
Menschen herantragen kann.“

Wenn die katholische Seite nach 1945 auch mit einem gewissen Verzogerungsef-
fekt sich dem (protestantisch vorgetragenen) Akademiegedanken genihert hat,
dann ist das Konzept nunmehr hier, wie Kardinal Wendel es darstellt, voll in das
katholische Denken aufgenommen worden. Daf} der Eindruck entstehen konnte,
die Katholiken hitten etwas ,nachgemacht® und der Akademiegedanke sei nichts

798



Der neune Areopag

authentisch Katholisches, hat zweifellos auch an der Trennung von Katholizismus
und Zeitkultur gelegen. Die Akademien fuhlen sich in besonderer Weise in das
Zeitgesprach hineingenommen und lethen der Zeitkultur eine Plattform der
Diskussion und Reflexion. Die Romantik des 19. Jahrhunderts ist der letzte
Versuch, ein katholisches Zeit- und Kulturbewufitsein auszubilden, bevor sich
dann der Katholizismus im 19. Jahrhundert auf seine Dominen zuriickzieht, auf
Theologie, Philosophie (meist in traditionsgebundener Form), auf Pidagogik,
Sozialpolitik. Gegen Ende des Jahrhunderts beginnt sich die Situation zu veran-
dern, und wir greifen hier nochmals auf Hans Maiers Darstellung zuriick, der in
drei Anliufen den deutschen Katholizismus zu einem ,, Vorstof} iiber die Mauern®
ansetzen sieht, zuerst in den innerkatholischen Reformbewegungen, sodann in der
liturgischen Erneuerung und der Jugendbewegung der zwanziger Jahre, endlich
nach dem Zweiten Weltkrieg, ,wo als Reaktion auf die Katastrophe des Dritten
Reiches und den Bankrott des Fortschrittsglaubens ein starker, weit tiber die
Konfessionsgrenzen hinausreichender Reflex des Katholischen im Zeitbewuftsein
erscheint.

Solche Entwicklungslinien konvergieren sichtlich auf den Akademiegedanken
hin und lassen ihn auch fiir den Nachkriegskatholizismus, der allzulange die
modernen Kulturbereiche ausgespart und sich darin vom protestantischen Geist
unterschieden hatte, attraktiv erscheinen. Im Akademiegedanken zeigt sich viel
Gemeinsames zwischen den Konfessionen. Bei den Griindungsberatungen zur
Errichtung der Katholischen Akademie in Bayern hat man sich den Kopf dariiber
zerbrochen, wie das Profil einer katholischen Akademie sich vom Typ der
evangelischen Akademie abhebt. Die Struktur der evangelischen Akademie skiz-
zierte man folgendermaflen: Stitte der Begegnung im Vorfeld des Glaubens,
Themen stellt die Zeit, ,heifle Eisen bewuflt angegriffen, lebensnahe Form der
Begegnung in ,,Stinden®, Gesprich bevorzugt, konkrete Antworten auf konkrete
Fragen. Die katholische Akademie firmierte als eine Stitte der Begegnung zwi-
schen Glaube und Wissen. Wissenschaftler sollten sich in ihr vereinigen, die
Fundamente fiir den Glauben neu priifen und neu legen helfen, aber sie sollte auch
Stitte der Wissensvermittlung und Ausbildung fir die Fihrenden in der Katholi-
schen Aktion oder den Verbinden sein, zugleich ein ,Dach® fiir die katholischen
Bildungswerke. Es ist anders gekommen; gerade die Miinchener Akademie hat
zum Verbands- und Organisationskatholizismus mit Recht einen Trennstrich
gezogen und sich in grofler Unabhingigkeit konstituiert. Die Stilbildungen im
Hinblick auf die Akademietypen haben sich in beiden Konfessionen stark aufein-
ander zubewegt.

799



Hermann Boventer

»Der Kirche die Nase zu geben

Es geht darum, die Entstehung der oft recht verschiedenartigen Hauser und
Institutionen, die nach dem Krieg katholischerseits als Akademien begriindet
wurden, auf ihre Herkunft zu befragen. Die Griindungen lagen gewissermaflen ,,in
der Luft“. Die Entstehungsgeschichte ist noch an keiner Stelle vollstindig und
griindlich erarbeitet worden; diesen Anspruch kénnen wir hier auch nicht erheben.
Eine solche Arbeit miifite damit beginnen, daf} die einzelnen Institutionen selbst
ihre Entstehung dokumentieren, woran es oft hapert. Die beste Chronik liefert bis
jetzt die Katholische Akademie in Bayern. Aus dieser vorbildlich dokumentierten
Griindungsgeschichte zum 25jihrigen Bestehen zitierten wir bereits. Bei den
meisten Hiusern ist das Bewufitsein fiir die eigene ,Geschichte® noch nicht
geniigend problematisiert. Der Wechsel von der Griindergeneration zu neuen
Mitarbeitern, die in die Leitung eintreten, ist in vollem Gang und wird das
Lhistorische“ Auge schirfen.

Die ersten Gespriche zur Erreichung einer Katholischen Akademie in Stuttgart-
Hobenheim begannen bereits im Jahr 1947. Domdekan Alfred Weitmann fiihrte
sie. 1950 erfolgte die férmliche Griindung dieser ersten katholischen Akademie,
und nach Beendigung der Umbaumafinahmen im Hohenheimer Christkdnigsheim
konnte Alfons Auer zum ersten Akademiedirektor berufen werden. ,Eines der
wesentlichen Ziele“, so berichtete Weitmann riickblickend auf einer Kuratoriums-
sitzung der Hohenheimer Akademie am 14. Marz 1981, ,war der Dialog mit den
verschiedenen Disziplinen von Technik, Wirtschaft und Naturwissenschaft. Es
wurde bald wahrgenommen, dafl in der Akademie Zeitfragen mit den entsprechen-
den Experten besprochen werden konnten und damit fiir die Kirche ein Gedanken-
austausch und eine Wegweisung erfolgte, die aus eigenen Kriften heraus nicht zu
gewinnen war. Dariiber hinaus konnte man die ganzen Bemithungen um den
Wiederaufbau von Staat und Kirche durch die Akademie viel umsichtiger begleiten
und fordern.”

Weitmann riumt der Akademie in ihren Anfangsjahren einen grofien Kredit ein,
der Kirche von Rottenburg geholfen zu haben, ,in schwerer Zeit* ihrem Auftrag
gerecht zu werden. Die Neuorientierung sei damals zu wenig im Sinn einer
wirklichen Umkehr geschehen und habe den Kréften der Restauration zuviel Raum
gelassen. Schliefilich habe sich die Akademie als ein Werkzeug erwiesen, neu
aufkommende Fragen iiberhaupt zu studieren, ehe sie in der Wirklichkeit akut
geworden sind, ,,der Kirche die Nase zu geben, dafl man den anderen etwas voraus
ist und spiirt, worauf es hinausgeht und rechtzeitig die Geleise einrichten kann, daff
sie nicht nachhingt.”

Als Seismographen hat man die Akademien bezeichnet, den Erschiitterungen
der Zeit nachzuspiiren, Stitten des Vorausdenkens zu sein, aber auch das
Gegensteuern gehort dazu, ,der Kirche die Nase zu geben®, wie Weitmann sehr

800



Der nene Areopag

schon sagt. So kann er auch darauf hinweisen, dafl lingst vor dem Konzil die
Fragen des Okumenismus in der Akademie aufgegriffen wurden. Im Kranz der 22
Institutionen, die heute dem Leiterkreis der katholischen Akademien angehoren,
gilt die Hohenheimer Akademie als die ilteste. In einer Dokumentation dieses
Leiterkreises vom Jahr 1976 wird allerdings das Christliche Bildungswerk , Die
Hegge* im westfilischen Kreis Hoxter mit dem Griindungsjahr 1945 angegeben.
Theoderich Kampmann, der zuerst in Paderborn und dann ab 1956 an der
Universitdt Miinchen als Religionspidagoge und Kerygmatiker titig war, griindete
zusammen mit einigen Frauen von der Hegge-Gemeinschaft dieses Bildungswerk,
das sich in den ersten Jahren fast ausschlieflich der religionspidagogischen
Ausbildung von Volksschullehrern zuwandte. Die Initiative einer kleinen religio-
sen Kommunitit hat dieses Werk ermoglicht und iiber die Jahre getragen, das
»amtlich® keine Bistumsakademie war, aber sehr qualifizierte Tagungen im
Programm vorweisen kann.

Gewisse Vorreiterdienste sind auch dem Beuroner Hochschulkreis zuzuspre-
chen, der nach 1945 zusammen mit dem Dogmatiker Professor Michael Schmaus
zuerst in Freiburg tagte, dann ab 1949 regelmiflig im Kloster Beuron. Ableger
dieses Kreises bildeten sich in Universititsstidten wie Tiibingen und Miinchen, wo
es zur Bildung eines ,Miinchner Hochschulkreises“ gekommen ist und die
Akademie sich dieser Arbeit angenommen hat. Das Gesprich zwischen Hoch-
schulprofessoren und Studenten stand im Vordergrund. Die ersten Salzburger
Hochschulwochen, deren Tradition bis heute mit groffem Erfolg anhilt, fanden im
Sommer 1931 statt und lassen auch schon an das Akademiekonzept in der Kirche
denken. In diesem Zusammenhang ist daran zu erinnern, daff die katholischen
Akademien zwar typische Nachkriegsgriindungen sind, daff ihnen jedoch Modelle
wie die Quickborn-Werkwochen auf der unterfrankischen Burg Rothenfels in den
Jahren nach dem Ersten Weltkrieg sehr nahegekommen sind. Die 1903 gegriindete
Zeitschrift ,Hochland“ hat die katholischen Intellektuellen frith um sich versam-
melt und den Katholizismus fiir die Zeitkultur aufzuschlieflen gesucht.

Gehen wir noch weiter zuriick, dann hat der 1890 gegriindete ,,Volksverein fiir
das katholische Deutschland in ganz neuartiger und unkonventioneller Weise die
Bildungsaufgabe der Kirche interpretiert. Die eigentliche Zielsetzung lag in der
Forderung der christlichen Ordnung in der Gesellschaft. Die Positionen der
Apologetik wurden mehr und mehr verlassen. Der Charakter der Abwehrorgani-
sation gegen Irrtiimer und Umsturzbestrebungen, den die Anhinger des , Integra-
lismus“ beizubehalten suchten, wurde zugunsten einer starken Offnung auf
Zeitfragen hin aufgegeben. Der Mitgliederstand erreichte die Zahl von 800000.
Uber seine Kurse in Ménchengladbach und seine Veréffentlichungspraxis erreichte
der Volksverein auch schon die Fithrungsschichten in der katholischen Kirche vor
dem Ersten Weltkrieg.

801



Hermann Boventer

Apostolat und Akademie

Es gab also schon Modelle, das Glaubensverstindnis mit der Weltzugewandtheit
zu verkniipfen. Die Geschiche des politischen Katholizismus, der katholischen
Arbeitervereine und der christlichen Gewerkschaften ist teilweise damit identisch.
Die evangelische Seite hatte es leichter mit ihren Strukturen und folglich auch mit
ihren Akademiegriindungen nach dem Krieg. Charakteristische Beispiele, wie
stark auch die regionalen Gegebenheiten einzelner Bistiimer schon die Fundamente
fir die Akademiegriindungen vorgepragt hatten und wie es nur schrittweise dazu
gekommen ist, liefern die katholischen Akademien von Aachen, Bensberg,
Minster und Wiirzburg. Diese vier konnen in einen Wettstreit dariiber eintreten,
welche Griindung neben der Hohenheimer als die zweitélteste gelten kann.

Fangen wir mit dem Alphabet von hinten an, dann tritt uns mit der Domschule
Wiirzburg, als deren Griindungsjahr 1951 angegeben wird, ein Institut mit hoher
Eigenprofilierung entgegen. Das Proprium der Akademie, in einer wissenschaft-
lich begriindeten Form das ,Weltgesprich“ des Glaubens zu fiihren, ist unumstrit-
ten. In Wiirzburg ist aber gleichzeitig und von Anfang an die flichendeckende
Bildungsarbeit ebenso aufgenommen worden. Im ersten gedruckten Programm
vom Sommer 1951 heifit es in der Einfithrung, die vom Vorsitzenden des
Dibzesanausschusses der Katholischen Aktion, Prinz Karl zu Lowenstein, vom
Domkapitular Gerber und dem fiir die Griindungsidee mafigeblichen Anton
Maxsein unterzeichnet ist: ,Die Domschule ist ein Institut der Erwachsenenbil-
dung und steht im Dienste der Katholischen Aktion. Damit liegt ihre Arbeit auf
kirchlichem Gebiet.“ Unverkennbar ist die Indienstnahme durch die Katholische
Aktion und ihr apostolisches Wirken, ,eine einsatzbereite Front katholischer
Minner und Frauen und Jungfrauen zu schaffen, die, dem Rufe des obersten
Hirten folgend, in Unterordnung unter die Bischofe diesem Apostolat die ganze
Glut des Herzens schenken und sich mithen, den Massenabfall von Christus in eine
Massenheimkehr zu Christus zu wandeln®. Das Missionarische im Auftrag steht
hier noch ganz vorn, eingekleidet in die Sprache jener Zeit. Auch in den
evangelischen Akademien hat es von Anfang an die missionarische Diskussion
gegeben. Paul-Gerhard Seiz von Bad Boll hat noch kiirzlich formuliert, wie die
evangelische Akademiearbeit ein seelsorglicher Dienst ist, der Glaubenshilfen
anzubieten sucht. Er bezeichnet sie als missionarischen Vorstoff und kirchlichen
Dienst im vollen Sinn. Zwischen 1951 und 1980 liegen die Interpretationen des
Auftrags nicht so weit auseinander, wie wir sehen. Eine Indienstnahme durch die
Kirche ist selbstverstindlich geboten; auf das , Wie“ kommt es an.

In Wiirzburg war es vor allem das Werk von Fritz Hofmann, der die Strenge des
apostolischen Auftrags mit dem »Akademischen® gliicklich verbunden hat, ohne
beides miteinander zu vermengen. Hofmann, Dogmatiker an der Universitat
Wiirzburg, leitete die Domschule bis zu seinem Tod im Jahre 1977. Er inspirierte,

802



Der nene Areopag

prigte und verlieh ihr den personlichen Habitus. Er gehort zu den wirklich ,, Alten®
der katholischen Akademiearbeit. Mit der Fertigstellung seines Burkardushauses
hat er dann Idee und Praxis der kirchlichen Akademie voll realisieren kénnen. 1955
schrieb er dazu im Jahresprogramm: ,Zum Gedanken der Akademie gehort nicht
nur der Austausch von Ideen, die Begegnung der Bereiche, es gehort dazu vorallem
die Begegnung, der Dialog von Menschen, auch jener Menschen, die sich
verschiedenen Ideen und Interessen verschrieben haben.“ 1973 ist dann noch der
Fernstudienbereich mit seinem theologischen Schwerpunkt dem Burkardushaus
zugewachsen. Mit Professor Giinter Koch, dem jetzigen Direktor, ist sicherlich
einzusehen, dafl in Wiirzburg ,eine spannungsreiche, aber doch fruchtbare
Synthese der verschiedenen Arbeitsbereiche unter der Leitidee und Leitrealitit der
kirchlichen Akademie gelungen ist*.

In enger Nachbarschaft mit den groflen Baukunstwerken der Dome und
Kathedralen des Mittelalters entstanden die ,Domschulen® als hohe Bildungsstit-
ten. Der programmatische Ansatz einer solchen Institution ist ein ganz anderer als
der eines Franz-Hitze-Hauses von Miinster, das seit 1952 den Rahmen sowohl fiir
die Sozialen Seminare des Bistums wie fiir Akademietagungen abgibt. Franz Hitze
war Sozialpolitiker, Priester und Volksbildner in einem. Seit 1893 lehrte er als
erster in Miinster das Fach der christlichen Gesellschaftslehre. Er war Mitglied des
preuflischen Abgeordnetenhauses, spiter des Reichstags und auch der verfassung-
gebenden Weimarer Nationalversammlung von 1919. Im Leiterkreis der katholi-
schen Akademien sind es zwei weitere Hiuser, die von der Soziallehre der Kirche
ithre besondere Prigung erfahren haben. Das Katholisch-Soziale Institut Bad
Honnef wurde bereits 1947 vom Kolner Kardinal Joseph Frings ins Leben gerufen.
Seit 1952 wendet es sich im eigenen Haus ,vornehmlich an Arbeitnehmer® mit
spezialisierter Programmatik. Das andere Haus ist das in der Dortmunder Kom-
mende errichtete Sozialinstitut des Erzbistums Paderborn, das seit 1949 fiir die
Angehorigen des Ruhrbergbaus seine besondere Bedeutung erlangt und sich
weitgehend auf Industriearbeit spezialisiert hat.

Albrecht Beckel in Miinster ist damit vorangegangen, die katholische Soziallehre
»als Ansatz der Akademiearbeit® am Programm des eigenen Hauses, dem er seit
1953 vorsteht, zu exemplifizieren. Beckel, seit 1970 Mitglied des Landtags von
Nordrhein-Westfalen, langjahriger Oberbiirgermeister von Miinster, Anfang der
siebziger Jahre Prasident des Zentralkomitees der deutschen Katholiken, sucht fur
sein Haus die ,, Nihe zur praktischen Politik, die dann im Engagement der eigenen
Person auch ihren Niederschlag findet. Er reklamiert fiir sich: ,Die Katholisch-
Soziale Akademie hat immer die Verbindung von problemgeladener Akademiear-
beit und Erwachsenenbildung gesucht.“ Es sind in starkem Mafl die einzelnen
Leiter, die jeweils den Akademien eine Prigung verschaffen und fiir das geistige
Profil biirgen. Die gestalterischen Moglichkeiten sind groff. Dazu bedarf es
allerdings auch der besonderen Aufgeschlossenheit des jeweiligen Ortsbischofs.

803



Hermann Boventer

Was fiir Miinchen Kardinal Wendel leistete, das brachte Bischof Michael Keller
von Miinster an tragenden Initiativen in das Werk des Franz-Hitze-Hauses ein.
Die Kirche, sagte Bischof Keller bei der Einweihung des Hauses im Jahr 1959,
wisse sehr wohl, daf sie auf die tatkriftige Hilfe aller in der Gesellschaft wirksamen
Krifte angewiesen sei. ,,Sie begriifit die Mitarbeit aller Gutwilligen aufs warmste.
Diese stete Einladung an alle, ob Christen oder Nichtchristen, steht seit den
Griindertagen iiber der Eingangstiir einer jeden Akademie.

Der Christenheit einen Spiegel vorgehalten

Die Thomas-Morus-Akademie Bensberg, deren Haus im Jahr 1980 von einem
Grofibrand betroffen wurde und deren Programm seither daniederliegt, ist ein
anderes Beispiel dafiir, wie das Akademickonzept schrittweise aus vorgegebenen
Strukturen hervorgegangen ist. Diese Akademie ist aus einem Bildungsheim
entstanden, das 1948 von der Laienvertretung des Kolner Di6zesankomitees im
Gebiude des Priesterseminars in Bensberg erdffnet wurde. ,Erkannt wurde
gleich®, schrieb der Diisseldorfer Rechtsanwalt Anton Roesen als damaliger
Vorsitzender des Didzesankomitees, ,,dafl man nicht in Breite und Tiefe Bildung
betreiben kann, wenn man nicht beginnt mit der Bildung der bildenden Krifte.”
Tagungen mit 32 Kommunalpolitikern westdeutscher Grofistidte, Tagungen mit
24 Biirgermeistern aus Landgemeinden, Tagungen mit Schul- und Kulturpoliti-
kern finden sich unter anderem im Jahresbericht 1950. Roesen und der einflufirei-
che ,politische® Prilat Wilhelm Béhler, der in der nahe gelegenen Bundeshaupt-
stadt die Fiden zu den Regierungsstellen und Parlamentariern kniipfte, aber auch
Kardinal Frings, der das Werk tatkriftig forderte und es dann 1953 zur Thomas-
Morus-Akademie erhob, kénnen als ,, Griindungsviter” der Bensberger Akademie
angesehen werden. Prilat Josef Steinberg, der die Akademie bis 1968 leitete, gehort
auch in diese Reihe. Dem Leiterkreis, dessen Vorsitzender er war, hat er in den
Anfangsjahren viele Impulse gegeben.

Thomas Morus hat der Christenheit seiner Zeit einen Spiegel vorhalten wollen.
Dazu schrieb dieser englische Humanist und Staatsmann seine , Utopia“. Er wollte
sagen: Seht, wie die Heiden mit dieser Welt zurechtkommen, wie sie einen
gerechten Staat und ein besseres Gemeinwesen errichten — und was tut ihr
Christen? Ein Stiick ,,Utopia® ist jeder Akademie mitgegeben, nicht im Sinn der
Phantasterei oder falschen Zukunftshoffnung, sondern eben als Mahnung, nicht
das ganze Andere zu iibersehen, nicht zu resignieren und nicht aufzugeben. Dafl
dieser englische Mirtyrer und Heilige sein Wort dann mit seinem personlichen
Zeugnis belegte, hat ihn zum besonderen Vorbild von Mut und Tapferkeit
gemacht. , Wer den Mut zum freien Gedankenaustausch hat®, schrieb Roesen zur
Eréffnung des Kolner Diézesanbildungsheims, aus dem die Thomas-Morus-
Akademie hervorgegangen ist, ,,wird in allem Wesentlichen die Frucht der Einheit

804



Der nene Areopag

ernten, vorausgesetzt, dafl am Anfang der Diskussion die Liebe zur und in der
Kirche steht. In necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas.“ Aus
dieser Freiheit der Kinder Gottes heraus lie sich die Akademiearbeit wohl
gestalten.

Viele waren iiberrascht, als beim Zweiten Vatikanischen Konzil nun ausgerech-
net der Kardinal aus dem ,.konservativen® Koln die theologische Sonde an manche
Verkrustungserscheinungen der rémischen Kurie anlegte. Uber seinen kulturpoli-
tischen Berater Wilhelm Bohler hatte der Kolner Kardinal Frings in den ersten
Nachkriegsjahren, als man in den neugeschaffenen Lindern daran ging, die
Verfassungen auszuarbeiten, den Einfluf} der Kirche geltend machen kénnen. Als
der Parlamentarische Rat 1948 das Grundgesetz ausarbeitete, war es auch Frings,
der iiber Bohler die Faden zu knipfen suchte. Obwohl nicht alle kirchlichen
Postulate aufgenommen wurden, insbesondere nicht das Elternrecht im Schulbe-
reich, konnte Bohler doch den Kardinal als Vorsitzenden der Fuldaer Bischofskon-
ferenz bewegen, das Grundgesetz vorbehaltlos zu akzeptieren. Diese Vorginge
werden hier angefithrt, um zu zeigen, daf sich der deutsche Katholizismus nach
dem Krieg mit Entschiedenheit zum demokratischen Freiheits- und Rechtsstaat
einschlieflich seiner pluralistischen Wertordnung bekannt hat. Die Akademien
sind dieses Biindnis von vorneherein mit dem Nachkriegskatholizismus eingegan-
gen, namlich loyal zum Grundgesetz zu stehen, die alte Aquidistanz zu den
Staatsformen endgiiltig aufzugeben und diese Position dann mit theologischen und
philosophischen Argumenten zu untermauern. Sie haben Entscheidendes dazu
beigetragen, die Kirche nach dem Krieg politisch und in der eigenen Interessen-
wahrnehmung gesprichsbereit zu zeigen.

Kehren wir zur Entstehungsgeschichte zuriick und richten wir abschlieffend,
was die fritheren katholischen Akademiegriindungen bis Mitte der fiinfziger Jahre
betrifft, den Blick auf Aachen. Dort erteilte 1953 der Bischof Joseph van der Velden
dem Awugust-Pieper-Haus den Auftrag einer zeitgemiflen Bildungsarbeit. Mit
diesem Namen stellte der Bischof, der dem 1933 von den Nationalsozialisten
wegen ,,staatsgefahrdender Umtriebe® aufgelsten Volksverein als letzter General-
direktor vorgestanden hatte, die Aachener Akademie wiederum unter das Pro-
gramm einer Personlichkeit. August Pieper hat den Volksverein 27 Jahre bis zu
seinem Riicktritt im Jahr 1918 geleitet. Er suchte schon sehr frith die katholischen
Akademiker fiir die Weltarbeit des Volksvereins zu gewinnen. Das 1907 in
Monchengladbach gegriindete ,Sekretariat Sozialer Studentenarbeit* kam jedoch
{iber Anfangserfolge nicht hinaus. 1956 bestatigte und prazisierte Bischof Johannes
Pohlschneider den Auftrag seines Vorgingers: ,Es ist nunmehr berechtigt, die
Arbeit nach verschiedenartigen Versuchen klarer auszurichten. Wie shnliche
Einrichtungen in anderen Dibzesen soll das August-Pieper-Haus fortan als
Bischofliche Akademie eine Stitte der Begegnung von Kirche und Welt sein.“ In
Aachen ist die Ankniipfung an die Volksvereinstradition mafigeblich geworden.

805



Hermann Boventer

Die Akademie verfiigt heute iiber fiinf Hiuser. 1959 erhielt sie den Brunnenhof in
Moénchengladbach, 1968 wurde ihr das Papst-Johannes-Haus in Krefeld, 1972 die
Wildenburg in der Eifel und schliefilich 1981 der Heydevelthof in Leutherheide als
fiinfte Tagungsstitte ibergeben. Hier hat ein Bistum gewissermafien in konzentri-
schen Kreisen vom Akademiegedanken her sein Bildungskonzept entfaltet, und
das ist vor allem das Werk von Prilat Philipp Boonen, dem ersten und heute noch
amtierenden Direktor und gleichzeitigen Seelsorgeamtsleiter im Aachener Ordina-
riat.

Lust und Last der Akademien

Der erste Schub der katholischen Akademiegriindungen findet Mitte der
fiinfziger Jahre seinen Abschlufl. Die bisherige Darstellung hat erkennen lassen,
wie sich der Akademiegedanke im Nachkriegskatholizismus aus vorhandenen
Strukturen herausgebildet und sich davon nicht vollstindig gel6st hat. ,Auf der
griinen Wiese® ist eigentlich nur die Hohenheimer Akademie konzipiert worden.
Hier iibernahm Bad Boll die Pilotfunktion, wie Domdekan Weitmann einraumt,
sahnlich wie in der evangelischen Landeskirche auch in unserer Didzese ein
Begegnungsfeld von Kirche und Welt zu schaffen®. Dieses Bild andert sich in der
zweiten Hilfte der finfziger Jahre. Der klassische Fall einer Akademiegriindung
ohne die Vorgaben des Verbands- und Organisationskatholizismus ist die Katholi-
sche Akademie von Bayern. In diesen Zeitraum fallen auch die Griindungen von
Freiburg, Goslar und der Rabanus-Maurus-Akademie Frankfurt. Das Walberber-
ger Institut als Akademie des Dominikanerordens entfaltet seine Titigkeit. Als
,Kloster mit den offenen Tiiren“ war dieses Institut zwischen 1945 und 1949 schon
ein grofler Anziehungspunkt. Pater Eberhard Welty und seine Freunde diskutier-
ten hier die Grundsitze der kiinftigen CDU und des Ahlener Programms. Die
Dominikaner entfalten dann im Sozialbereich und den Gesellschaftwissenschaften
eine weitreichende Arbeit.

Rabanus Maurus, ein Mann aus der Umgebung Karls des Grofien, der als Ménch
und Abt des Klosters Fulda und als Bischof von Mainz im Raum der Diozesen
Fulda, Limburg und Mainz lange gewirkt hat, bibelexegetische Werke verfafite und
»Praeceptor Germaniae“ genannt wurde, gab der Akademie in Frankfurt als
gemeinsamer Institution der drei genannten DiGzesen den Namen. Bei der
Eroffnung am 16. Januar 1957 in Wiesbaden hat Hans Urs von Balthasar die
Akademie mit dem programmatischen Thema ,,Kultur und Gebet“ auf den Weg
geschickt. Immer sei das Ganze zu sehen, sagte der Theologe, die Kultur bediirfe in
all ihren Bereichen der geistigen Durchatmung und Durchformung, die Welt der
Religion, die Religion der Welt, die Theorie der Praxis, die Praxis der Theorie. ,,In
der wiedergewonnenen Freiheit des Denkens und Redenkénnens, urteilt Direk-
tor Georg Gebhardt aus spiterer Sicht, ,,in einem neu aufgebrochenen Vertrauen in

806



Der neune Areopag

die Argumentations- und Uberzeugungskraft der Vernunft, einem immer neu zu
inkarnierenden Erbe verpflichtet, sah sich die Akademie beauftragt, sich allem
zuzuwenden, was Gott und Welt damals an Fragen stellte und sich, im Verein mit
allen Gleichgesinnten, um ein neues geistig-geistliches Gesicht der wiedererstande-
nen deutschen Republik zu bemiihen.

Gebhardt hat die Akademie dreiflig Jahre geleitet. Sie ist ohne eigenes Haus, das
erst jetzt bei Wiesbaden gebaut wird, eine ,Wanderakademie® geblieben und hat
daraus wahrhaft eine Tugend gemacht, in einem geographisch weitgestreckten
Raum an vielen Orten und vor allem auch in den Universitatsstadten des hessischen
Landes titig zu werden. , Auseinandersetzung auf wissenschaftlichem Niveau mit
den wesentlichen geistigen Stromungen der Zeit von der philosophisch-theologi-
schen Position des katholischen Christen aus mit praxisnaher Zielsetzung®, so ist
das Programm der Rabanus-Maurus-Akademie ausgeschrieben. Im Riickblick
stellt Gebhardt fest, wie der deutsche Katholizismus damals bei der Griindung zu
fragen begonnen hatte und tiber die Mauern blickte: ,Die Akademien erwiesen sich
im ersten Jahrzehnt ihrer Existenz als vorwartsstrebende, Unruhe verbreitende
Institutionen und bereiteten Fragestellungen mit auf, denen sich das Zweite
Vatikanum und die Synode der deutschen Bischéfe in der Folge stellten.”

Seit 1958 ist das St.-Jakobus-Hawns Goslar die Akademie der Diozese Hildes-
heim. Das Haus trigt in besonderer Weise der Diasporasituation Rechnung. Die
politische Bildung als katholisch-sozialer Beitrag ist ein Programmschwerpunkt.
An dieser Stelle ist der Typus der Primanertagungen zu erwihnen, den viele
Akademien als Nachwuchsarbeit auch fiir das eigene Publikum seit den fiinfziger
Jahren betrieben haben. Diese Arbeit ist mit der Oberstufenreform, die den
Zusammenbhalt in den Schiilergruppen weitgehend gelockert und aufgehoben hat,
schwieriger geworden und in einigen Hausern ganz zum Erliegen gekommen.
Theologische und politische Themen waren es vor allem, die in das Gesprich mit
den Gymnasialschiilern der Oberstufe eingebracht wurden.

Fiir die Katholische Akademie der Erzdiozese Freiburg, 1956 gegriindet, hat thr
erster Direktor, der jetzige Bischof Klaus Hemmerle von Aachen, iiber die
Akademie und ihre theologische Bedeutung ausgefihrt, sie wolle zwar nicht
eigentlich theologische Arbeit leisten, indem sie die von der Philosophie und
Wissenschaft unserer Zeit entwickelten Sage- und Sichtweisen in Anwendung
bringt, sondern sie fihre ,den in der Welt engagierten Christen ins Gesprich, in
welchem das Spannungsfeld zwischen seinem Glauben und seinem Stehen in der
Welt offen wird“. Solches Gesprich soll als Frucht ein schirferes Erkennen der
Gegensitze und Briicken zwischen Kirche und moderner Gesellschaft erbringen,
um auf diese Weise dem Christentum und seiner Verwirklichung neue Moglichkei-
ten zu erschliefen. Klaus Hemmerle und Georg Moser sind die beiden Akademie-
direktoren, die heute ein Bischofsamt ausiiben. Moser leitete von 1961 bis 1970 die
Hohenheimer Akademie und ist heute Diozesanbischof von Rottenburg-Stuttgart.

807



Hermann Boventer

Als das neue Haus am Fufl des Freiburger Schlofibergs im Jahr 1967 von
Erzbischof Hermann Schaufele eingeweiht wurde, sagte er: ,Die erste Aufgabe
einer katholischen Akademie heifit darum: integrieren, d. h. alle Wirklichkeitsbe-
reiche zutiefst bejahen und gleichzeitig um das Ganze der einen Wahrheit mitallen
Kriften bemiiht sein.“ Zwei weitere Aufgaben miissen nach Schaufeles Ausfithrun-
gen hinzutreten, die er mit Differenzieren und Stimulieren umschrieb. Eine
Akademie miisse sich in der paulinischen ,Unterscheidung der Geister® iiben.
Diese kritische Differenzierung diirfe nicht zu lamentierender Kritik entarten,
sondern sie solle dazu fiihren, zu stimulieren, anzuregen, zu ermuntern, um
Loésungen zu suchen aus dem Dienst der Kirche in dieser Welt, den man
»Offentlichkeitsauftrag® ,, Wichteramt®, , Partnerschaft“ oder , Diakonat® nennen
konne.

Auf der Insel Reichenau, in Biihlertal, Baden-Baden, Bad Krozingen, Sigmarin-
gen, auf der Biihlerhohe oder in den Universitatsstadten Freiburg, Heidelberg,
Karlsruhe, Mannheim und Konstanz hat die Freiburger Akademie seit den
fiinfziger Jahren ihre Programme veranstaltet, und sie ist davon auch nicht
abgegangen, als sie in ihr neues Gebaude einzog. Dem inneren Zusammenhang von
christlichem Glauben und christlicher Weltverantwortung glaubte die Akademie
bei der Hauseinweihung dadurch gerecht zu werden, daf} sie die Kapelle auf den
Namen Alberts des Groflen taufte. Das Mittelalter nannte ithn den ,Doctor
universalis, der er als Theologe und Philosoph, als Botaniker und Zoologe, als
Naturwissenschaftler und Metaphysiker tatsichlich gewesen ist. Die Universalitat
des Auftrags ist gewissermaflen die Lust, aber auch die Last der Akademien.

Das Flaggschitf

Die Katholische Akademie in Bayern ist das ,Flaggschiff” der im Leiterkreis
zusammengefafiten Akademien. Die bayerischen Ditzesen begriindeten diese
Institution als eine kirchliche Stiftung auf Landesebene. Eigentlicher Baumeister
der Akademie wurde Kardinal Joseph Wendel. Man nahm sich vier Jahre Zeit, die
Fundamente zu legen, und erorterte in Denkschriften, Ideenskizzen, Satzungsent-
wiirfen und nicht zuletzt auf dem Hintergrund der Erfahrungen und Erfolge
anderer Hiuser, die vorangegangen waren, das zukiinftige Modell, von dem sich
mit dem gegenwirtigen Direktor Franz Henrich sagen lifit, dafl es ,ein im
katholischen Raum der Bundesrepublik Deutschland beispielloses Experiment
geworden ist, eine Institution, ,die bis heute in grofler Unabhiangigkeit als Forum
geistiger Auseinandersetzung, als Ort des Dialogs und der Begegnung ihren
Auftrag zu erfiillen sucht®.

In der Griindungschronik der Katholischen Akademie in Bayern, die wir bereits
als vorbildlich erwihnten, wird die Pilotfunktion der Evangelischen Akademie

808



Der neue Areopag

Tutzing eigens genannt. Sie konne fiir die eigene Konzeption nicht hoch genug
eingeschitzt werden, heifit es, und das Neuartige der evangelischen Einrichtungen
hitte als Orientierungsmarke bei der Entwicklung eigener Entwiirfe gedient.
Helmut Ibach, Miinchener Redakteur des ,Rheinischen Merkur®, zihlte von 1953
an zu den Initiatoren und Vordenkern. Der Eichstatter Kreis mit einer Denkschrift
von Oberbiirgermeister Hans Hutter schaltete sich ebenfalls seit Ende 1953 ein und
beflirwortete eine bayerische Akademie in Eichstitt. Interessant ist, daff in den
Satzungsentwiirfen ein Laiendirektor vorgesehen war, der als ,, Primus inter pares®
wie sein geistlicher Partner mit dem Recht gegenseitiger Vertretung von der
Bischofskonferenz berufen werden sollte. Schliefllich wurde doch ein geistlicher
Leiter vorgezogen, und zwar libernahm 1957 der Assistent Karl Forster, der als
AStA-Vorsitzender der Miinchner Universitit und als Gewinner eines wissen-
schaftlichen Preisausschreibens bereits einige Proben seiner wissenschaftlichen
und organisatorischen Befdhigung abgelegt hatte, die Leitung der neueréfineten
Akademie, und er konnte ihr in wenigen Jahren zu jenem Rang verhelfen, der
unbestritten ist. H. Ibach verzichtete im letzten Moment auf eine aussichtsreiche
Kandidatur, und damit waren die Wiirfel gefallen. Nordlich der Mainlinie, sieht
man von Augsburg einmal ab, sind die katholischen Akademien mehrheitlich von
Laien gefiihrt; allerdings geht die Zahl zugunsten von Geistlichen zuriick, und in
den letzten Jahren sind zwei Hiuser, die bisher von Laien geleitet wurden, an
geistliche Direktoren gegangen.

Unter den ,Griindungsvitern“ der bayerischen Akedemie befanden sich nicht
wenige Universititsprofessoren, und bis zum heutigen Tag sind sie auch in den
Gremien der Akademie, die aus den drei Raten (Allgemeiner Rat, Wissenschaftli-
cher Rat, Bildungsausschuff), dem Kuratorium und der Akademieleitung als der
obersten Entscheidungsinstanz zusammengesetzt sind, mafigeblich vertreten.
Unter den Akademiekonzeptionen, die vorgelegt wurden, nimmt diejenige von
Krings und Wild eine herausragende Stellung ein. Hermann Krings war damals
Privatdozent der Philosophie, und der Verleger Heinrich Wild, der das besondere
Vertrauen von Kardinal Wendel besafl, war Inhaber des Kosel-Verlags. Die
Verfasser gingen in ihrer Skizze ,Bedeutung einer Katholischen Akademie® von
den ,stiirmischen Verinderungen der Lebensverhiltnisse® aus. In ihrer Sicht
bedurfte es ganz neuer Fundamente, und man mufite tief graben, sie zu begriinden.
Daher ging es ihnen vorrangig um die Praambeln des Glaubens, um ,die
naturrechtlichen Voraussetzungen des rechten Menschenlebens“, um ihre Gefihr-
dung, um die Grundlegung und Festigung, um tragfihige, gemeinsame Uberzeu-
gungen vorweg unter Christen. Die herausragende Eigenart einer Akademie sahen
die Verfasser in der Moglichkeit, ja Verpflichtung, in diesem Forum die Menschen
zum fragenden Nachdenken, zur Eigenleistung der Lehrenden wie der Horenden
hinzufithren. So werden die beiden Autoren in der Grindungsdokumentation
zitiert: ,, Katholische Akademien sind Orte des Nachdenkens, Orte, in denen der

57 Stimmen 201, 12 809



Hermann Boventer

Lehrende, der Fachmann gezwungen ist, aber auch fahig wird, sich den Fragen des
Lebens zu stellen.“ Platons Modell wird in seiner iiberzeitlichen Giiltigkeit
sichtbar. Die ,vita activa“ soll mit der ,vita contemplativa® vermihlt werden.

Was aus all diesen Plinen und Exposés geworden ist, das kann sich bis heute
sehen lassen und hat auch etwas mit dem besonderen Genius loci der Bayernhaupt-
stadt zu tun. Die Akademie hat eine einzigartig giinstige Lage am Rand des
Englischen Gartens mitten im Schwabinger Viertel, arrondiert durch das Schlofi-
chen Suresnes. Was daraus geworden ist, hatte auch etwas mit Karl Forster und
seinem grofien Schaffensdrang zu tun, der ihn viel zu frith dahingerafft hat. 1967
trat er die Leitung an Franz Henrich ab, fiinf Jahre war er Sekretir der Deutschen
Bischofskonferenz, dann wirkte er bis zu seinem Tod im Jahr 1981 als Professor fiir
Pastoraltheologie in Augsburg. Was daraus geworden ist, hat gewif§ auch etwas mit
der klugen Offentlichkeitsarbeit zu tun. Die Schriftenreihe des Hauses, die etwa
ein Viertel der Veranstaltungen dokumentiert, weist tiber hundert Titel auf. Die
akademieeigene Zeitschrift ,Zur Debatte® hat zwolf Jahrginge veroffentlicht.

Was aus der Katholischen Akademie in Bayern geworden ist, das verdankt sie
auch einem Bischof wie Kardinal Julius Dopfner, der das Institut sehr gefordert
hat. 1977 hat Henrich den Fiihrungsstil Dopfners folgendermaflen charakterisiert:
»Zu jeder Tages- und Nachtzeit rief er an, wenn der Arger zuviel war — er nannte
das ,Stuhlgang der Seele‘. Dann mufite der Arger herausgeredet werden: Warum
haben Sie den eingeladen? Was hat jener gesagt? War das nétig? Haben Sie sich das
gut iiberlegt? Von Zutrigereien und Ohrenblisereien hielt er nichts. Er packte den
Verantwortlichen selbst an der Krawatte. Und doch unternahm er nie den Versuch
einer Zensur.“

Keine kirchliche Alternativkultur

Jede einzelne Akademie und deren Genesis sind eine lange Geschichte wert. Was
hier notgedrungen nur eine Skizze sein kann, wollen wir jetzt mit ein paar knappen
Hinweisen auf die Griindungen der sechziger Jahre abschlieflen, nicht weil mit der
Miinchener Akademie nun gewissermaflen alles gesagt und getan wire, aber die
Modelle liegen jetzt vor, sie bewihrten sich, und es ist nicht zu iibersehen, dafl
einzelne Akademien schon ,in die Jahre“ kommen. Die Pioniere haben ihre Arbeit
geleistet. Das Modell kann jetzt an neun weiteren Hausern demonstriert werden,
die heute als Akademien dem Leiterkreis angehoren und alle in den sechziger
Jahren entstanden sind. 1973 ist dann als letzte Nachkriegsgriindung — und allem
Anschein nach wird sie auch Benjamin bleiben — die Katholische Akademie
Hamburg hinzugetreten. Mehr als eine Nasenlinge von Miinchen entfernt,
absolvierte ihr derzeitiger Direktor Giinter Gorschenek im Schwabinger ,,Flagg-
schiff seine Matrosenzeit. Viel beachtet wurden hier die Tagungen zur Grund-
wertediskussion Ende der siebziger Jahre.

810



Der neue Areopag

Der von Hans Maier angezeigte ,Reflex des Katholischen im Zeitbewufitsein®
wird in den sechziger Jahren ein tragendes Motiv. Der Pluralisierungsprozeff im
deutschen Katholizismus hat sich weiter fortgesetzt und ausgebreitet. Bernhard
Hanssler, 1957-1968 Geistlicher Direktor des Zentralkomitees der deutschen
Katholiken, hatte diesem Pluralisierungsprozeff schon friih entgegengehalten:
»Was nicht organisiert ist, wird gesellschaftlich nicht wirksam.“ Gab es fiir das
Organisationspostulat keine Alternativen? Die Verbinde sind nach dem Krieg
dann am Ende doch wiederbegriindet und wiederbelebt worden. Das Neuartige,
das die Akademien darstellten, verstand sich diesen Entwicklungen gegeniiber
nicht als kirchliche Alternativkultur, und doch ist mit der groflen Freiheit, die
ithnen die Kirche gewihrt, etwas Neues in den Katholizismus eingetreten, das nicht
sorganisiert und doch gerade im Gesellschaftlichen unserer politischen Kultur
hochst wirksam ist. Es geht uns nicht darum, die Verbinde und die Akademien
gegeneinander auszuspielen. Mit der Ara Adenauer ist der Nachkriegskatholizis-
mus dann etwa auch zu Ende gegangen. Die Gestalt des Katholizismus der
siebziger und achtziger Jahre konnen wir erst umriflhaft wahrnehmen, und wie sich
die Wirkungsgeschichte der katholischen Akademien darin ausnimmt, [ifit sich
noch nicht genau abschitzen.

1959 erwirbt das neugegriindete Bistum Essen mit der Wolfsburg, einem
ehemaligen Ausflugslokal im Duisburg-Miilheimer Wald, ein Grundstiick und ein
Haus fiir seine Akademie. Das Haus ist um 1906 im Jugendstil erbaut worden und
hat als Kern des dann erweiterten Komplexes die nostalgische Note behalten. Im
Juli 1960 wird es seiner Bestimmung iibergeben. Die philosophisch-theologische
Akademiearbeit bildet den Schwerpunkt. 1960 ist das Griindungsjahr des Caritas-
Pirckheimer-Hauses in Niirnberg, das als qualifizierte Tagungsstatte im mittelfran-
kischen Raum errichtet wird. 1962 folgt die Katholische Akademie Trier, die
gewichtig auf der Jungt am Fufl des Markusbergs mit Blick auf die altromische
Moselstadt gelegen ist.

1963 beginnt das Ludwig-Windthorst-Haus in Lingen-Holthausen als Akademie
der Dibzese Osnabriick seine ,christlich-soziale Bildungsarbeit auf der Basis
allgemeinen, politischen und berufsspezifischen Weiterbildungsinteresses“. Das
Emsland ist ein geprigtes Land. Die Erwachsenenbildung hat hier gewissermafien
noch goldenen Boden. Laut einer Statistik verzeichnet das Ludwig-Windthorst-
Haus bis Ende des Jahres 1982 insgesamt 6296 Tagungen mit rund 211000
Teilnehmern. In Augsburg und in Berlin kommt es 1965 zu Akademiegriindungen.
Bischof Josef Stimpfle von Augsburg sagt bei einer Jubiliumsveranstaltung tiber
die nachkonziliare Kirche zum zehnjihrigen Bestehen iiber den Auftrag der
Akademie: ,Nach den Zeichen der Zeit zu forschen und dem Licht des Evange-
liums zu leuchten.“ Das neue Seelsorgezentrum mit seiner schonen Architektur in
nichster Nihe zum Miinster des heiligen Ulrich beherbergt die Akademie, die
nicht selten auch nach auswirts zieht. In Berlin besitzt die Akademie kein eigenes

A7 811



Hermann Boventer

Haus. Das Programm ist Teil des katholischen Bildungszentrums und begrenzt
sich auf einzelne Wochenendtagungen.

»Im Moor® bei Bremen liegt das Niels-Stensen-Haus von Worphausen, das 1966
eroffnet wird und vom Bistum Hildesheim getragen ist. Als Erwachsenenbildungs-
statte und Heimvolkshochschule erweitert es die Bildungsmoglichkeiten in der
norddeutschen Diaspora. 1967 beginnt die Katholische Akademie Schwerte ihr
vorwiegend philosophisch-theologisches Programm. Drei Jahre spiter kann der
neue Gebiudekomplex bezogen werden, der neben der Hamburger Akademie
wohl den architektonisch interessantesten Neubau fiir eine solche Institution
vorzuweisen hat. ,Im Angebot von wissenschaftlich orientierten Tagungen® weifl
man in Schwerte das Akademiekonzept am besten aufgehoben und von der
kursorientierten Erwachsenenbildung unterschieden. Das Bonifatiushaus in Fulda,
jiingstes Mitglied im Leiterkreis, tritt seit 1970 mit eigenem Programm hervor und
integriert die Akademiearbeit in das politisch-soziale und theologische Breitenpro-
gramm.

Athen und Jerusalem

Die Auseinandersetzung des Christentums mit der Kultur ist uralt. Sie ist das
Thema der evangelischen und katholischen Akademien. Das hat unser Uberblick
der Entwicklung dieser neuartigen Institutionen in der katholischen Kirche seit
1945 ergeben. Tertullian im zweiten Jahrhundert ist bereits eine unerschépfliche
Quelle fiir dieses Thema. Von der Philosophie, die im Akademiekonzept als die
verbindende und wahrhaft ,interdisziplinare” Kraft des europiischen Geistes gilt,
hilt dieser frithchristliche Apologet nicht viel. Selbst den Sokrates lehnt er ab und
fragt provozierend: ,Was hat Athen mit Jerusalem gemeinsam? Was hat die
Akademie mit der Kirche zu tun?“

Tertullians Frage ist alt und neu zugleich, und die Antworten des Christentums
iiber die Jahrhunderte sind ja auch sehr verschieden ausgefallen. Die einen sehen
den scharfen Kampf und den Gegner, der lahmzulegen ist. Die anderen fragen, wie
die Botschaft iiber alle Barrieren hinweg an Verstandlichkeit gewinnen kann. Die
einen sind die groffen Unzeitgemiflen, die anderen sind die Aktuellen, die als
Mensch zum Menschen sprechen wollen. Vielleicht bedarf es beider Talente, und
mindestens gilt das fiir unsere Zeit. Es bedarf der Gabe der Unterscheidung
ebensosehr wie der Gabe der Menschenfreundlichkeit. Dieses Doppelverhaltnis
des UnzeitgemifR-Aktuellen in seinem Spannungsbogen auszuhalten, kann die
besondere Bewihrung der Akademie sein, deren Konzept aus Platons Tagen tiber
Tertullian bis in unsere Gegenwart reicht.

812



