Rogelio Garcia-Mateo S]

José Ortega y Gasset und das moderne Spanien

Sieben Jahre nach Francos Tod regieren in Spanien mit grofier Mehrheit die
Sozialisten. Was kaum denkbar erschien, ist jenseits der Pyrenien Wirklichkeit: ein
gelungener friedlicher Ubergang von der Diktatur zur Demokratie, eine Umstruk-
turierung des Staats, der nicht mehr zentralistisch, sondern féderalistisch aufge-
baut ist. Baskenland (Euskadi), Galizien, Katalonien, Andalusien und 13 weitere
Regionen bilden bereits einen Staat, der ahnlich der Grundstruktur der Bundes-
republik Deutschland verfaflt ist. Es wire historisch unhaltbar, zu meinen, wie es
ein oberflachlicher Journalismus 6fters tut, dieser gegliickte Wechsel sei mehr oder
weniger Zufall gewesen. Eine genauere Betrachtung der spanischen Geschichte der
letzten hundert Jahre konstatiert vielmehr Ereigniszusammenhinge, die der
spanischen Demokratie von heute zugrunde liegen. Man kann historisch den
Biirgerkrieg und die Diktatur Francos aus der geschichtlichen Entwicklung des
heutigen Spanien nicht einfach ausschalten.

Man kann vor allem nicht die kulturelle Entwicklung, die in Spanien in den
letzten hundert Jahren vor sich gegangen ist, iibersehen; denn hier liegen die
geistigen Wurzeln des Spaniens der achtziger Jahre. Der Philosoph, Soziologe und
Kulturkritiker José Ortega y Gasset, der vor hundert Jahren (9. Mai 1883) in
Madrid geboren wurde, hat dabei eine entscheidende Rolle gespielt. Seine Eltern
gehorten zur liberalen Bourgeoisie. In seiner Geburtsstadt studierte er Philosophie
und doktorierte mit 21 Jahren. Nach einem Studienaufenthalt in Deutschland
(1905-1907) wurde er mit 27 Jahren Professor fiir Metaphysik an der Madrider
Universitit. Beim Ausbruch des Biirgerkriegs 1936 emigrierte er. 1945 kehrte er
zurlick. Seine Person und sein Werk, Symbole des spanischen Liberalismus, l6sten
insbesondere nach seinem Tod (13. Oktober 1955) heftige Diskussionen aus'.

In Deutschland fand Ortega bis in die sechziger Jahre viele enthusiastische Leser.
Wie bekannt er hier war, zeigt besonders die Einladung zur Festrede bei der
Goethefeier des Senats der Hansestadt Hamburg am 28. Juli 1949. Zu diesem
Anlaf schrieb die ,Zeit“ (18. 8. 1949): ,Ortega y Gasset ist eine der bedeutendsten
Erscheinungen des europiischen Geisteslebens, nicht nur unserer Zeit. Seine
Gedankenwelt hat auch die Menschen in Deutschland, denen es um die Orientie-
rung in den chaotischen Zustinden und Ereignissen der Gegenwart zu tun ist, seit
langem stark bewegt.“ Orientierend und richtungweisend wirkte Ortega vor allem
in Spanien. Dieses Land befand sich gerade in einer der tiefsten geistigen und
sozialpolitischen Krisen seiner Geschichte.

813



Rogelio Garcia-Mateo

Die ,,zwei Spanien®

Daf} die junge spanische Demokratie immer stirker auf ein Zweiparteiensystem
hinauslduft, kommt nicht von ungefihr. Es ist vielmehr eine ureigene spanische
Problematik, die das iberische Land in zwei Lager zerreifit: den Traditionalismus,
der der ,glorreichen Vergangenheit® zugewandt ist, und den gegeniiber dem
Ausland offenen Liberalismus. Dieser Zwiespalt geht nicht einfach auf den
Biirgerkrieg zuriick, liegt ihm vielmehr zugrunde. Nach dem Historiker Americo
Castro? ist schon seit der Maureninvasion das spanische Gewissen gespalten und
mit sich selbst in Konflikt. Vor allem seit der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts
wird dieser Konflikt akut. Eine zur konventionellen Schablone erstarkte Kultur
war die Folge des nach dem Trienter Konzil von der geistigen Entwicklung
Europas isolierten Spanien. Darauf reagierte die junge spanische Intelligenz
unterschiedlich: einerseits Resignation und Pessimismus, zum anderen Erneue-
rungsgeist und Suche nach Auswegen, die manche in dem Europa der Aufklirung,
des deutschen Idealismus und der englischen Industrie sahen.

Die bedeutendste und folgenreichste Erscheinung dieses Erneuerungsgeistes war
der Krausismo, die erste ernsthafte Begegnung Spaniens mit der deutschen Kultur.
Wenn auch die spanisch-deutsche Geistesbeziehung eine bis zum Frithmittelalter
zuriickreichende Tradition kennt, wird man dennoch sagen miissen, daff die
Impulse dafiir bis zur Zeit der Romantik hauptsichlich von Spanien ausgingen.
Erst das Erscheinen des Krausismo bedeutete fiir Spanien die Entdeckung der
deutschen Kultur. Der auf den deutschen Philosophen Karl Chr. Fr. Krause
(1781-1832) zuriickgehende Krausismo ist insofern eine merkwiirdige Erschei-
nung, als dieser Denker im eigenen Sprachraum — ausgenommen die Freimaurerei,
die ihn heute als einen ihrer bedeutenden Denker anerkennt — unbekannt und
wirkungslos blieb. Sein Denken wurde von dem spanischen Forscher und Denker
Julidn Sanz del Rio (1814-1869) rezipiert und fiir die kulturelle und sozialpolitische
Lage in Spanien fruchtbar gemacht’.

Ortega verstand sich innerhalb der Erneuerungsbewegung der Krausisten und
wollte mit seiner Deutschlandreise 1905-1907 deren Tat neu aufgreifen und
ausbauen*. Der Krausismo stief§ auf scharfe Ablehnung von seiten derer, die den
Ausweg aus der spanischen Krise nicht in einem an das moderne Europa
angeschlossenen Spanien sahen. Sie wollten das Spanien der Gegenreformation —
,Hammer gegen die Ketzer®, ,Schwert Roms“, Hochburg der Inquisition —
wiederherstellen. Diese ergebnislose Auseinandersetzung (,polémica de la ciencia
espanola® genannt®) um das Selbstverstindnis Spaniens fiihrte um die Jahrhundert-
wende zu einer geistigen Stagnation. Hier greift Ortega ein. Er stand dabei nicht
allein. Vor ihm und mit ihm waren die Dichter und Denker der Generation von
1898°¢. Hauptvertreter dieser Generation wie J. Costa und M. de Unamuno’ waren
Ortega Leitbilder und Lehrer. Es ging ihm um die Schaffung einer Grundlage, von

814



José Ortega y Gasset und das moderne Spanien

der aus eines Tages in Spanien eine echte Form wissenschaftlichen Denkens
entstehen konnte. Das meinte er vor allem in Deutschland zu finden: , Wenn wir
nach etwas Stirkerem verlangen, so miissen wir unbedingt von der deutschen
Wissenschaft ausgehen.“®

Deutschland — ,,vier Funftel seines geistigen Lebens*

Als Ortega 1905 in Leipzig ankam, gab es in der deutschen Philosophie eine
Reihe von Schulen, die im Denken Kants, Hegels, Marx’ und Thomas’ fiir die
Zeitfragen neue Antworten suchten. In Marburg kam Ortega in Begegnung mit
dem Neukantianismus Hermann Cohens und Paul Natorps, ohne daf} er ein
Anhinger dieser Schule wurde. Ihm ging es nicht wie dem Griinder des Krausismo,
J. Sanz del Rio, der sich in Heidelberg etwa fiinfzig Jahre vorher (1843 -1845) nur
um das philosophische System Karl Chr. Fr. Krauses bemiihte. Was Ortega
eigentlich suchte, war nicht ein bestimmtes philosophisches System. Er wollte
vielmehr lernen, was Philosophieren eigentlich heifit. So bewahrte er seine
Marburger Zeit in Erinnerung: , Eine kleine gotische Stadt an einem stillen dunklen
Fluf... In dieser Stadt habe ich das Aquinoktium meiner Jugend verbracht; ich
danke ihr die Hilfte meiner Hoffnungen und fast meine ganze geistige Disziplin.“’
Studienkollegen und Gesprichspartner waren ihm hier Nicolai Hartmann und
Heinz Heimsoeth.

Was bei Ortega wihrend seines Deutschlandaufenthalts vor sich geht, ist also in
ausgezeichneter Weise der heute hiufig vorkommende Fall eines auslindischen
Studenten, der seine kulturelle und soziale Heimat verlifit, um eine andere Kultur-
und Gesellschaftsordnung kennenzulernen mit der Absicht, seinen eigenen Kul-
turraum zu bereichern.

Der Marburger Neukantianismus hat Ortega in die wissenschaftliche Strenge
einer philosophischen Methode eingefiihrt. Seine Denkinhalte werden jedoch am
tiefsten von Nietzsche gepragt. Von ihm hat er vor seiner Deutschlandreise bereits
gewuflt. Getreu Nietzsches Lehre vom Ubermenschen grenzt Ortega das selbstbe-
wuflte Individuum von der durch Konventionen gefiihrten Masse ab. Wie Nietz-
sche Redlichkeit als deutsche Tugend verlangt, so fordert Ortega ,seriedad®
(Wahrhaftigkeit) von den Spaniern. In der Philosophie des Ubermenschen sah
Ortega weiter jene Weltanschauung, die das Spanien um 1900 eigentlich brauchte,
um aus der Krise seines Selbstgefiihls herauszukommen: , Nietzsche war fiir uns
notwendig... Er machte uns stolz.“™

War der Philosoph des Ubermenschen mafigebende Gestalt in der ersten Periode
seines geistigen Schaffens (1902-1913), so ist Goethe sein geistiger Mentor in der
Zeit danach (1914-1922), wenn auch Nietzsche alle Stadien Ortegas weiter pragt.
Wie Goethe war Ortega ein Augenmensch, der das Anschauen, das gedankliche

815



Rogelio Garcia-Mateo

Erfassen auf visueller Grundlage, zur Erkenntnisquelle macht''. Goethes Welt-
anschauung spiirt man auch in Ortegas ethisch-religiéser Auffassung iiber die
grundlegende Bedeutung der Ehrfurchtserfahrung: ,,Gebt mir ein von Ehrfurcht
erfiilltes Geschlecht, und ich verspreche euch eine blithende Kultur.“!

Mafigebenden Einflufl auf die Reifezeit seines Werks (1923-1955) hatte die
Diltheysche historische Vernunft. Bestimmte bisher die Polaritdt Vernunft— Leben
das Denken Ortegas, so geht es ihm jetzt um die Problematik Wilhelm Diltheys,
Vernunft und Geschichte zu vermitteln: ,,Die historische Vernunft nimmt nichts
als reine Tatsache, sondern verfliissigt alles Tatsichliche in das Geschehen, aus dem
es stammt.“

Nicht zuletzt hat Ortega Martin Heidegger gefeiert, wobei er aber bei der
Ubereinstimmung in gewissen Fragen die Prioritit beanspruchte'*. Wiederholt
bekannte Ortega und sah es als Verdienst, seinen Kulturraum ,,um den Schatz des
deutschen Denkens bereichert zu haben... Man wolle nicht vergessen, daff
derjenige, der das sagt, Deutschland vier Fiinftel seines geistigen Lebens ver-
dankt.“®

»Nicht wie ein devoter Pilger* — Akkulturation

Der deutsche Geist traf Ortega zuinnerst. Dennoch wird man nicht sagen
konnen, dafl er sich dabei einfach rezeptiv oder unkritisch verhielt: ,,Schon damals
(in der Studienzeit) fiihlte ich, dafl es in der deutschen Wissenschaft und in der
Existenz der deutschen Gelehrten bei allen hervorragenden Tugenden einen
schweren Irrtum, eine Abweichung von der hoheren vitalen Hygiene gab: Namlich
die Unbekiimmertheit um die unmittelbare Umgebung, die Tendenz, im Nirgend-
wo der Wissenschaft zu leben, als ob die Wissenschaft eine Welt fur sich
darstelle.“'® Schwere Vorbehalte duferte Ortega nicht nur gegen das Deutschland
des Nationalsozialismus, sondern auch hinsichtlich gewisser deutscher Eigen-
schaften: ,Die protestantische Pathetik, Pedanterie, die Armut der Intuition, die
kiinstlerische und literarische Unempfindlichkeit haben mich je und je in der
Uberzeugung gestirkt, dafl... der Germanismus iiberwunden werden muf.“"
Die Aneignung der deutschen Kultur vollzog sich also bei Ortega alles andere als
blindlings. Oder wie er selbst bemerkt: ,Der Leser mége nicht glauben, daf} ich
meine Reise nach Deutschland unternommen habe wie ein devoter Pilger, der nach
Rom geht, um den Fuf des Hl. Vaters zu kiissen...“'®

Nicht alles, was deutsch ist, hat Ortega in seine geistige Personstruktur
aufgenommen. Vielmehr traf er eine Auswahl, griff bestimmte Aspekte der
deutschen Kultur auf, die er betonte und hervorhob; andere dagegen tibersah er,
lehnte sie ab, ja verwarf sie. So ist eine deutende Auswahl in die Geistesgeschichte
Spaniens eingegangen, eine spanische Auslegung deutscher Kulturleistungen mit

816



José Ortega y Gasset und das moderne Spanien

bestimmten Akzentsetzungen. Hier ist, mit Gadamer zu sprechen, durchaus von
einer Verschmelzung der Horizonte zu reden, indem Ortega Sinngehalte des
deutschen Geistes in seine spanische Verstindniswelt aufnahm und interpretierte.
Neue Fragen wurden ihm dabei allerdings gestellt, zugleich aber neue, bisher
verschlossene Dimensionen erdffnet und dadurch sein Verstindnishorizont berei-
chert und ausgeweitet: Kein Ablegen eigenkultureller Elemente zugunsten eines
Aufnehmens fremder Kulturleistungen, keine Dekulturation, sondern Akkultura-
tion, so wire die Tat Ortegas kulturtheoretisch zu bezeichnen. Von daher ist das zu
verstehen, was man die ,germanisierende Tendenz® Ortegas genannt hat; dabei
ging es thm nicht um eine Uberfremdung der spanischen Kultur, wie ihm seine
Gegner vorwarfen, sondern vielmehr darum, die spanische kulturelle Tradition,
wie er sagte, ,auf die Héhe der Zeit“ zu bringen, um dadurch die ,regeneracién®,
die Wiedergeburt Spaniens zu erméglichen.

Ortegas Werk als Trans- und Neokulturation

Aneignung fremden Denkens ohne Aufgabe der eigenen Kulturtradition bringt
aber immer die Umstrukturierung der eigenen geistigen Persdnlichkeit mit sich,
ihres Denkens und thres Wahrnehmungsfelds. Das erfolgte bei Ortega im Sinn
einer produktiven Rezeption. Er liefl das deutsche Geistesgut nicht einfach
kausalmechanisch auf sich wirken, er eignete es sich vielmehr durch intensive
Auseinandersetzung an. Er verarbeitete nicht nur Methode und Denkinhalte,
sondern orientierte sich auch an der Gesamtkultur des Deutschen, oft sogar
transtextuell an der Gestalt des Autors, an deutscher Lebenshaltung und Sitte.

Nach Spanien zuriickgekehrt, wurde er nicht etwa der Vertreter einer deutschen
Philosophie in Spanien. Wie er eine Auswahl aus dem deutschen Kulturgut traf, so
fand eine weitere Selektion durch seine Heimat statt, eine Riickanpassung. Dieses
Tun Ortegas ist aber nicht in ein Mitnehmen-Weglassen-Schema hineinzupressen.
Was bei ihm tatsachlich vor sich ging, war ein aktiver Verarbeitungsprozef§, in dem
ein reines Kopieren keinen Platz findet. Das Ergebnis waren vielmehr Neuschop-
fungen, d. h. Neokulturation als Folge der Fusion zweier verschiedener Kulturtra-
ditionen. So stellt Ortegas Philosophie die fruchtbare Einbeziehung von tibernom-
menen deutschen Kulturelementen in die spanische Kulturtradition dar. So ist zum
Beispiel sein bedeutendstes Buch ,,Aufstand der Massen® ohne Nietzsches Lehre
vom Ubermenschen nicht zu verstehen. Der Elitemensch, den Ortega hier fordert,
stellt eine Umsetzung des Ubermenschengedankens in die konkrete krisenhafte
Situation Spaniens dar, mit der Absicht, filhrende Minderheiten hervorzurufen
und auszubilden, die Spanien Selbstverstindnis, kulturelle und sozialpolitische
Orientierung verleihen.

Ortegas Neokulturationstitigkeit wire mit J. Marias, einem seiner profilierte-

817



Rogelio Garcia-Mateo

sten Schiiler, unter vier Aspekten einzuordnen: , Erstens die intellektuelle Ausbil-
dung der Jugend nach dem neuesten Stand der Forschung... Zweitens die
politische und soziale Erziehung zur Vorbereitung hoherer Formen des Gemein-
schaftslebens. Drittens die ,Reform des Intellekts’, d. h. die Ausweitung und
Schulung des spanischen Geistes. Schliefllich die Ausiibung einer exakten philoso-
phischen Titigkeit auf seinem Lehrstuhl der Metaphysik und die Herausbildung
einer Schule der Philosophie.“"

Versucht man Ortegas Philosophie auf eine Kurzformel zu bringen, so mufl man
zunichst auf den Ausdruck ,razén vital“ verweisen; damit bezeichnet Ortega eine
Grundwirklichkeit, die den Gegensatz Vernunft — Leben, Idealismus — Realismus
zu vereinbaren versucht. ,Wenn wir diese Wirklichkeit, sagt J. Marias, ,kurz
beschreiben wollen, stoflen wir auf die folgende Formel: ,Ich bin ich und meine
Umstinde‘. Das heiflt, jeder Mensch ist hier und jetzt in einer bestimmten Lage,
umgeben von Dingen, die thn umschliefen und die er, um leben zu kénnen,
,handhaben‘ muf. Jeder steht also innerhalb des Lebens. Im Leben begegne ich den
Dingen und mir selbst.. ., das heifit, alles ist im Leben ge-griindet, das Leben selbst
ist die Grundwirklichkeit ... Man darf die echte Wirklichkeit des Lebens nicht mit
den Dingen, woraus sie besteht, verwechseln. Das Leben bedeutet nicht die Dinge,
es ist kein Ding, ist nicht irgendein Ding, sondern das, was ich aus den Dingen
mache.“%

Die in der Formel ,,Ich bin ich und meine Umstinde® liegende Konkretion des
Lebens nennt man den ,circunstancialismo® Ortegas, d. h. ein Sich-selbst-Finden
in der Umwelt, in der jeweiligen Perspektive aus dem universalen Bereich: ,Die
Wahrheit, das Wirkliche, das Universum, das Leben... brechen sich in zahllosen
Facetten, deren jede auf ein Individuum gerichtet ist... Und wie man sich keine
Wirklichkeit erfinden kann, so kann man auch den Gesichtspunkt nicht fingieren.
Die Wirklichkeit bietet sich also in den individuellen Perspektiven an.“*

Wir erkennen in Ortegas Rezeption der deutschen Philosophie Grundmomente,
die ihn zu einem selbstindigen Denker machen, namlich Assimilation, kritische
Beurteilung, Reproduktion. Sein Werk ist insgesamt einer der gelungenen Fille
von Trans- und Neokulturation. Die kulturtheoretische Betrachtung bereichert
die Problematik der interkulturellen Begegnung um neue Aspekte, besonders im
Hinblick darauf, dafl echte Kulturkontakte nicht ohne weiteres im quantitativ
bezogenen Austausch bestehen. Dafiir ist Ortega selbst ein Paradebeispiel.

Mit seinem Werk hat er eine weit reichere und tiefere Vermittlung deutscher
Kultur erméglicht als etwa die Millionen deutscher Touristen, die Spanien jedes
Jahr besuchen. Touristik, Arbeitsmarkt, Handelsbeziehungen, Weltmeisterschaf-
ten und nicht zuletzt Wissenschaft und Technik erméglichen heute den Kontakt
von VélKkern und Kulturen wie noch nie. Und dennoch wird man kaum sagen
kénnen, daraus entstehe ein interkultureller Dialog. Eher ist das Gegenteil der Fall:
gegenseitige Verschlossenheit, Gettobildungen, Auslinder- und Einheimischen-

818



José Ortega y Gasset und das moderne Spanien

feindlichkeit, Konkurrenzkampf, ja kriegerische Konflikte. Eine echte Kulturbe-
gegnung erfolgt durch derartige Kontakte allein offensichtlich nicht.

»Ich denke namlich, dafl jede Kultur von Zeit zu Zeit die Auseinandersetzung
mit einer anderen braucht, und diese Auseinandersetzung setzt vorherige Kennt-
nisse und Vertrautheit mit der anderen voraus. Das heifit also Einfluff. Ich glaube
sogar, dafl wir hier mit einer der beiden entscheidenden Tatsachen der menschli-
chen Geschichte zu tun haben. Eine ist das Auftreten autochtoner Kultur, aber das
andere ist die Befruchtung der einen durch die andere.“* Damit kennzeichnet
Ortega jenes Moment, das eine Kulturbegegnung aus den Oberflichenberiihrun-
gen in die inneren Schichten hineinfiihrt. Es handelt sich um mehr als den dufleren
transkulturellen Austausch von Individuen, Kunstgegenstinden, Techniken oder
Wirtschaftsprogrammen. Es geht Ortega um eine grofle Kontakttiefe, deren
Zustandekommen ihm Lebensaufgabe wurde. Der Romanist E. R. Curtius driickt
es so aus: ,Die Begegnung der Mittelmeersonne und des nordisch-deutschen
Gedankenklimas — und die fruchtbare Spannung dieser Begegnung —, das ist eine
der biologischen Voraussetzungen fir das geistige Werk Ortegas. Eine der
Aufgaben, die Ortega sich selbst gestellt und erfiillt hat, war die, ,den spanischen
Geist mit dem Sturzbach des germanischen Gedankenschatzes zu bereichern’.
Aber Ortega ist alles andere als ein blofer Schiiler und Ableger oder Fortsetzer der
deutschen Philosophie. Er hat sie als Reiz in sich aufgenommen... Ortegas
Denken ist durch den Zusammenstofl mit der deutschen Gedankenwelt zu sich
selbst gekommen.“?

Padagoge, Kulturkritiker, Literat

In Madrid begann Ortega 1910 als junger Professor mit seinem Bemiihen um die
Neokulturation Spaniens, die er mit dem Wort ,regeneracién® (Wiedergeburt)
bezeichnete. Dazu griindete er die Buchrethe ,Bibliothek der Ideen des 20.
Jahrhunderts®. Hier erschienen spanische Ubersetzungen der Werke Hegels,
Husserls, Schelers, Max Webers u. a., ferner die Zeitschrift ,Revista de Occiden-
te, die die kulturelle Begegnung mit Europa wesentlich férderte. Ortega engagier-
te sich auch bei der Vorbereitung der Zweiten Spanischen Republik (1931-1936),
deren Entwicklung ihn jedoch bald enttiuschte: ,No es esto” — ,Nein, das ist es
nicht!® Mit diesem Wort zog er sich aus dem Parlament zuriick.

Die nationalpidagogische und politische Wirksamkeit findet in seinem philoso-
phisch-kulturkritischen Schrifttum ihr geistiges Fundament, das den Neokultura-
tionsprozef tiefe Wurzeln im spanischen Bewufitsein schlagen lieff. Komplizierte
Gedanken werden von Ortega in einer Art vorgetragen, die man leicht verstehen
kann. Er philosophiert — unter anderem — iiber die Jagd, den Sport, iiber das
Hindeschiitteln, iiber Mode, Liebe und Technik, tiber Zugvogel, iiber ,Asthetik

819



Rogelio Garcia-Mateo

in der Stralenbahn®, iiber ,Gespriche beim Golf*. Diese Art, Philosophie an
Alltiglichkeiten zu entwickeln, hat das breite Publikum — was ja Ortegas Absicht
war — erreicht, hat thm aber in den Augen vieler Fachphilosophen den Rang eines
ernst zu nehmenden Denkers gekostet. Ortega seinerseits hat mit spitzigen
Bemerkungen darauf reagiert: ,Ein Fachmann macht mir immer den Eindruck
eines Schwachsinnigen.

Aufler der Gottesfrage, die er nur am Rand anspricht, gibt es kaum ein Thema,
das Ortega nicht mit seinem brillanten Stil zum Gegenstand seiner Philosophie
gemacht hitte. 1914 erscheint seine erste grofiere Abhandlung ,Meditationen des
Don Quijote*; zwei Jahre spiter eine Essaysammlung unter dem Titel ,El
Espectador® (Der Betrachter). Mit dem Spanienproblem befafit er sich 1922 in
seinem Buch , Espana invertebrada“ (dt. Ubers.: Stern und Unstern iiber Spanien).
Den internationalen Ruf als Philosoph und Kulturkritiker brachte thm sein Werk
,El tema de nuestro tiempo“ (1923). Von seiner Beschaftigung mit der Politik zeugt
die Abhandlung ,Mirabeau o el politico“ (1927). Aus dieser Zeit stammen die
,Estudios sobre el amor® und sein bekanntestes Werk ,,La rebelién de las masas®
(1929). Die Schriften nach dem Riickzug aus der Politik zeigen als Antwort auf das
politische Vorgehen bestimmter extrem progressiver Gruppen eine deutliche
Neigung zur Tradition. So betont er in seiner Arbeit ,Historia como sistema®
(1941), dafl der Mensch ,Geschichte ist und nur auf sie griindend die Zukunft
gestalten kann.

Als Francos Aufstand die Republik stiirzte, ging Ortega iiber Paris nach
Argentinien ins Exil, wo er seine Lehrtitigkeit fortsetzte. Die im Exil entstandenen
Schriften behandeln die Frage der Geschichte und gehdren zu seinen reifsten
Abhandlungen. 1945 kehrte Ortega nach Spanien zuriick. Seine Anwesenheit in
Madrid hatte fiir Francos Regime in der iibrigen Welt einen Reklamewert, wenn er
sich auch abseits der Politik Francos hielt und als Einzelkimpfer mit seinem
Schiiler Julidn Marias seine Neokulturationstatigkeit fortsetzte mit der Griindung
eines Forschungsseminars ,Instituto de Humanidades“ (1948), das unabhingig
von offiziellen Bildungsplinen den Kontakt mit dem europiischen Denken zum
Ziel hatte. Sein denkpidagogisches, kulturkritisches und literarisches Tun entfalte-
te er jetzt in einer intensiven Vortragstatigkeit in Spanien und im Ausland.
Bezeichnend fiir das Werk Ortegas ist das Miteinander von Angriffslust und
Zuriickhaltung, von literarischen Metaphern und prizisen Formulierungen, von
Poetik und Philosophie. So wird immer wieder der Denker zum Literaten, der
Politiker zum Prediger, der Kulturkritiker zum Propheten und der Soziologe zum
Moralisten.

820



José Ortega y Gasset und das moderne Spanien

Aufstand der Massen

»La rebelion de las masas® ist der Titel jenes weltbekannten Buchs, das Ortegas
Ruf als Kulturkritiker begriindete, ihn aber auch vielen als Vertreter aristokratisch-
bourgeoiser Ideologie erscheinen liel. An diesem Buch haben sich wie bei keinem
anderen die Bewunderer von den Verichtern Ortegas geschieden, und zwar nicht
zuletzt deshalb, weil beide Seiten den eigentlichen Sinn des Werks als eine
Einteilung der Gesellschaft in Masse und Elite mifiverstehen. Ortega wird aber
nicht miide zu betonen, daf er keinesfalls die Unterschicht und schon gar nicht die
Arbeiter im Auge hat, wenn er von den ,Massen® redet. Der Massenmensch findet
sich vielmehr in allen Schichten der Gesellschaft. Es ist der tatenlos dahinlebende
alltdgliche Durchschnittsmensch. Der Elitemensch hingegen sucht nach Mehr und
nach Besserem, will sich selbst iibersteigen, will fortschreiten ,,zu dem, was er sich
als Ptlicht und Forderung vorsetzt. So stellt sich edles Leben dem gemeinen oder
tatenlosen gegeniiber, das sich bewegungslos in sich selbst verschliefit. .. Dies ist
der Grund, warum wir die Menschenart, mit der wir es hier zu tun haben, ,Masse*
nennen, nicht weil sie zahlreich, sondern weil sie trige ist.“?*

Uber Masse und Massengesellschaften lie sich damals nicht schreiben, ohne
Ortega zu erwahnen. Kurz nach dem ,, Aufstand der Massen® erschien 1932 Arnold
Gehlens ,Die Seele im ‘technischen Zeitalter®. Hier wird einiges, das Ortega
behandelt, weitergefiihrt. Gehlen benutzt zur Definition der Masse das Wort
Pleonexie, das Begehrlichkeit, Anmaflung und Herrschsucht bedeutet; zur Elite
hingegen gehort Selbstzucht und Distanz zu sich selbst.

Zwar wird im ,Aufstand der Massen® Marx nicht behandelt und Freuds
»Massenpsychologie und Ich-Analyse® kaum zur Kenntnis genommen. Auch die
Ergebnisse der Sozialwissenschaften hat Ortega nicht umfassend beriicksichtigt.
Ihm geht es jedoch nicht primir um eine soziologische Analyse, sondern um eine
anthropologische Reflexion auf das Wesen des Menschen, der stets in der Gefahr
ist, sich selbst zu verfehlen, zu vermassen.

Damit spricht Ortega eine Problematik an, die seit Hegels »~Phanomenologie des
Geistes“ iiber Marx und Heidegger bis heute ein Zentralthema der Philosophie
bleibt, nimlich die Frage nach dem Selbst und der Selbstentfremdung. Der Mensch
kann in der vielfiltigsten Weise an die Umwelt verfallen und sich selbst entfrem-
den; dann wird er nach Ortega der ,Massenmensch®, der alles auf einen Durch-
schnitt bringen will, der sogar ein Recht auf Flachheit (vulgaridad) und Abge-
schlossenheit geltend zu machen versucht. Wer nicht so ist oder wenigstens handelt
wie jedermann, der wird ausgeschlossen.

Ortegas Ressentiment gegen den Vermassungsprozef}, der jeden gleichbiigelt
oder ausschliefit, ist so stark, daf} er oft das Eliteprinzip einseitig geltend macht. So
stellt er dem Leitbild personaler Eigentlichkeit die Massenkultur scharf gegeniiber
und wertet diese zu radikal ab als negative Schliisselfigur der Moderne. Deshalb

821



Rogelio Garcia-Mateo

sehen viele den ,Aufstand der Massen als Pamphlet, als eine moralisierende
Polemik gegen die Vermassung. Dafl Ortega jedoch ein echtes Problem sah, das
heute wieder akut geworden ist, zeigt etwa Erich Fromm mit seinem Werk ,Haben
oder Sein®, der ja eine Existenzweise fordert, die auf derselben Linie wie der des
Elitemenschen Ortegas steht. Und besagt die Alternativbewegung nicht auch eine
Reaktion gegen den Vermassungsprozefl der Konsumgesellschaft?

,Der Aufstand der Massen® gehort zu jenen Biichern, die als Zeitanalyse, als
Deutung sozialer Phinomene, auch als Prophetie immer wieder in die Zeit
hineinsprechen. Wenn sie auch an Aktualitit verlieren, so verschwinden doch die
Probleme nicht. Sie werden unter anderen Gesichtspunkten und mit anderen
Argumenten von anderen Autoren neu formuliert, und zwar einfach deswegen,
weil diese Fragen die Menschen zuinnerst betreffen.

Spanien ohne Wirbelsaule?

Wenn R. E. Curtius schreibt: ,Ich wiifite keine bessere Einfithrung in die
Probleme des spanischen Geistes als Ortegas Schrift ,Espafia invertebrada’,
wortlich: ,Spanien ohne Wirbelsiule‘ — dem Sinn nach: die spanische Zerset-
zung“?, so kann diese Aussage nicht fiir alle Geschichtsepochen Spaniens gelten.
Es ist nicht iibertrieben, wenn Ortega-Kritiker diese Schrift als ,das schwarzsehe-
rischste und unheilverkiindendste Buch, das iiber Spanien geschrieben wurde,
bezeichnen; denn hier ist beinahe nur von Dekadenz und Untergang, von
Geburtsfehlern, ethischen Lastern und vom Chaos Spaniens die Rede. Dieses
vernichtende Urteil will jedoch keine Untergangsstimmung auslésen, sondern soll
die Spanier aufriitteln, Spanien y,ruhmreich zu restaurieren®.

Trotzdem ist in Ortegas Spanienkritik nicht alles zeitbedingt und zweckpessimi-
stisch. Er sieht ein Problem, das trotz des friedlichen Ubergangs von der Diktatur
zur Demokratie noch nicht gelést ist, nimlich die Nationalismen und Separatis-
men. Ortega beklagt diese Tatsache als das ,,grofle Problem des einigen Spanien®.
Neben dem baskisch-katalanischen Sezessionismus stellt Ortega eine weitere Form
des spanischen Partikularismus fest: ,Von der Monarchie bis zur Kirche hat jede
nationale Macht an sich gedacht. Wann hat das — letztendlich auslandische — Herz
eines spanischen Monarchen oder der spanischen Kirche fiir die zutiefst nationalen
Geschicke geschlagen? Niemals, soviel ich weifl. Sie haben das Gegenteil getan: Sie
versteiften sich darauf, ihre eigenen Geschicke als die wahrhaft nationalen anzuse-
hen.“? Vergleicht man diese Kritik mit der Haltung des heutigen Kénigs und mit
der Rolle der Kirche bei der Demokratisierung Spaniens, dann kann man ermessen,
wieviel sich in der letzten Zeit jenseits der Pyrenden gedndert hat.

Es wire kurzsichtig und wiirde das geschichtliche Geschehen allein auf 6kono-
mische Faktoren reduzieren, wiirde man diese Verinderung nur aus einer giinstige-

822



José Ortega y Gasset und das moderne Spanien

ren wirtschaftlichen Konjunktur erkliren. Es geht vielmehr um eine lingerfristige
geistesgeschichtliche Erneuerungsbewegung, die mit dem Krausismo ansetzte, von
der ,Institucién Libre de Ensenanza®, den fortschrittlichen politischen Kriften
und der Generation von 1898 neue Impulse bekam und von Ortega und seinem
Werk erneut vorangetrieben wurde. Wenn auch diese Ansitze im einzelnen starke
Unterschiede aufweisen, wird man dennoch nicht leugnen kénnen, dafl alle darin
iibereinstimmen, Spanien aus der geistigen Isolation herausfiihren zu wollen, und
zwar durch einen Europiisierungsprozef, der trotz aller gegenliufigen Entwick-
lungen offentlich oder im Untergrund weitergefiihrt wurde.

Das Ergebnis dieser Begegnung mit dem Europa der Neuzeit — insbesondere mit
der deutschen Kultur — war die Neokulturation, die dem modernen demokrati-
schen Spanien zugrunde liegt und thm Riickgrat verleiht, so daff der Antagonismus
der ,zwei Spanien“ nicht endgiiltig Spaniens Schicksal zu sein scheint. Traditiona-
lismus wie Liberalismus, Rechts wie Links treffen sich heute nicht mehr im
kriegerischen Konflikt, sondern setzen sich im Parlament auseinander. Das setzt
das Klischee vom blutdiirstigen erzkatholischen Spanien griindlich aufler Kraft. Es
gab und gibt in diesem Land eine Pluralitit, die selten geniigend beachtet wird:
Spanisch ist die Inquisition, spanisch sind auch die vielen Ketzer, die sie verurteilte;
spanisch ist die Gegenreformation, aber nicht einfach als Reaktion gegen den
Protestantismus, sondern auch als von der Reformation unabhingige Erneue-
rungsbewegung; spanisch sind die Konquistatoren, aber auch die Missionare, die
die Rechte der Indios verteidigten; spanisch sind Teresa von Avila, Ignatius von
Loyola, Philipp II., Cervantes, Calderén, Velizquez, Goya, Unamuno, Ortega,
Franco, Escriva (Griinder des Opus Dei), Picasso, Dali, Juan Carlos.

Diese Pluralitit auf eine Formel reduzieren zu wollen heifdt nichts anderes, als sie
verfehlen. Nur eine Gestalt vermag diese Vielfalt treffend darzustellen: Don
Quijote, und zwar deshalb, weil er ohne sein Gegenstiick, Sancho, nicht denkbar
ist. Im Don Quijote, sagt Ortega, ,haben wir das ureigene Seelenvermogen der
Spanier. Auf dem weiten Hintergrund der Weltgeschichte sind wir die Gebarde
eines unbindigen Wollens. Darauf beruht unsere ganze Grofle, darauf unser
ganzes Elend.“%

Wie treffend dieses Wort nicht nur die historische Vergangenheit Spaniens
charakterisiert, zeigt nicht zuletzt das kurze Bestehen der spanischen Demokratie:
Uberschwang am Anfang (1975-1978), Zweifel und Skepsis danach (1978-1981)
bis zum Putschversuch (23. Februar 1981), und heute gemafligter Optimismus bis
Gleichgiiltigkeit. Eines wird man jedenfalls den heutigen Spaniern nicht abspre-
chen konnen: den allgemeinen Willen zur nationalen Verschnung, zum Neube-
ginn, zu einem an das moderne Europa angeschlossenen Spanien. In diesem Sinn
wiirde der scharfe Spanienkritiker Ortega in dem Spanien der achtziger Jahre vieles
— besonders eine Europazuwendung — finden, wotiir er sich unermiidlich einge-
setzt hatte, und zwar einfach deshalb, weil dieses Spanien ,,im erheblichen Maf auf

823



Rogelio Garcia-Mateo

der geistigen Grundlage beruht, die er entworfen hatte“, wie die angesehene
spanische Zeitung ,,El Pais“ (9. Mai 1983) zu Ortegas 100. Geburtstag unterstrich.
Wenn man dazu bedenkt, dafl Ortegas Wirkung tiber Spanien und Europa hinaus
auch nach Lateinamerika reicht, dann wird nicht iibertrieben erscheinen, wenn
man seinem Werk weltweite Bedeutung zumifit.

ANMERKUNGEN

! Zur Literatur iiber Ortega vgl. U. Rukser, Bibliografia de Ortega (Madrid 1971).

2 Spanien. Vision und Wirklichkeit (Berlin 1957).

5 R. Garcia-Mateo, Das deutsche Denken und das moderne Spanien. Panentheismus als Wissenschaftssystem bei Karl
Chr. Fr. Krause. Seine Interpretation und Wirkungsgeschichte in Spanien:'Der Spanische Krausismus (Frankfurt
1982).

4 Vgl. J. Marias, Ortega. Circunstancia y vocacion (Madrid 1960) 128£.

5 Vgl. Ernesto y Enrique Garcia-Camarero, La polémica de la ciencia espanola (Madrid 1977).

6 Zur Generation von 1898 vgl. L. Granjel, Panorama e la generacion del 98 (Madrid 1957).

7 Zur Bedeutung Unamunos vgl. R. Garcia-Mateo, Dialektik als Polemik. Welt, Bewufitsein, Gott bei M. de
Unamuno (Frankfurt 1978) 201f.

$ Die Werke Ortegas werden bei den noch nicht libersetzten Schriften nach der spanischen sechsbindigen
Gesamtausgabe zitiert (Obras completas, Madrid 1950), sonst nach der deutschen Ubersetzung: Gesammelte Werke, 4
Bde. (Stuttgart 1954), mit der Abkiirzung WW.

® WW, I, 374. oL ! Ebd. 444, 12 Ebd. 431. =IVIE 50;

1+ Vgl. IV, 403; dazu J. Gaos, Ortega y Heidegger, in: La palabra y el hombre (Mexico 1961).

15 1V, 347.

16 Prélogo para alemanes (Einzelausgabe) (Madrid 1953) 47£.

17.1,209. '8 Prélogo para alemanes, 251.

19 |, Marias, J. Ortega y Gasset und die Idee der lebendigen Vernunft. Einfithrung in seine Philosophie (Stuttgart
1952) 13.

ZEbdl 29 2Ll 2 Prélogo para alemanes, 26.

3 E. R. Curtius, Kritische Essays zur europdischen Literatur (Bern 1954).

2 Aufstand der Massen (Hamburg "1981) 46.

» E. R. Curtius, a. a. 0. 25. % WW 1, 373. 77 WW 11, 200.

824



