TR

Karl Rabner SJ
Die Heilige Schrift — Buch Gottes und Buch der Menschen

Auf dem Grund unserer Existenz als Mensch west, ob vorgelassen oder verdringt
oder noch nicht an die Oberfliche unseres Bewufitseins gedrungen, ein unheimli-
ches Wissen um unsere kreatiirliche Endlichkeit. Und wie in der materiellen Natur
das Grundwasser mitgespeist wird durch den Regen, der von oben kommt, so wird
auch unser verborgenes Grundwissen von unserer Kreatiirlichkeit immer neu
gespeist durch die Erfahrungen, die die Menschheit in ihrer Geschichte und durch
ihre Wissenschaften macht. Zu diesem Grundwissen gehort eine unheimliche
Erfahrung der einzelnen je fiir sich und der Menschheit als ganzer von einer fast
todlich erschreckenden Ausgesetztheit in eine Welt von Milliarden von Lichtjahren
und damit von einer erschreckenden Relativitit und Unbedeutendheit alles dessen,
was ein einzelner Mensch in seiner konkreten Lebenssituation und was die
Menschheit als ganze in der kleinen, ihr zugemessenen Geschichte innerhalb der
ungeheuren Zeitraume des Universums tut und erfihrt.

Der Mensch im Universum

Man kann sich wirklich vorkommen wie eine einzelne kleine Ameise, die eine
kleine Tannenadel einen Zentimeter weit herumzerrt, das noch wichtig nimmt,
ohne wirklich zu realisieren, wie unbedeutend ihr miihseliges Tun ist auf einer
ganzen Erde, die selber nur ein winziges Staubchen in einem Universum ist, das
Milliarden Lichtjahre groff ist und sich immer noch in einer ungeheuerlichen
Dynamik ausdehnt. Was ist, von dieser kreatiirlichen Erfahrung unserer Unbedeu-
tendheit her gesehen, all das, was wir erleben, tun und erleiden, als Gliick
empfinden oder als kommendes Ungliick fiirchten? Das Grifllichste, was wir fiir
die ganze Menschheit auf einmal fiirchten kénnten, wire universalkosmisch
gesehen doch nur eine kleine Reibungserscheinung in der ungeheuren Maschinerie
des Universums. Man konnte von da aus denken, die ganze Menschheitsgeschichte
sei im Grund genommen eben doch nur ein verlorener kleiner Ameisenhaufen in
einem Universum, das diesen kleinen Haufen Menschheitsgeschichte von drei
Millionen Jahren, so nebenbei und letztlich gleichgiiltig, auch hervorgebracht hat
und wieder vergehen lific.

Aber die Wirklichkeit dieses Universums ist doch letztlich ganz anders, als esuns
diese Erfahrung unserer Nichtigkeit und Verlorenheit im erbarmungslos sein

» 35



Karl Rabner S]

Wesen treibenden Kosmos einzureden sucht. Denn zunichst einmal ist jene
ungeheuerliche Kraft und Macht, die diesen Kosmos in seine Wirklichkeit setzt
und zu immer groflerer Vielfalt auseinandertreibt, die einfachste radikalste Einheit,
die nicht eigentlich selber sich mit dem Kosmos ausdehnt und so mit ihm in
einzelnes zerfallt, sondern als eine und ganze liberall ganz an jedem Punkt dieses
Kosmos gegeben ist. Man nennt diese Urkraft, die allmachtig tiberall an jedem
Punkt ganz und ungeteilt gegeben ist, Gott. Dieser Gott aber, der als ganzer und
unendlich einer allgegenwirtig ist, selbst noch in der Tannennadel, die von der
kleinen Ameise ein paar Zentimeter weit herumgezerrt wird, hat die Moglichkeit
und den freien Entschlufl seiner sich selbst verschwendenden Liebe, sich selber als
ganzen an bestimmten Punkten dieses Universums mitzuteilen, einzelne Punkte
dieses Universums zum Ereignis dieser seiner freien Selbstmitteilung zu machen,
sich ganz an ein paar scheinbar verlorenen Punkten dieses Universums in das
Universum einzustiften. Ja, er hat dieses ganze Universum in seiner scheinbar
unermefilichen und ungeheuerlichen Grofle nur werden lassen, damit die Bithne
vorhanden sei, auf der das Ereignis der Gott nicht teilenden und verzettelnden,
sondern ihn ganz gebenden Selbstmitteilung an das Nichtgottliche geschehen
kann.

Die Punkte, an denen das Universum unzahlige Male nicht nur von Gottes Kraft
untergriindig getragen ist, sondern ihn selber als ganzen und einen empfingt, nennt
man die Menschen. Diese miussen, damit an ihnen und in thnen solche Unbegreif-
lichkeit gottlicher, Gott selbst verschwendender Liebe geschieht, eine unendliche,
natiirlich von Gott gegebene Offenheit und Empfinglichkeit fiir Gott als solchen
selbst haben. Das deutlichste Anzeichen dafiir, dal solche unbegrenzte Offenheit
und Empfanglichkeit das Wesen des Menschen ausmacht, ist darin gegeben, dafl
der Mensch sich selber, die Teile seiner kosmischen Umwelt und das Universum im
ganzen noch einmal gegenstidndlich vorstellen kann, dafl im winzigen Teil des
Universums, der der Mensch ist, grundsatzlich das ganze Universum noch einmal
im menschlichen Bewufitsein Platz hat, der Mensch also immer Partikel des
Universums und der um das Ganze Wissende ist — eine Ameise, in der das Ganze
des Universums selber Ereignis wird. Dieser Mensch der unendlichen Weite kann
und soll Gott in seiner Unendlichkeit, Unbegreiflichkeit und Freiheit als solchen
selber aufnehmen, erfahren und ihn als die absolute Zukunft, die grundsitzlich
nicht iiberbietbar ist, besitzen.

Ob es im Kosmos noch andere solche Stellen gibt, in denen als einzelnen
dennoch der Kosmos je als ganzer zu sich selber kommt und dariiber hinaus die
Unendlichkeit Gottes empfangt, das wissen wir nicht. Wir kénnen aber, nebenbei
bemerkt, bei dieser Frage an die Engel denken und brauchen diese nicht als
Wirklichkeiten schlechthin und von vornherein jenseits eines materiellen Kosmos
zu denken. Erkennen wir bei ihnen auch einen, wenn auch vom Menschen
verschiedenen, umfassenderen Bezug auf den materiellen Kosmos und von diesem

36



Die Heilige Schrift — Buch Gottes und Buch der Menschen

her an, dann konnte die Frage, ob es auf anderen Sternen auch personale
Geistwesen gibt, die von Gott begnadet werden, fiir uns eine Frage sein, die
eigentlich schon tiberholt ist, oder jedenfalls in einer solchen Grundkonzeption,
wie sie eben angedeutet wurde, eine besondere Aktualitit und Gewichtigkeit
verliert. Auf jeden Fall aber gibt auch der zunichst so erschreckend uns in unsere
Unbedeutsamkeit hineinstofiende Kosmos ein Verstandnis her fiir die Bedeutsam-
keit, Einmaligkeit und Endgiiltigkeit des Menschen und der Menschheitsgeschich-
te, wie sie von der christlichen Anthropologie immer schon gedacht wurde.

Begegnung von Gott und Welt

Nun aber muf§ gesehen und deutlich gemacht werden, dafl das Ereignis, in dem
durch die Menschheit der Kosmos noch einmal zu sich selbst und zu seinem
Ursprung kommt, selber eine Geschichte hat, die eine letzte durchgehende Einheit
in einer Vielfalt von Einzelereignissen ist, in denen stufenweise die Menschheit zu
sich selber und zur freien Selbstmitteilung Gottes gelangt. Die ganze Kultur- und
Religionsgeschichte der Menschheit ist letztlich identisch mit dieser Geschichte, in
der die Menschheit in immer steigendem Mafl zu sich selbst und zu ihrer
Berufenheit vor die Unmittelbarkeit Gottes kommt. Es ist hier nicht der Ort,
genauer auszumachen, wie sich die durchhaltende letzte Struktur dieser Geschichte
und echte Veranderungen und bedeutsame Zisuren in dieser Geschichte genauer
zueinander verhalten.

Aber so schwer es auch sein mag, dariiber zu befinden, ob und wie diese
Menschheitsgeschichte die Geschichte eines Aufstiegs und Fortschritts zu héheren
Vollkommenheiten in den verschiedensten Dimensionen des Menschseins gewesen
ist, so hat der christliche Glaube doch die Uberzeugung in sich, daf} es solche
entscheidende, die Gesamtgeschichte der Menschheit gliedernde und auf eine
Endgiiltigkeit hin ausrichtende Zisuren und Abschnitte der Menschheitsgeschich-
te gegeben hat. Sonst konnte ja das Christentum nicht vom Alten und Neuen
Testament, von einem Bund Gottes mit Israel, vom Neuen und Ewigen Bund
Gottes mit der Menschheit in Christus reden.

Von dieser Grundperspektive der Geschichte des Kosmos und der Menschheit
her konnen wir als Christen auf jeden Fall sagen: Die neue und endgiiltige Phase
dieser Geschichte des Kosmos und der Menschheit besteht darin, daff mindestens
einmal im Menschen (wenn vielleicht auch sonst noch) die Welt zu sich selber und
zur Uberzeugung davon gekommen ist, daf} die Unmittelbarkeit zu ihrem letzten
Ursprung ihr eigentliches Ziel ist, und zwar nicht nur als Méglichkeit, die der
Freiheit des Menschen und der Menschheit angeboten ist, sondern auch als schon
jetzt in Zukunft durch die siegreiche Macht Gottes gegebene Wirklichkeit. Mit
anderen Worten: Die Geschichte des Kosmos ist, obzwar Freiheitsgeschichte

37



Karl Rabner SJ

seiend und bleibend, schon in eine Phase eingetreten, in der die Ankunft der Welt
bei Gott selber oder die Ankunft Gottes in seiner eigensten Wirklichkeit bei der
Welt schon unwiderruflich gegeben ist, wie auch, nebenbei bemerkt, das Zweite
Vatikanische Konzil ausdriicklich sagt.

Diese nicht mehr rickgingig machbare Begegnung von Gott und Welt ist nicht
nur ein Ereignis in der letzten Tiefe der Existenz kreatiirlicher Freiheitssubjekte,
sondern ist auch in kollektiver Geschichte in Erscheinung getreten und erst gerade
dadurch selber unwiderruflich geworden. Dieses Ereignis einer geschichtlich
gewordenen, endgiiltigen Einheit des frei sich selbst mitteilenden Gottes und des
diese Mitteilung frei annehmenden Menschen heifit konkret Jesus Christus, der
Gekreuzigte und Auferstandene, in dem der Dialog zwischen Gott und Kreatur zu
einer letzten und nicht mehr riickgangig zu machenden Verstindigung gekommen
ist. Da dieser Jesus als die Einheit des Zusagewortes Gottes und der glaubenden
Annahme dieses Zusagewortes immer in einer von ihm nie aufgegebenen Solidari-
tat mit den Menschen, der Menschheit handelt, ist dieses Ereignis der unléslichen
Einheit von Gott und Welt in thm auch heilsbedeutsam fir die Gesamtmenschheit.

In Jesus ist die unwiderrufliche und von Gott her siegreiche Selbstzusage Gottes
an die Welt als des schopferischen Urgrunds des Kosmos und als dessen wirklich in
sich selbst erreichbaren Zieles endgiltiges Ereignis geworden. Dieses kann nicht
mehr aus der Welt und ihrer Geschichte verschwinden und bleibt so in seiner
eschatologischen Unwiderruflichkeit in der unzerstérbaren Gemeinschaft der
Glaubenden, Kirche genannt, prasent. Die Kirche ist nicht bloff irgendeine Anstalt
zur Beforderung individueller Religiositit und Heilssorge der vielen einzelnen,
sondern ist zuvor und zuletzt in threm Glauben die sakramentale Prisenz der von
sich her siegreichen Selbstzusage Gottes an die Welt.

Die Heilige Schrift als Konstitutivum der Urgemeinde

Jetzt konnen wir endlich zum Verstindnis dessen gelangen, was wir die Heilige
Schrift nennen. Diese geschichtliche und unwiderrufliche Prasenz des eschatologi-
schen, nicht mehr riickgangig machbaren Heilswillens Gottes ist erst mit Jesus
Christus und der ihn umgebenden Urgemeinde des Glaubens gegeben. Die
geschichtliche Weiterexistenz dieser Glaubensgemeinde als der Prisenz des siegrei-
chen Heils Gottes ist wesentlich bezogen auf dieses einmalige und unwiederholba-
re Ereignis des Gottmenschen und der Urgemeinde. Diese bleibt fiir alle Zukunft
normativ.

Dies bedeutet aber gerade nicht ein partikulires religioses Phinomen in der
Menschheitsgeschichte, neben dem es letztlich gleichberechtigte andere solche
religiosen Phinomene und Objektivationen geben konnte; denn dieser Jesus und
seine urspriingliche Gemeinde sind ja gerade Ereignis und Bezeugung des Ankom-

38



Die Heilige Schrift — Buch Gottes und Buch der Menschen

mens bei dem unendlichen Gott in sich selber, des Ankommens nicht nur als
Moglichkeit, sondern auch als Wirklichkeit. Ein solches Ankommen hat grund-
satzlich von vornherein keine Konkurrenz neben sich, was ithre Inhaltlichkeit
angeht, und die geschichtliche Bezeugung dieses Angekommenseins durch Jesus
Christus hat faktisch vor ihm und neben ihm keine Konkurrenz und kann nach ihm
eigentlich keine mehr haben, weil iiber sie hinaus nichts mehr gesagt werden kann.

Die mit Jesus als der eschatologischen Selbstzusage Gottes notwendig gegebene
Urgemeinde mufl notwendigerweise so konstituiert sein, wie eine solche Gemein-
de in ihrer damaligen kulturellen Situation unvermeidlich konstituiert sein mufite,
und wie sie konstituiert sein muf}, wenn sie die normative Grofie und das bleibende
Richtmaf fiir die spitere, sich immer durch die Generationen erneuernde Glau-
bensgemeinde als der sakramentalen Heilsprisenz Gottes sein soll. Das heifit
konkret: Diese Urgemeinde ist mitkonstituiert durch ein Buch. Wir sagen: durch
ein Buch, ohne eine spitere Prazision dieser Aussage zu prajudizieren, was nachher
noch deutlich werden mufi.

Jedenfalls ist in der damaligen kulturellen Situation der Menschheit, die schon
zur Schrift und in etwa zum Buch gelangt ist, eine Glaubensgemeinde mit einem
gemeinsamen Glaubensbewufitsein nicht mehr denkbar als auch durch die Hilfe
des Buchs, in dem niedergelegt und ausgesagt wird, was geglaubt und gehofft wird,
also in einem Medium, in dem die einzelnen in ihrem Glaubensbewufitsein
kommunizieren und so eine Einheit bilden konnen, im Medium der Sprache und so
damals unweigerlich auch der Schrift und des Buchs. Die Urgemeinde des
Glaubens an Jesus ist in sich und in ihrer normativen Bedeutung fiir die Zukunftdes
Glaubens mitkonstituiert durch das Buch.

Wenn und insofern dieses Buch als ein Konstitutivum der Urgemeinde fiir ihre
normative Bedeutung fiir alle kommenden Zeiten verstanden wird und dabei
gleichzeitig, ja zuvor, diese Urgemeinde als die eschatologisch durch Gottes Macht
unwiderruflich gewirkte Prisenz der Heilszusage Gottes begriffen wird, lassen
sich, so meine ich, alle Aussagen des christlichen Glaubens tiber die Heilige Schrift
des Alten und Neuen Testaments verstehen, ohne daff diese Aussagen von der
Urheberschaft Gottes an der Heiligen Schrift, von der Inspiration, der Normativi-
tit, der Irrtumslosigkeit der Schrift einen mirakuldsen Beigeschmack haben, der
heute nicht mehr assimilierbar wire, und ohne daff den Christen der Hinweis auf
andere heilige Schriften in anderen groflen Kulturreligionen an dem Verstindnis
der Heiligen Schriften des Christentums irremachen mifite.

Die Heilige Schrift — Wort Gottes und Wort der Menschen

Zunichst einmal betont das Zweite Vatikanische Konzil ausdriicklich, daf} die
menschlichen Urheber der Heiligen Schriften des Alten und des Neuen Testaments

537



Karl Rabner S|

wirkliche Verfasser dieser Schriften sind und nicht blofle Schreiber eines Diktats,
durch das Gott allein ,,Urheber* der Heiligen Schrift wire. Wir konnen die Frage
hier beiseite lassen, ob man in einer katholischen Theologie der Schrift heute nach
dem Zweiten Vatikanischen Konzil von einer Verbalinspiration sprechen konne.
Jedenfalls hat Gott die Schriften nicht in dem Sinn diktiert, wie wir uns ein Diktat
zwischen zwei Menschen vorzustellen pflegen. Gott brauchte nicht durch eine
mirakulose Intervention Sitze in das Bewufltsein der Verfasser einschleusen. Wenn
die menschlichen Urheber der Schriften wirkliche Verfasser sind, dann mufl die
Urheberschaft Gottes an der Heiligen Schrift, die eindeutige Glaubenslehre ist und
bleibt, anders verstanden werden als eine Verfasserschaft. Verfasserschaft der
Schrift meint menschliche Verfasser, Urheberschaft Gottes mufl etwas anderes
meinen.

Man wird darum sagen diirfen: Wenn und insofern Gott in seiner von thm aus
ohne Aufhebung der menschlichen Freiheit unbedingt machtigen Gnade das
Heilsereignis Christi und der notwendig dazu gehdrenden Urgemeinde des
Glaubens konstituiert und so deren bleibende Normativitat will und garantiert,
und insofern zu dieser Urgemeinde und deren Normativitat die schriftliche
Objektivierung ihres Glaubens unbedingt gehort, ist Gott schon in wahrer Weise
Urheber der Schrift, hat er sie schon ,inspiriert” und garantiert ihre , Inerranz*, in
dem Sinn und mit den Grenzen, die mit der eigentlichen Aufgabe dieser Schrift
gegeben sind. Anders ausgedriickt: Gott in der Macht seiner Gnade wirkt die
Urgemeinde, er wirkt sie als bleibende Norm der kiinftigen Kirche, er wirkt sie als
sich selber objektivierend in bestimmten Schriften, die Norm der kiinftigen Kirche
sind, und er wirkt auf diese Weise eben diese Schriften.

So sind alle Moglichkeiten der Individualitit, Freiheit, Situationsbedingtheit
menschlicher Verfasser in der Urkirche offengelassen. Diese Menschen sind die
Verfasser. In den Schriften spiegelt sich ihre Individualitit; sie entstehen durch eine
theologische Reflexion auf die Erfahrung Jesu Christi als der endgultigen und
unwiderruflichen Selbstzusage Gottes in der Geschichte und Offentlichkeit selbst.
Diese Schriften haben oft einen, menschlich gesehen, zufilligen Entstehungs-
grund; sie sind nicht von vornherein unter einem menschlich bewufiten Grundsy-
stem einheitlich konzipiert; sie verraten eine Verschiedenheit von theologischen
Ausgangspunkten, Terminologien, Plausibilititen. Aber sie sind auch in ihrer
Vielfalt und Verschiedenheit giiltige Zeugnisse des Glaubens der Urgemeinde, und
so von der Vorsehung Gottes gewollt und hervorgerufen, in der von sich aus sich
durchsetzenden Heilsgnade als Norm des Glaubens der folgenden Kirche in ihren
Generationen.

Natiirlich hat es in der Urkirche ganz gewif} iiber die uns tiberlieferte Schrift
hinaus schriftliche Objektivationen des Glaubens der Urgemeinde gegeben, die
gewif} teilweise nicht als normative Objektivationen des Glaubens der Urgemeinde
hatten gelten konnen, die teilweise vielleicht auch als solche hitten anerkannt

40



Die Heilige Schrift — Buch Gottes und Buch der Menschen

werden konnen (wie zum Beispiel verlorengegangene Briefe des Paulus). Die
Scheidung zwischen schriftlichen Erzeugungen innerhalb der Urkirche, die einen
normativen Bezeugungscharakter fiir spitere Zeiten haben, und solchen, denen
dieser Charakter nicht zukommt, also die Konstitution und Abgrenzung. des
sogenannten Kanons der Schriften, muff dem Glaubensinstinkt der Kirche in der
Ubergangszeit zwischen der apostolischen und der nachapostolischen Zeit zuer-
kannt werden, und wir Spitere kdnnen nur nachtriglich feststellen, daf} diese
Scheidung einerseits sehr grofiziigig vorgenommen wurde, also auch Schriften in
den Kanon aufnahm, die aufzunehmen wir uns heute vielleicht nicht leicht
getrauen wiirden, und andererseits doch so streng war, dafd wir auch heute noch in
allen Schriften trotz ihrer betrichtlichen Verschiedenheit an Gesichtspunkten und
auch an christlich existentieller Tiefe ein echtes Corpus der Schrift als letztlich
cinhellige Bezeugung des christlichen Glaubens entgegennehmen kénnen.

Nachtriglich mufl nun noch etwas iiber das Alte Testament gesagt werden.
Insofern es die Heilige Schrift Jesu war und es einfach zur unmittelbar greifbaren
Vorgeschichte des christlichen Ereignisses gehort und als solche vom Christus-
ereignis anerkannt ist, gehort auch das Alte Trstament zur Heiligen Schrift des
Christentums. Wir Christen erreichen es von Christus her. Ob es fiir uns heute als
gottgewirkte Heilige Schrift unabhingig von Christus erreichbar wire oder ohne
Christus fiir uns in unserer eigenen Existenz- und Heilssituation nur als ein
vorderasiatisches, wenn auch noch so bedeutsames und in der friheren Geschichte
uniibertroffenes Dokument der Religionsgeschichte erfafit werden konnte, das ist
wohl eine Frage, die wir hier offenlassen kénnen.

Heilige Schrift ist das Alte Testament fiir uns in unserer konkreten Glaubens-
und Heilssituation, insofern es Heilige Schrift Jesu war und ,,Christum treibt®.
Damit ist die auch dariiber hinausgehende religiose Bedeutung des Alten Testa-
ments nicht geleugnet, sondern nur betont, dafl sie eben uns Christen faktisch von
Jesus her erreicht und fiir uns immer auch auf den Gekreuzigten und Auferstande-
nen hin gelesen werden mufi. Das Alte Testament als solches bezeugt trotz des
darin schon waltenden und sich offenbarenden Heilswillens Gottes noch nicht, dafl
dieser Heilswille Gottes nicht mehr in der Phase einer ambivalenten Heilsméglich-
keit, sondern in der Phase seines nicht mehr riickgingig machbaren Sieges bei uns
angekommen ist, und ist darum mit Recht Altes Testament genannt.

Die Schrift ist Menschenwort und Menschentat, insofern darin Menschen
bezeugen, dafl Gott nicht nur der geheimnisvolle und unheimliche Urgrund einer
Geschichte ist, die ins Unvorhersehbare weiterlauft, sondern dafl ihr Gott als ihre
absolute Zukunft entgegenliuft und sie in seine eigene Unendlichkeit und lichte
Unbedingtheit hineinliflt. Aber die Schrift ist Gottes Wort, insofern in diesem
Menschenwort nicht das und jenes bezeugt wird, was als Endliches Gott in freier
Schépfermacht tut, sondern Gott selbst in sich als unendliche Gabe an die Welt
bezeugt wird und solche Bezeugung nur méglich ist, wenn sie in einer iiber das

41



Karl Rabner S]

Gewohnliche der Schopfertatigkeit Gottes hinausgehenden einmaligen Weise von
Gott selbst bewirkt wird.

Wenn die Schrift nicht Gott selbst als siegreich sich durchsetzende Gabe durch
Gott selbst (Glaubenslicht genannt) bezeugte, wiirde sie nur iber von Gott
verschiedene Wirklichkeiten reden, auch wenn sie tiber diese in ihrer Beziehung zu
Gott handelte. Dann aber wire der Inhalt ihrer Aussage letztlich nicht von einem
Aussageinhalt verschieden, der auch durch blofi menschliche Rede (grundsitzlich)
erreichbar wire. Dann aber wire jener wesentliche Unterschied nicht mehr
gegeben von sonstiger menschlicher Rede, den die Schrift selber bezeugt. Natiir-
lich kann dieser wesentliche Unterschied der Schrift als Gottes Wort von tibriger
menschlicher Rede letztlich nur gedacht und aufrechterhalten werden, wenn ihre
wesentliche Bezogenheit auf das Kreuz und die Auferstehung Jesu erfafit wird, in
welchen eschatologischen Heilsereignissen allein innerhalb der Geschichte funda-
mental der Sieg der Selbstzusage Gottes an die Welt geschichtlich und so im Wort
gegeben ist, und weil dieses Wort der Schrift bei glaubigem Lesen nochmals von
dieser Selbstmitteilung Gottes getragen ist und so nicht nur Wort iiber Gott (wenn
auch von ihm autorisiert) und so nur menschliches Wort, sondern Wort Gottes
selber ist.

Natiirlich muf§ die Schrift, um das bei uns angekommene und Gott selbst
vermittelnde Wort Gottes sein zu konnen, auch vom Menschen reden, auch
Menschenwort iiber den Menschen sein. Dieses Menschenwort tiber den Men-
schen hat noch einmal auch in der Schrift die verschiedensten Dimensionen und
Verbindlichkeitsgrade, in denen der Mensch iiber sich reden, sich und seine
Geschichte bezeugen kann. Auch so kann vieles tiber den Menschen gesagt werden
in der Schrift, was wichtig und unter Umstinden auch immer fiir ihn giiltig bleibt.
Aber all das hat seine letzte radikale Verbindlichkeit und Bedeutsamkeit dadurch,
dafl es im Kontext der Aussage geschieht, dafl Gott selber in seiner eigenen
Unendlichkeit und Unbedingtheit sich nicht nur dem Menschen als Heilsmoglich-
keit angeboten hat, sondern von sich aus siegreich diese Moglichkeit realisiert. Alle
christliche Anthropologie, die wirklich schriftgemafl sein will, darf diese letzte
Begriindung ihrer selbst nie vergessen und mufl die von der Sache selbst her
gegebene Verschiedenheit ihrer Verbindlichkeitsgrade immer mitbedenken, eine
Verschiedenheit, die durch die Geschichtlichkeit des Menschen schon immer
gegeben ist.

Die Heilige Schrift als Buch
Die Schrift als Wort Gottes, das christliche Buch des Alten und Neuen

Testaments, war gewif§ grundsitzlich schon gegeben mit und in der Kirche der
apostolischen Zeit als des fiir immer normativen Beginns der eschatologischen

42



Die Heilige Schrift — Buch Gottes und Buch der Menschen

Phase der Heilsgeschichte tiberhaupt. Aber wenn wir schon vom Buch der Heiligen
Schrift sprechen, brauchen wir wohl nicht zu tbersehen und tun der Ehre der
Heiligen Schrift als Buch kein Unrecht an, wenn wir darauf reflektieren, daf} dieses
Buch als Buch noch eine Geschichte gehabt hat, in der ihr eigentliches Wesen noch
einmal radikaler als vorher verwirklicht wurde. Die Schrift ist eine Botschaft an alle
und an jeden einzelnen. Dieser Charakter der Schrift wird aber radikaler realisiert,
wenn diese Schrift unmittelbar wirklich zu jedem und iiberallhin gelangen kann.
Das aber st doch eigentlich erst gegeben, wenn die Schrift ein Buch geworden ist,
das leicht und praktisch so vervielfaltigt werden kann, daf} es das Buch iiberall und
von jedem wird, also erst durch die sehir tiefgreifende Zisur der menschlichen
Geistesgeschichte, die mit dem Namen Gutenberg bezeichnet wird.

Vor der Erfindung des Buchdrucks gab es Schrift, aber die Schrift nicht als Buch
fiir jedermann, was sie eigentlich sein will, wenn auch die katholische Kirche das
reflex nur in einem langen und mithsamen Prozef! deutlich genug erfafite und erst
eigentlich im Zweiten Vatikanischen Konzil ausdriicklich sagte, dafl sie die Schrift
als Buch in der Hand von jedermann wiinsche, wihrend sie vorher die Schrift fast
ein wenig wie eine Geheimschrift behandelte, die nur zum Gebrauch der Experten
in der Theologie und der amtlichen Verkiindigung dienen sollte. Erst von dem
Ende des 15. Jahrhunderts an war die Schrift im Stadium der vollen Realisation
ihres eigenen Wesens. Jedes Buch, jede Bibliothek und jede Buchhandlung sagen
fir den, dem die Geschichte ihre radikale Bedeutung als Heilsgeschichte des
Ewigen Lebens hat, dafl das Wort Gottes als im Menschenwort inkarniert zu
seinem vollen Wesen gekommen ist, in dem es Buchwort wurde.

Besinnen wir uns zum Schlufl dieser Uberlegungen noch einmal auf ihren
Anfang zuriick. Die ungeheure, atemberaubende Geschichte des Kosmos hat ihren
letzten Sinn darin, dafl innerhalb dieser Geschichte scheinbar blof punktférmig
unzihlige Geschichten des Geistes und der Freiheit sich ereignen konnen, in denen
ebensooft die Geschichte des Kosmos selber grundsitzlich zu sich selber kommt.
Und diese unzahlige Male sich ereignende Geistes- und Freiheitsgeschichte als
Zusichkommen des Kosmos ist gleichzeitig und in einem die Geschichte der
Selbstmitteilung Gottes als absoluter Zukunft an diese Geschichte der Freiheit und
des Geistes des Kosmos. Das endgiiltige Ergebnis all dieser zu Gott als solchem
selber vordringenden Geschichte des Geistes und der Freiheit, in der der Kosmos
erst zu sich selber kommt, heifit das ewige Reich Gottes. In dieser Geschichte des
Kosmos, des Geistes und der Freiheit ist aber der unwiderrufliche Sieg dieser
Geschichte schon bezeugt und er hat auch schon als er selber begonnen. Dieser
Anfang der seligen Vollendung des Kosmos heifdt Jesus Christus, der durch seinen
Tod hindurch Auferstandene. Die bleibende Gegenwart dieses siegreichen Zusage-
wortes Gottes in Jesus Christus heifit die Kirche derer, die an diesen Jesus glauben,
ihn und in ihm Gott selber lieben und mit ihm in die Unbegreiflichkeit Gottes
hinein in Hoffnung sterben.

43



Karl Rabner S]

Diese ganze Zeugenschaft, in der die Wirklichkeit des Bezeugten schon gegen-
wartig ist, hat aber entsprechend dem leibhaftigen Wesen des Menschen von Gott
selber her eine inkarnatorische Objektivation. Und diese heifit Heilige Schrift. Sie
mufd natiirlich glaubend gelesen werden, sonst wire sie auch nur ein Menschen-
buch, das vom Feuer des Gerichts verzehrt werden wird; thr Wort mufl immer
wieder im sakramentalen Wort und im Wort der Verkiindigung aktualisiert
werden. Aber weil die Geschichte der Menschheit nicht nur Geschichte der
Menschen, sondern auch die Geschichte Gottes selber ist (unvermischt, aber
ungetrennt), darum gibt es in der Geschichte der Menschheit nicht nur Bildwerke,
Bauten, Dichtungen, Biicher, in denen der Mensch sein eigenes Wesen zur
Erscheinung bringt, um es zu verwirklichen, sondern gibt es auch iiber den
Menschen Jesus und seine Geschichte hinaus ein Buch, das in Wahrheit Buch
Gottes genannt werden muf}, weil darin durch Gott selber Gott fiir uns als Ewiges
Leben verbrieft ist.

44



