Jacob Kremer

Erlsung von Stunde und Tod

Die Antwort auf die Frage ,,Was heifit Erlosung?“ hdngt aus der Sicht des Neuen
Testaments wesentlich von dem Bekenntnis zu Jesus Christus als unserem Erloser
ab. Erst vom Glauben an den gekreuzigten und auferstandenen Herrn gelangten
die Apostel zum vollen Verstindnis dessen, was sie bislang als Erlosung erhofft
hatten.

Wie die Verfasser der neutestamentlichen Schriften dies auffafiten, lafit sich im
Rahmen dieses Beitrags nur fragmentarisch behandeln. Doch selbst eine Betrach-
tung nur ausgewihlter Texte kann verbreitete Mifiverstindnisse der christlichen
Erlésungsbotschaft korrigieren und ihre bleibende Aktualitit aufzeigen. Dies ist
vor allem dann der Fall, wenn wir die Vielfalt der biblischen Aussagen bedenken
und mehr, als es sonst oft geschicht, auf die Metaphorik der verwendeten Begriffe
und die Symbolik der Schilderungen achten.

Jesus Christus — unser zukiinftiger Erloser

Die iltesten Bezeichnungen Jesu als Retter und Erléser stehen in Texten, die von
einer zukiinftigen Erlésung sprechen. Markante Beispiele dafiir sind folgende:

1. In der alten Wiedergabe des Echos auf die Predigt Pauli in Thessalonich heifit
es: ... wie ihr ench von den Gitzen zu Gott bekehrt habt, um dem lebendigen und
wahren Gott zu dienen und seinen Sohn vom Himmel her zu erwarten, Jesus, den er
von den Toten auferweckt bat und der uns dem kommenden Zorn entreifit®
(1 Thess..1, 9%):

Hier wird als Wirkung der Mission zunichst die Bekehrung der Heiden von den
Gétzen zu Gott genannt, ,,um dem lebendigen und wahren Gott zu dienen®. Dies
erwarteten damals auch die jiidischen Prediger von den Heiden, die sich dem
Glauben Israels anschliefen wollten. Die christliche Mission unterscheidet sich
davon durch das, was noch parallel dazu — sozusagen als eine Konkretisierung des
,Gott dienen“ — gesagt wird: ,um seinen Sohn vom Himmel her zu erwarten,
Jesus,... der uns aus dem kommenden Zorn rettet.“ Warteten die Israeliten auf
Jahwe (bzw. in jiidischer Zeit auf den Messias als dessen Gesandten) und erhofften
sie von ihm das Heil (vgl. Ps 130), so warten die zum Christentum Bekehrten auf
Jesus, den auferweckten Sohn, damit er sie rette, und zwar ,aus dem kommenden
Zorn“.

239



Jacob Kremer

Gemeint ist mit dem ,kommenden Zorn“ das Zorngericht Gottes iiber eine
Welt, die wegen ihrer Siinde — menschlich gesprochen — den Zorn Gottes, das heifit
sein vernichtendes Urteil, fiirchten muff. Die friihe christliche Predigt setzt also mit
dem Judentum voraus, dafl wir Menschen uns infolge von Schuld, und nicht etwa
wegen eines Unfalls oder einer auflermenschlichen Tragodie, in einem Zustand
befinden, wie er Gen 3 so anschaulich von den Stammeltern geschildert wird: Das
Vertrauen zu Gott ist gebrochen, so daff sie Gott und seine Reaktion (menschlicher
Vorstellung gemif) als ,Zorn“ fiirchten und sich vor ihm verbergen. Die
Abwendung des Menschen von Gott in der Siinde fithrt also zu der nicht
unberechtigten Angst vor einer Abwendung Gottes vom Menschen, das heifit vor
einer ewigen Existenz ohne Gott. Fiir eine solche gott-lose Existenz ist der
biologische Tod nur ein schwaches, aber bezeichnendes Symbol. Diese Bedrohung
des Siinders durch den ,,Zorn Gottes®, das heifst ein Gericht Gottes, das die unheile
Situation der Absonderung von Gott aufdeckt und besiegelt, wird auch in vielen
anderen Texten ausgesprochen und war ein Thema der jiidischen und auch der
christlichen Predigt (vgl. z. B. Rém 5, 9; Apg 2, 21, 40; besonders auch die Bilder
der Apokalypse, etwa Offb 6, 17; 11, 18; 16, 19; 19, 15).

Nach den Worten von 1 Thess 1, 10 warten die Christen auf Jesus, den
auferstandenen Sohn, damit er sie aus bzw. vor diesem Zorn errettet, das heifdt sie
vor dem drohenden Gericht und dessen vernichtender Wirkung bewahrt. Wie er
dies tun wird, ist hier ebensowenig gesagt wie Rom 5, 9. Vielleicht ist an die
jiidischen Vorstellungen von einem Fiirsprecher im Gericht gedacht (vgl. die
Fiirsprache Abrahams nach Gen 18, 21-33). Dies kann Rém 8, 33{. nahelegen;
denn dort erwihnt Paulus einen Anklager der Gerechten Gottes und verweist
trostend auf den zur Rechten Gottes weilenden Auferstandenen, ,der fiir uns
eintritt”. Paulus deutet dort aber auch an, daff Christus uns nicht verurteilt und ihm
somit eine richterliche Funktion zukommt. Von einer Richterfunktion des aufer-
standenen und wiederkommenden Herrn ist ausdricklich in vielen anderen Texten
die Rede (z. B. 2 Kor 5, 10; Apg 10, 42; 17, 31 und das Bild des Endgerichts — ein

Bild unter vielen anderen — Mt 25, 31—46).
2. Mitden erwihnten alten Belegen fiir das urkirchliche Warten auf Jesus alsden

Retter aus dem kommenden Gericht und als Richter ist eine andere Textgruppe
verwandt, zugleich aber davon verschieden: , Denn unsere Heimat ist im Himmel,
von dorther wir auch als Erloser den Herrn Jesus Christus erwarten, der unseren
Leib der Niedrigkeit dem Leib seiner Herrlichkeit gleichgestalten wird gemafd der
Kraft, mit der er sich alles unterwerfen kann* (Phil 3, 20f.).

Der vom Himmel her erwartete Herr wird ,,Erloser” genannt. (Es ist die einzige
Stelle, wo in den alten Paulusbriefen das Substantiv ,,soter” verwendet wird.) Sein
erlosendes Wirken besteht in der schépferischen Umwandlung unseres , Leibes der
Niedrigkeit“ (des Todes) in einen Leib, der ,gleichgestaltet [ist] dem Leib seiner
Herrlichkeit*. Paulus meint damit dasselbe, was er 1 Kor 15, 51ff. iiber die

240



Erlosung von Siinde und Tod

Verwandlung aller bei der Parusie schreibt, ,wenn... dies Vergingliche Unver-
ginglichkeit anzieht und dies Sterbliche Unsterblichkeit anzieht* (V. 54), der
irdische Leib (soma psychikon) also in einen {iberirdischen Leib (soma pneumati-
kon) verwandelt wird (V. 44), und zwar durch den, der selbst seit seiner
Auferstehung ,lebenspendender Geist“ (pneuma zoopoioun) ist (V. 45). Indem
Christus uns so aus unserer Todesverfallenheit befreit und Anteil an seinem
,pneuma®, d. h. der gottlichen Doxa, gibt, besiegt er den Tod und nimmt er dem
Sterben den Stachel, das heifit die Absonderung von Gott als Folge unserer Siinde
(V. 56). Mit anderen Worten und in anderen Bildern ist also Phil 3, 20f. und 1 Kor
15, 5157 dasselbe ausgesagt, was 1 Thess 1, 10 als endzeitliche Rettung vor dem
kommenden Zorn bezeichnet wird.

3. Uber unsere zukiinftige Erlosung durch Jesus Christus schreibt Paulus auch
Rom 8, 22-24a. Wie die ganze Schépfung noch auf die Befreiung von der
Knechtschaft der Verderblichkeit wartet, stohnt und in Wehen liegt, ,.s0 seufzen
auch wir in unserem Herzen, die wir schon als Erstlingsgabe den Geist besitzen, da
wir die Sohnschaft erwarten, die Erloung unseres Leibes (Rom 8, 23).

Die Gegenwart ist auch fiir die Christen, die bereits durch die Gabe des Geistes
in der Taufe zu Kindern Gottes wurden (vgl. 8, 15), noch eine Zeit der Drangsal,
der Unfreiheit und Knechtschaft (vgl. 2 Kor 5, 4). Wir sind, wie Paulus es
anschliefend erliutert, erst ,auf Hoffnung hin erlost“ (8, 24 a). Die Hoffnung wird
dann erfiillt, wenn wir von unserem Leib der Niedrigkeit befreit werden; so ist die
Wendung ,Erlosung unseres Leibes® zu interpretieren, nicht etwa als Befreiung
von unserem Leib. Wie Paulus kurz darauf angibt, sind wir ja dazu bestimmt, dem
Bild des Sohnes Gottes ,.gleichgestaltet zu werden, ,damit er der erste unter vielen
Briidern sei“ (8, 29). Diese Sicht der Parusie als ,,Erlosung® ist offenbar beeinflufit
durch damals verbreitete apokalyptische Bilder von einer endzeitlichen Rettung.
Sie hat auch ihren Niederschlag in der lukanischen Wiedergabe der Endzeitrede
Jesu gefunden: ,,Wenn dies beginnt, dann richtet euch auf und erhebt euer Haupt;
denn es naht eure Erlosung® (Lk 21, 28).

Die herangezogenen Texte zeigen: Was die Juden fiir die Endzeit von Jahwe
bzw. seinem Gesandten erwarteten und oft heute noch ersehnen, das erhoffen die
Christen fiir die Parusie von Jesus Christus als ihrem Erloser. Es geht also fiir die
Christen eindeutig nicht um eine politische Befreiung, ein Aufrichten des Gottes-
reichs auf dieser Erde (vgl. Apg 1, 6), sondern um die Errettung aus dem drohenden
ewigen Tod und Verderben. Diese Erlosung geschieht dadurch, dafl Christus uns
nicht verurteilt, sondern Anteil an seiner gottlichen Herrlichkeit gibt und wir nicht
mehr der Gewalt des Todes unterliegen (vgl. noch die vielen Verwendungen von
retten [sozein] in Hinblick auf die endzeitliche Errettung vom Verderben 1 Thess 5,
8; 1 Kor 5, 5; R6m 13, 11; Phil 1, 28; bes. auch 1 Petr 1, 41.).

241



Jacob Kremer

Jesus Christus — Erloser kraft seines Todes und seiner Auferstehung

1. Der Grund fiir das zuversichtliche Warten auf den kommenden Erl6ser und
die Hoffnung auf die Erlosung ist der Glaube daran, dafl diese Erlésung schon
wesentlich in Jesu Tod und Auferstehung geschehen ist und sie den Getauften
bereits anfanghaft zuteil wurde. Diese Verbindung zwischen schon geschehener
und noch ausstehender Erlosung ist sehr deutlich im Romerbrief ausgesprochen:
,Gott erweist seine Liebe zu uns dadurch, dafy Christus fiir uns starb, als wir noch
Sinder waren. Um wieviel mehr werden wir durch ihn vom Zorn erlost werden, da
wir jetzt durch sein Blut gerechtfertigt wurden“ (Rom 5, 8~10). Weil wir schon
durch Christi Tod gerechtfertigt und erlost wurden, diirfen wir hoffnungsvoll der
kommenden Erlosung entgegenblicken: Als schon jetzt durch Christi Blut Ver-
sohnte diirfen wir damit rechnen, erst recht durch sein Leben vom kommenden
,Zorn® erlést zu werden. (Christliche Hoffnung hat in dieser schon geschehenen
Erlésung ihren Grund.)

Der Apostel zieht damit im fiinften Kapitel des Romerbriefs eine Folgerung aus
dem, was er bisher iiber die Rechtfertigung durch Jesus Christus dargelegt hat.
Dabei betont er unter anderem — dies ist besonders im Blick auf einige Miffdeutun-
gen christlicher Erlosungslehre zu beachten —, daf§ Gott uns schon vor dem Tod
Jesu geliebt hat, er also nicht den Kreuzestod benétigte oder forderte, um gnidig
gestimmt zu werden. Jesu Tod ist vielmehr Beweis der Liebe Gottes zu uns
Siindern: ,Gott hat seine Liebe zu uns darin erwiesen, dafl Christus fiir uns
gestorben ist, als wir noch Siinder waren (R6ém 5, 8; vgl. V. 10; Joh 3, 16). Der
Ausdruck ,Verséhnung® bezeichnet zwar die Aufhebung eines Feindschaftsver-
hiltnisses, doch besteht die durch Jesus Christus gewirkte Versohnung nicht in
einer Umstimmung oder Anderung Gottes, damit er etwa ablafit von seinem Zorn,
sondern in einer Aufhebung der Siinde, das heifit einer Anderung und Umwand-
lung der Ungerechten zu Gerechten (vgl. 2 Kor 5, 18).

2. Dies ist auch der Sinn des Textes, in dem Jesu Tod ausdriicklich als ,Stihne®
bezeichnet wird: ,Denn alle haben gesiindigt und entbebren der Herrlichkeit
Gottes. Umsonst sind wir gerechtfertigt worden durch seine Gnade durch die
Erlésung in Jesus Christus; den Gott hingestellt hat zur Siibne(stitte) durch den
Glauben in seinem Blut zum Erweis seiner (Heils)gerechtigkeit. .., damit er gerecht
(trew) sei und den gerecht mache, der an Christus glaubt“ (Rém 3, 23-26).

Auf den ersten Blick scheint hier Jesu Tod am Kreuz (,,in seinem Blut“) nach Art
eines Sithneopfers aufgefafit zu werden, wie solche bei den Heiden iiblich waren:
Durch die Schlachtung von vielen Opfertieren (u. U. Hekatomben) oder gar eines
Menschen meinte man, die erziirnten Gotter besinftigen zu konnen (vgl. die Sage
von der Opferung Iphigenies, der Tochter des Agamemnon).

In der Bibel ist aber etwas ganz anderes ausgesagt: Zunichst heifit es, dafl alle
Menschen dadurch vor Gott als Siinder stehen, weil ihnen die Herrlichkeit Gottes

242



Erlosung von Siinde und Tod

fehlt, das heifit: Sie stehen nicht im Glanz und der Nihe Gottes, wie es sein sollte
(V. 23), und sind dadurch dem Tod verfallen; aus diesem Stand der Ungerechtigkeit
(vgl. 5, 2) werden sie nicht durch eigene Leistung, auch nicht durch eigene Opfer,
befreit, sondern, wie Paulus betont (vermutlich unter Erganzung einer vorgegebe-
nen Formulierung), ,umsonst® und ,durch seine Gnade® (V. 24). Dieser Erweis
der Gnade Gottes wird ihnen zuteil ,durch die Erlosung in Christus Jesus®, also
durch die Befreiungstat, die der Rettung und dem Erwerb Israels aus Agypten
entspricht; diese Rettungstat Gottes wird nimlich im Alten Testament und
Judentum vornehmlich mit »Erlosung® bezeichnet; sie galt und gilt bei Juden heute
noch als Vorbild der endzeitlichen Rettung.

Inwiefern sie durch Jesus Christus geschah, wird hier in dem stilistisch
iiberladenen Satz ausgedriickt: ,Den Gott als Siihne bestimmte, durch den
Glauben, in seinem Blut, zum Erweis seiner Gerechtigkeit“ (V. 25f.). Die
stilistische Schwerfilligkeit hingt hier wie V. 24 vermutlich damit zusammen, daf
Paulus vorgeformte Wendungen, vielleicht aus der Abendmahlsiiberlieferung,
aufgegriffen und erginzt hat. ,Sithne®, womit das griechische Wort ,hilasterion®
wiedergegeben wird, ist ein Begriff der jiidischen Opfersprache und bezieht sichim
Alten Testament (anders als im aufferbiblischen Bereich) auf einen Ritus, durch den
jemand von einer Last und Todesverfallenheit befreit wird. Thre Wirkung zielt
nicht auf eine Anderung bei Gott, sondern im Menschen hin. An unserer Stelle ist
mit ,Siihne®, wie heute viele Exegeten vertreten, die ,Siihnestitte” gemeint (der
Deckel der Bundeslade als Thron Gottes) und wird auf den Ritus am jihrlichen
Vershnungstag angespielt: Durch das Besprengen der Sithnestitte im Tempel mit
Opferblut wurde der Bund mit Gott erneuert (Lev 16, 14£. 19; vgl. Ex 24, 6-8).

Wenn hier Jesu Blut (sein Sterben) als Sithne bezeichnet wird, heifit das: Durch
sein Blutvergiefen hat er den Bruch zwischen Gott und Mensch aufgehoben
(Tilgung der Schuld) und den Bund erneuert. Diese Bundeserneuerung wird den
Menschen zuteil, wie Paulus ausdriicklich bemerkt, ,,durch Glauben®, das heifit
indem die Horer des Evangeliums sich zu dem Gekreuzigten bekennen und ihren
Glauben in der Taufe besiegeln. Wenn es ferner heifit ,zum Erweis seiner
Gerechtigkeit®, ist damit nicht eine Demonstration von Strafgerechtigkeit ge-
meint, sondern gemifl dem sonstigen Gebrauch von ,Gerechtigkeit* im Alten
Testament und Judentum Gottes Treue zu seiner Verheiffung (vgl. Jer 9,24; Neh 9,
7-8 u. 6.). Die anschliefenden nicht leicht verstindlichen Worte deuten zumin-
dest an, daf Jesu Sterben eine Uberbietung des jahrlich wiederholten Ritus am
Versshnungstag und aller anderen jiidischen Opfer ist; denn seine Wirkung ist
nicht auf einen bestimmten Geltungsbereich eingeengt, sondern gilt fiir alle Zeiten
und alle Menschen, die glauben.

Diese universale Heilsbedeutung des Todes Jesu, der alle bisherigen Opferriten
iiberbietet, wird in der Passionserzihlung dadurch angedeutet, dafl in der Todes-
stunde Jesu der Vorhang des Tempels zerrif (Mk 15, 38), ein Bild fiir die

243



Jacob Kremer

Hinfilligkeit aller dort bislang dargebrachten Opfer. Der Hebrierbrief hat die
alttestamentliche Opferterminologie aufgegriffen und damit die Einmaligkeit
sowie Einzigartigkeit von Jesu Tod ausgedriickt: Jesus ist nicht bloff Stthneopfer,
sondern auch der darbringende Opferpriester (vgl. bes. Hebr 5, 1-6; 7, 26-28).
Bei all diesen Texten ist zu beachten, daff die Begriffe ,Opfer” und ,,Stihne* hier
einen anderen Inhalt haben als bei anderen Religionen und selbst in alttestamentli-
chen Texten.

3. Wie sehr sich das biblische Verstindnis des Todes Jesu als ,Siihne“ und
,Opfer® von landliufigen, an auflerbiblischer Opferterminologie orientierten
Auffassungen unterscheidet, lehrt auch eine sorgfiltige Exegese der Texte, die von
einem stellvertretenden Tod Jesu sprechen. In der alten, Paulus schon vorgegebe-
nen Zusammenstellung der Kernpunkte christlicher Verkiindigung heifit es:
,Christus starb fiir unsere Siinden“ (1 Kor 15, 3; vgl. Gal 1, 4). Entgegen der
naheliegenden jiidischen Interpretation des schmachvollen Kreuzestodes als Fluch
oder Strafe (vgl. Gal 3, 13; Dtn 21, 23) wird hier Jesu Sterben mit den Siinden der
Menschen in Verbindung gebracht, ohne dafl niher bestimmt wird, ob dies bloff
ihretwegen (also durch sie verursacht) oder auch zwecks ihrer Tilgung geschah.
Diese christliche Deutung des Todes Jesu war Paulus auch in der Fassung ,fiir
euch® (z.B. 1 Kor 11, 24) bzw. ,fiir uns® (z. B. Rom 5, 8) bekannt, die bei
Beriicksichtigung alttestamentlicher Texte den Gedanken an eine Stellvertretung
nahelegt (z. B. Jes 53, 10-13).

Dies wird oft in dem Sinn ausgelegt, daff auf Jesus die Schuld regelrecht wie auf
einem Siindenbock abgeladen worden sei (vgl. Lev 16, 21f.) und er sozusagen als
Ersatzmann den Zorn und Fluch Gottes erfahren habe. Als Belege dafiir werden
aufler Wendungen aus den Gottesknechtliedern (Jes 53, 10-13) die beiden Texte
herangezogen, wo es heifit, daff Christus ,fiir uns [zum] Fluch“ (Gal 3, 13) bzw.
Lfiir uns [zur] Siinde“ (2 Kor 5, 21) wurde. Dabei wird leider die metaphorische
und zum Teil rhetorische Diktion aufler acht gelassen; dies gilt besonders fiir
manche Auslegung der Worte iiber den Gottesknecht (z. B. 1 Petr 2, 24f.).

Dafl die verbreitete simple Interpretation dieser Texte der Bibel nicht gerecht
wird, erhellt schon die daraus zu ziehende Konsequenz: Gott diirfte dann
niemanden mehr verurteilen, weil alle Schuld schon gesiihnt ist. Aber vor allem
eine paulinische Ausfaltung des ,fiir uns“ vermag dies zu verdeutlichen: , Denn die
Liebe Christi hat uns ergriffen, da wir dieses erkannt haben: Einer ist fiir alle
gestorben, also sind alle gestorben; und fiir alle ist er gestorben, damit die Lebenden
nicht mebr fiir sich selbst leben, sondern fiir den, der fiir sie starb und auferstand* (2
Kor 5, 14f.).

Bei der Verteidigung seines unermiidlichen Einsatzes zieht Paulus hier aus dem
Kerygma ,einer ist fiir alle gestorben nicht die Folgerung ,also brauchen wir nicht
mehr zu sterben; er folgert vielmehr: ,,also sind alle gestorben®. Jesu Tod ist also
nicht ein Ersatz fiir den Tod aller — etwa wie P. Maximilian Kolbe ersatzweise fiir

244



Erlésung von Siinde und Tod

einen zum Tod Verurteilten starb; das ,fur alle bedeutet vielmehr: Jesus stirbt als
der eine, dessen Tod das Sterben aller mitbedingt. Paulus kann das nur schreiben,
weil er iiberzeugt ist: Der auf Golgota Hingerichtete war nicht einfach ein Mensch
wie alle anderen; er nimmt vielmehr innerhalb der Menschheit eine ganz besondere
Stellung ein. Diese sieht Paulus im Gegeniiber zu der Bedeutung, die seiner Ansicht
nach Adam als dem ersten Menschen gebiihrt, durch den nach jidischer Auffas-
sung der Tod auf alle Menschen kam (vgl. Rom 5, 12, 18; vgl. 1 Kor 15, 211.). Jesu
Tod am Kreuz kommt daher eine Dimension zu, die alle Menschen betrifft; sie
werden in seinen Tod hineingezogen; dies geschieht freilich nach Paulus nicht
automatisch, sondern dadurch, daff wir uns durch die Taufe in die Todesgemein-
schaft hineinnehmen lassen (vgl. Rom 6). Fiir Paulus wie fiir die gesamte Urkirche
war dieser Gedanke nicht so schwer verstindlich wir fiir uns heute, da ihnen das
Motiv der Stellvertretung vom Alten Testament her schon vertraut war, zum
Beispiel bei Abraham (Gen 12, 3; 18, 18; 22, 18), Mose (Ex 32, 32; 33, 4—6) und
besonders der Gestalt des Ebed Jahwe (Jes 52, 13-53, 12).

Als Ziel des ,Mitsterbens mit Christus gibt Paulus an: ,Damit wir nicht mehr
fiir uns leben, sondern fiir den, der fiir uns starb und auferstand.“ Hier ist ein
Doppeltes zu beachten: 1. Ohne dafl vorher von Auferstehung die Rede war, heifit
es hier sozusagen in einem Atemzug: ,starb und auferstand®; dies ist ein Hinweis
darauf, daf} Paulus Jesu Tod und Auferstehung als Einheit sieht und Auferstehung
auch oft dort mitgedacht ist, wo ausdriicklich nur vom Tod die Rede ist (z. B. 1
Kor 11, 26: ,,den Tod des Herrn verkiinden, bis er kommt*). 2. Jesu Sterben fiir alle
zielt darauf hin, daf} alle Lebenden jetzt ganz fiir den Gekreuzigten und Auferstan-
denen leben, um an seinem Sterben und Leben Anteil zu erhalten.

Der Apostel erliutert diese Aussage im folgenden, indem er erklart, dafl wir jetzt
alle dank Jesu Tod und Auferstehung eine neue Schopfung sind, dafl dies alles von
Gott her gewirkt worden ist, der durch Christus die Welt mit sich versdhnte. Als
Zusammenfassung der Botschaft von dieser Versohnung, die ihm durch seine
Bestellung zum Diener der Versdhnung (vgl. 2 Kor 5, 18f. mit 3, 6{f.) anvertraut
ist, schreibt er dann: ,,den, der Stinde nicht kannte, hat er (Gott) fiir uns zur Siinde
gemacht, damit wir Gottes Gerechtigkeit werden durch ihn“ (2 Kor 5, 21). Das
heiflt: Gott hat Jesus, den Siindenlosen, die Folge der Siinde, namlich den Tod,
ertragen lassen, damit wir durch sein Sterben und Auferstehen aus unserer Stinde
und Ungerechtigkeit befreit werden und Anteil an der Gerechtigkeit Gottes (dem
Leben Gottes) erhalten.

4. Die in dem zuletzt besprochenen Text angeklungene Verbindung von Jesu
Tod und Auferstehung wird auch in einem anderen Text ausgesprochen, der wohl
zur iltesten und im Kern schon vorpaulinischen Predigt gehort: ,der hingegeben
wurde wegen unserer Siinden und auferstand wegen unsever Gerechtigkeit“ (Rém
4, 25),

Die erste Hilfte schliefit sich eng an die alte Tradition an, die iiber Jesu Tod mit

245



Jacob Kremer

dem vieldeutigen Terminus ,,paredothe® (traditus est) sprach: Jesus wurde ,,verra-
ten®, von den amtlichen Stellen seines Volkes den Heiden ,ausgeliefert” und von
Pilatus schlieflich den Soldaten zur Kreuzigung ,iibergeben. In Zusammenschau
mit der Formulierung in Jes 53 konnte darin sogar das ,Hingeben“ des Sohnes
durch Gott und schliefilich Jesu eigene ,,Hingabe“ mitgehort werden (vgl. Gal 1, 4;
2,20). Diese Hingabe in den Tod geschah wegen bzw. fiir unsere Stinden, veranlaft
durch sie und im Blick auf ihre Tilgung. Die zweite Vershilfte, die parallel dazu
formuliert ist, sagt aus, dafl Jesus auferstand oder auferweckt wurde (beide
Ubersetzungen sind méglich), um uns gerecht zu machen, das heifit aus der Siinde
zu befreien und Anteil an seinem Leben zu geben. In Verbindung mit anderen
Texten heifdt das: Durch Jesu Auferstehung wird uns sein Geist vermittelt, der
gerecht macht und Angeld des ewigen Lebens ist.

Diese enge Bindung der Erlésung an Jesu Tod und Auferstehung wird besonders
deutlich im Johannesevangelium ausgesprochen. Bekanntlich deutet der vierte
Evangelist den Argernis erregenden Tod Jesu als ,die Erhdhung®; er sieht Jesu
Kreuzigung in der alten Erzihlung von der Schlange, die in der Wiiste erhoht
wurde und den zu ihr Aufblickenden Gesundheit verlieh, bildhaft vorgezeichnet
(3, 141.). Wer an Jesus Christus glaubt, erhilt durch ihn Leben. Wie das geschieht,
deutet er Joh 20, 22 an, indem er die osterliche Verleihung des Pneuma unter
Bezugnahme auf das Einhauchen des Lebensodems im Schopfungsbericht schil-
dert. Den Menschen fehlt der gottliche Lebensodem; ihre ,,Stinde der Welt* nimmt
er als ,das Lamm Gottes® hinweg (1, 29); denn er stirbt als das wahre Osterlamm,
an dem kein Bein zerbrochen wurde (19, 33—37), in der Stunde, als die Osterlim-
mer geschlachtet werden, und wird dadurch zur Quelle des lebenspendenden
Pneuma. Darauf weisen die Offnung der Seite und das Herausstrémen von Blut
und Wasser symbolhaft hin (so 19, 34 mit 7, 37-39; vgl. vielleicht auch 19, 30).

Dieser Uberblick iiber die Verkiindigung der Erlésung durch Jesu Tod und
Auferstehen ist noch in vieler Hinsicht zu erginzen; besonders miifite noch von der
paulinischen Aussage iiber die Erlésung vom Gesetz gesprochen werden (Gal 3,
121.; 4, 5). Aber bereits die angefiihrten Texte lehren uns: Die Aussagen iiber Jesu
Tod als Sithne und Opfer diirfen nicht nach dem Modell auflerbiblischer Siihne-
und Opferriten gedeutet werden; es geht nicht um ein Gnidig-Stimmen Gottes,
sondern um die Tilgung von Schuld und Siinde, Gerechtmachung, Heiligung und
Vermittlung gottlichen Lebens. Diese erste Erlosung, die den einzelnen in Taufe
und Leben aus dem Glauben zugeeignet wird, ist Unterpfand und schon Anfang
der endzeitlichen und endgiiltigen Erlosung. Sie fordert den Glauben an Jesus
Christus, ohne den wir Menschen in unserer Siinde dem Tod preisgegeben sind.
Fiir Paulus ist dies das Motiv seiner apostolischen Tatigkeit: Er verkiindigt die
Versohnungstat Gottes, damit die Angesprochenen sich versdhnen, das heifit
durch den Glauben mit dem Leben Christi beschenken lassen (vgl. 1 Kor 1,23f.52,
2; 2 Kor 5, 18-20). Paulus tut das, um die Menschen zu retten (1 Kor 9, 22).

246



Erlosung von Siinde und Tod

Warum diese Erlosungstat engstens mit Jesu Tod und Auferstehung verbunden ist,
darauf ist in Verbindung mit den Angaben in den Evangelien einzugehen.

Jesus von Nazaret — der von Israel erwartete Erloser

In den Evangelien wird uns Jesu Leben, Wirken und Sterben aus dsterlicher Sicht
geschildert. Ein wesentlicher Aspekt dieser Darstellungsweise besteht in dem
Aufweis, dafl er trotz seiner Kreuzigung der verheiflene Messias ist. Was in den
Heiligen Schriften — damaliger Exegese gemafl — auf den ersehnten Messias
hinweist, der Israel erlosen werde (vgl. Lk 24, 21), wird auf ihn bezogen. Dies
konnte allerdings nur geschehen, indem die Verheiflungen einer politischen
Herrschaft des davidischen Konigs tiber das ganze Haus Jakob (vgl. Lk 1, 31£. 68;
2, 38) und einer Wiederherstellung Israels (vgl. Apg 1, 6) tibergangen bzw. neu
interpretiert wurden. Vor allem wurden viele Texte herangezogen, die im Juden-
tum weniger Beachtung fanden, sich aber dazu eigneten, Jesu Wirken und Sterben
von Ostern her als Erlosung zu deuten (z. B. Jes 53).

1. Jesus ist nach seinen eigenen Worten, wie Markus sie kurz zusammenfafit
(Mk 1, 15), der von den Propheten angekiindigte Freudenbote (Jes 52, 7), mit
dessen Auftreten die Zeit der Verheiflung erfiillt und die Gottesherrschaft nahege-
kommen ist. Zeichen dieser Nihe, ja des Hereinragens der Gottesherrschaft in die
Gegenwart (Lk 11, 20; 17, 21) sind die Machttaten, die er in der Kraft Gottes wirkt.
Auf die Anfrage des Taufers, ob er der Erwartete sei, kann Jesus mit einem Hinweis
auf die Taten antworten, die den alten Verheiflungen entsprechen (Mt 10, 4-6; Lk
7,22f.; vgl. Jes 26, 19; 35, 51.; 29, 18; 61, 1). Die Bedringten und Leidenden sind
nicht mehr der Macht des Bésen wehrlos ausgeliefert. Jesus weifl sich besonders zu
den Armen und zu den Siindern gesandt, die nach gangiger Auslegung der Heiligen
Schriften wie die Aussitzigen als ,,ausgeschlossen® galten. Wenn sie sich an ihn
wenden, auf seine Predigt horen, erlangen sie Reinigung, Heil und Zulassung zur
Mahlgemeinschaft mit ihm (vgl. Mk 1, 40-2, 17 u. 6.). Als Beispiele dafiir, welche
erlosende Kraft dem Wirken Jesu zumindest aus osterlicher Sicht zukommt, seien
kurz folgende Texte erwahnt.

Nach Mk 3, 1-6 heilt Jesus an einem Sabbat in der Synagoge einen Mann, dessen
Hand verdorrt war. Seinen Gegnern, die ihn beobachten und einen Vorwand zur
Anklage finden wollen, stellt er die Frage: ,Ist es am Sabbat erlanbt, Gutes zu tun
oder Schlechtes zu tun, ein Leben zu retten oder zu toten?“ (V. 4). Die Heilung des
Kranken wird hier unter dem Aspekt ,ein Leben retten“ gesehen; wer ihn nicht
heilt, ,totet“. Demnach ist die Krankenheilung eine Rettungstat und steht in
Hinordnung auf eine Uberwindung der Todesmacht. Dies gilt aus der Sicht der
Evangelisten fiir alle Heilungen. Die erzihlten Totenerweckungen machen diesen
Aspekt nur besonders deutlich. Aufschlufireich ist diesbeziiglich, daf§ fiir Gottes-

247



Jacob Kremer

herrschaft mehrfach ,ewiges Leben® steht, z. B. in der Frage: , Was muf} ich tun,
um das ewige Leben zu erben?“ (Mk 10, 17par; Lk 10, 25; vgl. Mt 25, 34; 1 Kor 6,
9f.; 15, 50; Gal 5, 21); im Johannesevangelium besteht Jesu Sendung darin, ewiges
Leben zu vermitteln (Joh 10, 10). Der Evangelist Johannes gibt sogar das
Messiasbekenntnis des Petrus (,,du bist der Messias“, Mk 8, 27) mit den Worten
wieder: ,Herr, wohin sollen wir gehen; du allein hast Worte ewigen Lebens... du
bist der Heilige Gottes* (6, 68£.). Nach dem Johannesevangelium ist es das Ziel der
Zeichen Jesu und ihrer Niederschrift: ,Damit ihr glaubt, dafl Jesus der Messias, der
Sohn Gottes ist und ihr als Glaubende in seinem Namen Leben habt“ (20, 31).

Nach Mk 2, 1-14 duflert Jesus zu dem herbeigebrachten und zu seinen Fiilen
herabgelassenen Gichtbriichigen: ,Sohn, deine Siinden sind dir vergeben® (V. 5).
Daf} er dazu bevollmichtigt ist, demonstriert er seinen Gegnern, die ihn deswegen
fiir einen Gotteslisterer halten, durch die Heilung; ihr schickt er das Wort voraus:
»Was ist leichter, zu dem Gelihmten zu sagen: Deine Siinden sind dir vergeben,
oder zu sagen: Steh auf, nimm deine Bahre und gehe umher?“ (V. 9). Wie auch
immer die Traditionsgeschichte dieser Erzahlung erklirt wird, der Evangelist hatin
der Krankenheilung ein Zeichen dafiir gesehen, dafl Jesus die Macht hat, Siinden zu
vergeben. Die anschlieflende Erzihlung von der Berufung des Zéllners und dem
Gastmahl mit den Z6llnern und Stindern endet mit dem Wort Jesu: ,,Ich bin nicht
gekommen, Gerechte zu berufen, sondern Siinder® (Mk 2, 17). Nach dem
Evangelisten Matthdus ist diese Sendung Jesu schon in seinem Namen angedeutet:
,Du wirst seinen Namen Jesus nennen; denn er wird sein Volk von seinen Stinden
befreien® (Mt 1, 21).

2. In den Evangelien wird Jesu Wirken von Anfang an im Blick auf seinen Tod
dargestellt. Ein gutes Beispiel dafiir ist die Schilderung der Taufe bei den
Synoptikern (Mk 1, 9-11par). Diese Selbsterniedrigung und Einreihung des
Gesandten Gottes unter die Siinder war fiir viele gewifs ein Argernis, dhnlich wie
die Kreuzigung, die nicht von ungefihr Mk 10, 38f. eine ,Taufe genannt wird.
Die urkirchlichen Prediger haben sie darum verkiindet als das Geschehen, bei dem
sich der Himmel 6ffnete und der Getaufte geoffenbart wurde als der, auf dem
Gottes Geist ruht und der gerade als derjenige, der sich taufen lafit, Gottes geliebter
Sohn (eine deutliche Bezugnahme auf die Gottesknechtlieder) ist (vgl. bes. Lk 3,
22). Im Johannesevangelium weist der Tdufer zu Beginn des Auftretens Jesu aufihn
hin als ,das Lamm Gottes, das die Siinde der Welt hinwegnimmt* (1, 29). Der
Evangelist sieht diese Ankiindigung im Tod Jesu erfiillt (19, 35). Johannes schildert
iiberdies das erste ,,Zeichen“ Jesu (Joh 2, 1-11) als Vorwegnahme der ,,Stunde®
(»noch nicht gekommen® [V. 4] - ,,jetzt [V. 8]), in der Jesus aus seiner gedffneten
Seite das Leben in Fiille schenkt (19, 34). Wein im Unterschied zum Wasser 1st
dafiir ebenso ein Symbol, wie das aus der Seitenwunde stromende Wasser und Blut
Zeichen des Lebensgeistes ist, den der Gekreuzigte und Auferstandene schenkt.

Jesus selbst hat, wie es die Evangelisten darstellen, mehrfach auf seinen Tod

248



Erlésung won Siinde und Tod

hingewiesen und diesen als eine Notwendigkeit (,mufl“) bezeichnet, so in den drei
Leidensankiindigungen (Mk 8, 31; 9, 31; 10, 32ff.; vgl. auch 10, 38). Dieser
mehrfachen Leidensweissagung entspricht im Johannesevangelium das Wort:
,Wie Mose die Schlange in der Wiiste erhohte, so muf auch der Menschensohn
erhoht werden® (3, 14).

Wohl unter Bezugnahme auf eine Wendung im Gottesknechtlied (Jes 53, 10-12)
sagt Jesus auch voraus, daf} seinem Tod eine erlosende Wirkung zukomme: ,,Denn
der Menschensohn ist nicht gekommen, sich bedienen zu lassen, sondern zu dienen
und sein Leben als Losegeld (lytron) fiir viele hinzugeben® (Mk 10, 45par; Mt 20,
28; vgl. 1 Tim 2, 6). Jesu ,,Dienen erhalt demnach in seiner Hingabe des Lebens
einen Hohepunkt, und diese Hingabe dient als ,Losemittel fiir die Befreiung
anderer, die sich selbst nicht erlésen kénnen. Das Wort ,lytron® bezeichnet in der
Septuaginta und der griechischen Profanliteratur oft einen ,Losepreis* (beim
Loskauf von Gefangenen), steht aber mehrfach auch in enger Verbindung mit
,Siihne® (Ex 21, 30; 30, 12; Num 35, 31). Mk 10, 45 ist damit angedeutet, dafd Jesu
Hingabe in den Tod der Befreiung vieler dient, die in der Siinde gefangen sind.

Eine erlosende Wirkung seines Sterbens hat Jesus auf dhnliche Weise in den
Abendmahlsworten ausgesprochen, die das Verteilen des Brotes und das Darrei-
chen des Kelches als prophetische Zeichenhandlung erkennen lassen. Jesus kiindigt
damit seinen Tod an und deutet ihn: Er nimmt ihn auf sich fiir die Junger (,fir
euch®) und , fiir viele“. Dabei verdeutlicht Mt 26, 28 das Kelchwort: ,Das Blut des
Bundes, das fiir viele vergossen wird zur Vergebung der Siinden“. Im Johannes-
evangelium wird diese prophetische Deutung von Jesu Tod in der Brotrede
wiedergegeben: ,Das Brot, das ich euch geben werde, ist mein Fleisch fir das
Leben der Welt“ (6, 51); sie wird auch in der Lazarusgeschichte symbolisch
angedeutet (Joh 11, 1-45): Um Lazarus aufzuerwecken, begibt sich Jesus in
Todesgefahr (VV. 7f., 15£.); er ist fiir Johannes also der Messias, weil er Tote
lebendig macht, und zwar indem er sich selbst dem Tod ausliefert. Eine sinnbildli-
che Voraussage und Deutung des Todes gibt Jesus nach Johannes auch in der
Fulwaschung (13, 1-20); sie ist Vorwegnahme seines Todes, der Anteil an seinem
Leben gibt (V. 8), und zugleich ein Beispiel, das zu gegenseitiger Liebe auffordert
(VV. 12-17).

3. Die Darstellung von Jesu erlésendem Wirken in den Evangelien, die Sicht
seines ganzen Lebens als Weg zum Kreuz und die Wiedergabe der Worte iiber
seinen Tod stellen uns heute vor drei Probleme:

Erstens: Hat Jesus selbst sein Wirken so aufgefafit, wie es uns in den Evangelien
verkiindet wird? Allgemein ist nimlich anerkannt, dafl die Darstellung in den
Evangelien wesentlich durch die &sterliche Sicht der biblischen Schriftsteller und
ihrer Gewihrsleute bedingt ist. Deshalb kann daraus nicht gefolgert werden, dafl
Jesus sich selbst von Anfang an in dem dargelegten Sinn als Erloser verstanden hat.
Soweit uns die kritische Sicht der Quellen iiberhaupt eine Antwort auf diese Frage

18 Stimmen 202, 4 249



Jacob Kremer

ermdglicht, ist zunichst zu sagen, dafl Jesus sich ganz gewiff einer besonderen
Sendung bewufit war und er durch sein Wirken messianische Erwartungen geweckt
hat. Welche Inhalte er konkret mit ,Gottesherrschaft® verband, ist schwer zu
bestimmen. Vielleicht hat Jesus am Beginn seines Wirkens mit einer Sammlung
ganz Israels und einer Erneuerung der zwolf Stimme gerechnet, durch die dann
vom Sion aus der ganzen Welt das Evangelium Gottes verkiindet und eine Art
Idealreich auf Erden verwirklicht werden sollte. Nach Apg 1, 6 scheinen die
Apostel nach Ostern noch dhnliche Erwartungen auf eine Wiederherstellung
Israels gehegt zu haben (vgl. auch Lk 24, 21). Viele spite Schriften des Alten
Bundes und andere Zeugnisse aus dem Judentum legen es aber nahe, daf} es Jesus
um mehr gehen mufite als um eine Anderung der Lebensbedingungen in dieser
Welt. So wird z. B. das verheiflene ,,Heil“ (32l6m), das der Freudenbote als Folge
der Herrschaft Gottes ankiindigt (Jes 52, 7), durch eine Tat Jahwes geschaffen, die
mit einer Neuschopfung verglichen werden kann (vgl. Jes 44, 1-8; 45, 5-13). Zu
ihr gehort auch die Rettung aus Siinde, Krankheit und Tod (vgl. z. B. Jes 25, 8£.;
25, 19) und die Begabung des Volkes mit dem lebenspendenden Geist Gottes (Jes
43, 3; Ez 36, 261.; Jer 31, 33; Joel 3, 1f.). Was die Evangelien aus 6sterlicher Sicht
iiber das Wirken Jesu schrieben, liegt deshalb zumindest ganz auf der Linie dessen,
wie Jesus selbst sein Wirken als der Gesandte und Sohn Gottes beurteilte.

Zweitens: Hat Jesus selbst seinen Tod vorausgesagt und ihm eine Heilsbedeutung
zugeschrieben? Dariiber ist in den letzten Jahren sehr viel diskutiert worden; denn
die vorliegenden Leidensankiindigungen haben den Charakter von Vaticinia ex
eventu, von Weissagungen auf Grund des Ereignisses, und die Abendmahlsiiber-
lieferungen weisen deutliche Spuren der urkirchlichen Liturgie auf. Allerdings
vertreten in den letzten Jahren immer mehr Forscher die Ansicht, dafl Jesus
zumindest nach der Hinrichtung des Taufers mit dem eigenen Martyrium rechnen
mufite, er dariiber auch gesprochen hat und iiberzeugt war, dafl sein gewaltsames
Ende die Verwirklichung der Gottesherrschaft nicht aufhalten konne. Als Beleg
dafiir wird besonders Mk 14, 25 zitiert, dessen Kern von Jesus selbst stammt. Ob
Jesus seinem Tod auch einen positiven oder gar notwendigen Beitrag dazu (als
Siihne) zuschrieb, ist umstritten. Auch wer diese exegetische Frage unter Berufung
auf die Abendmahlsiiberlieferung positiv beantwortet, mufl zugeben, daf} eine
solche Heilsbedeutung des Todes Jesu nicht von Anfang an im Zentrum der Predigt
Jesu stand. Und damit stehen wir vor dem dritten Problem.

Drittens: Wie ist die starke Betonung des Todes Jesu in Verbindung mit seinem
gesamten Wirken als Erloser zu erkliren? Ist der Kreuzestod nur eine besondere
Steigerung seines Dienens — die Theologen sprechen von ,Pro-Existenz* —, oder
kommt ihm als solchem eine eigene Heilsbedeutsamkeit zu? Besteht also zwischen
dem ,Dienen® und der Lebenshingabe ein qualitativer Unterschied? Fiir letzteres
sprechen die Auferungen iiber eine Notwendigkeit (,mufi“) der Lebenshingabe.
Allerdings diirften gerade diese Formulierungen aus den Bemiihungen der Urkir-

250



Erlosung von Siinde und Tod

che stammen, das Argernis des Kreuzes aus der osterlichen Sicht verstindlich zu
machen: Angesichts der Ablehnung der Predigt Jesu durch die Menschen blieb kein
anderer Weg mehr, die Welt aus ihrer Siinde und Todesverfallenheit zu retten.

Bei der Interpretation dieser Bewertung des Todes Jesu in den Evangelien und
den Briefen diirfen aber vor allem — dies ist aus der Sicht der Exegese zu sagen — die
iibrigen Aussagen des Neuen Testaments nicht aufler acht bleiben. Diese betonen
von frithester Zeit an den Gehorsam Jesu bis zum Tod am Kreuz (Phil 2, 81.; vgl.
R6m 5, 18; Hebr. 5, 7; 10, 7 u. 6.); das heifit, nicht durch den Tod als Leiden oder
gar Strafleiden hat Jesus die Menschen erlost, sondern durch den Gehorsam, der
selbst den Tod mit in Kauf nahm, erwies Jesus sich als der wahre ,,Adam“ (R6m 5,
18), der von Gott geliebte ,Sohn® und ,Knecht Gottes“ (vgl. Mk 1, 11; Jes 42, 1-4;
53, 10-13); dadurch wurde er in Wahrheit der erwartete ,Messias in Macht“ und
,Menschensohn [Richter] zur Rechten Gottes“ (Rom 1, 4; Apg 2, 36; 2, 33; Mk 14,
62u. 6.), der ,Kyrios* aller (Phil 2, 9-11); nur so wurde er zum ,lebenspendenden
Geist“ (1 Kor 15, 45), zum wahren Hohenpriester (Hebr 5, 7), ,Anfiihrer des
Glaubens“ (Hebr 12, 2; vgl. 2, 10 ,Anfiihrer des Heils*) und »Erstgeborenen aus
den Toten® (1 Kor 15, 20; Rém 8, 29; Kol 1, 18), auf den wir alle als den
kommenden ,Erloser® hoffen diirfen.

Erlosung: Warum? Wodurch? Wozu?

Der Uberblick iiber wichtige Texte zum Thema erlaubt es, abschliefend die drei
Fragen ,Erlosung: Warum? Wodurch? Wozu?“ kurz zu beantworten:

1. Warum? Weil wir als Siinder einem ewigen Tod preisgegeben sind und uns
selbst nicht retten konnen. Unsere Vorfahren haben diese Bedrohung in vielen
Héllenpredigten ausgemalt und die biblische Frohbotschaft dadurch oft in eine
Drohbotschaft verkehrt. Wir neigen heute zum anderen Extrem: Wir verhehlen
uns und anderen die wahre Situation, in der wir leben. Wir haben Angst vor
sozialem Elend, vor dem Sterben und besonders vor einem Atomkrieg. Aus der
Sicht der Bibel gibt es ein groferes Ubel als diese (vgl. Mk 8, 35£.). Vielleicht kann
die Furcht vor einer drohenden Vernichtung unserer Erde uns wieder den Blick
dafiir 6ffnen, dafl der heute befiirchtete Tod nur ein schwaches Symbol fiir den Tod
ist, vor dem kein Mensch uns retten kann. Zur Zeit Jesu und zur Zeit des Paulus
meinten viele Juden, durch die buchstibliche Beobachtung der Tora Erlosung
finden zu kénnen. Entsprechen dem heute nicht die Bemiihungen, einzig durch
eigene Leistung und Anstrengung das Gliick zu sichern? Erschiitternd ist diesbe-
ziiglich die Klage von K. Popper: , Wie andere vor mir, so gelangte auch ich zu dem
Resultat, daf} die Idee einer utopischen sozialen Planung grofien Stils ein Irrlicht
ist, das uns in einen Sumpf lockt. Die Hybris, die uns versuchen laflt, das
Himmelreich auf Erden zu verwirklichen, verfithrt uns dazu, unsere gute Erde in

18* 2511



Jacob Kremer

eine Holle zu verwandeln — eine Holle, wie sie nur Menschen fiir ihre Mitmenschen
verwirklichen konnen® (Das Elend des Historizismus, Tiibingen °1979, VIII).

2. Wodurch? Die Rettung vor dem ewigen Tod und damit die Bewahrung vor
Sinnlosigkeit und Zerstorung unseres Lebens kann nach Aussage der Bibel nur
durch den Herrn des Lebens geschehen. Sie verkiindet uns, daff Gott uns die im
Alten Bund gegebene Verheiflung einer Erlosung durch seinen Sohn schenkt, und
zwar durch sein ganzes Wirken in unserer Geschichte. Dem Tod Jesu kommt dabei
eine besondere Bedeutung zu, nicht als Strafleiden, sondern als Vollendung seiner
Hingabe an den Vater im Gehorsam und seiner Liebe zu den Menschen. Jesus hat
uns damit auch den Weg gewiesen, wodurch wir mithelfen kénnen, dafl sein
Erlosungwerk moglichst allen zugute kommt: durch unsere Bezeugung des
Evangeliums, unter Umstanden im Martyrium, und unsere Liebe zu allen (vgl. 1
Kor 9, 22). Dazu gehort auch, dal wir wie Jesus durch unsere Taten, die der
Befreiung aus irdischen Noten dienen, Vorzeichen der endgiiltigen Rettung setzen.

3. Wozu? Zum Leben in seinem vollen Sinn, das heifit zum Leben ohne Angst, in
Frieden und dauerndem Gliick. Dies ist uns nur moglich in der Teilhabe an dem
gottlichen Leben des Sohnes, durch die Belebung mit dem Heiligen Geist und in
der Gemeinschaft mit dem Urheber allen Lebens. Die Bibel kennt dafiir das Wort
,Herrlichkeit“ und stellt uns diese oft in Bildern dieser Welt vor Augen, z. B. im
Bild des Hochzeitsmahls und des neuen Jerusalems. Fiir den Apostel Paulus steht
diese Herrlichkeit in keinem Vergleich zu den Leiden dieser Welt (Rom 8, 18f.).
Diese zukiinftige Herrlichkeit wird uns anfanghaft schon hier zuteil: in dem
Gnadenleben, aber auch in der Schonheit der Schépfung, im friedlichen Beisam-
mensein von Menschen und in der Erfahrung echter Liebe. Da die zukiinfrige
Herrlichkeit nicht eine Schépfung aus dem Nichts ist, sondern eine Neuschépfung
dieser Welt, ist der Einsatz fiir diese Welt notwendig und trotz des iiber uns
schwebenden Todes niemals umsonst (vgl. 1 Kor 15, 58); denn er trigt bei zu der
grofleren Herrlichkeit, an der Gott uns Anteil schenken will.

Literatur: H. U. v. Balthasar, Theodramatik III (Einsiedeln 1980) 2121f.; A. Deifiler, Hingegeben fiir die Vielen.
Stellvertretung als Prinzip der Heilsgeschichte, in: LS 30 (1979) 339-345; G. Friedrich, Die Verkiindigung des Todes
Jesu im NT (Neukirchen 1982); H. Gese, Die Sithne, in: ders., Zur biblischen Theologie (Miinchen 1977) 85-106;
G. Greshake, Der Wandel der Erlosungsvorstellungen in der Theologie, in: ders., Gottes Heil — Gliick des Menschen
(Freiburg 1983) 50-79; ders., Heil oder Unheil? Zu Bedeutung und Stellenwert von Strafe und Siihne, Gericht und
Halle in der Heilsverkiindigung, ebd. 245-276; M. L. Gubler, Die frithesten Deutungen des Todes Jesu (Freiburg,
Schw. 1977); F. K. Heinemann, Erlésung im AT, in: ThG 25 (1982) 42-55; M. Hengel, Der stellvertretende Siindetod
Jesu, in: IKaZ 9 (1980) 1-25, 135—147; B. Janowski, Auslésung des verwirkten Lebens, in: ZThK 79 (1982) 25-59:
J. Kremer, Das Evangelium von Jesu Tod und Auferstehung (Leipzig 1983); K. Lebmann, ,Er wurde fiir uns
gekreuzigt®, in: ThQ 162 (1982) 298-317; V. Maag, Erlésung wovon? Erlésung wozu?, in: ders., Kultur,
Kulturkontakt und Religion (Géttingen 1980) 314-328; A. Schenker, Versohnung und Siihne. Wege gewaltfreier
Konfliktlésung im AT mit einem Ausblick auf das NT (Freiburg, Schw. 1981); P. Stublmacher, Versshnung, Gesetz
und Gerechtigkeit (Gottingen 1981), bes. 117-135; U. Wilckens, Exkurse: Gerechtigkeit Gottes, Zum Verstandnis der
Siihne-Vorstellung, in: ders., Der Brief an die Rémer (Ziirich 1978) 202—233, 233—243. — Dieser Beitrag ist der Text
eines Vortrags bei einer Tagung der Katholischen Akademie in Bayern zum Thema: Erlosung: Warum? Wodurch?
Wozu? (29./30. Januar 1983, Augsburg).

252



