Karl-Heinz Weger S
Theologie und Lehramt

Im Vorwort zu seinem Buch ,Der nahe und der ferne Gott“, das ,nichttheologi-
sche Texte zur Gottesfrage im 20. Jahrhundert® wiedergibt, meint der in England
lebende polnische Philosoph Leszek Kolakowski in der Einleitung:

»Mit gutem Recht sagt man, dafl das Christentum die Sprache seiner Lehre verdndern und sich den
zivilisatorischen Umgestaltungen anpassen miisse. Das hat es, nicht ohne enorme Schwierigkeiten,
schon mehr als einmal getan, und immer entsteht in diesen Anpassungsprozessen die Gefahr, dafl auf
der Suche nach neuen Formen der Inhalt vergessen wird. Es scheint mir wahr — worauf viele Menschen
immer wieder hingewiesen haben —, daf} die heutigen Europier gegeniiber der herkommlichen Sprache
der Theologie meistens taub sind. Dafl der Thomismus in der Kulturgeschichte von riesiger Bedeutung
war, braucht man nicht erst zu beweisen. Als begriffliches Netz aber, wodurch wir heute das Weltall zu
erfassen vermogen, ist er erfolglos geblieben. Das Problem besteht nicht darin, dafl — wie man &fters
hort— die traditionelle Lehre fiir gegenwirtige Menschen ,unverstindlich’ sei. Es gibt keine Griinde fiir
die Meinung, wir seien plotzlich so dumm geworden, dafl etwas, was fiir die Leute des Mittelalters
verstandlich war, uns unzuginglich geworden ist. Worauf es ankommt ist einfach die Distanz zwischen
dem Alltag unserer Erfahrungen und dem ererbten theologischen Idiom.“!

Mit diesen Worten Kolakowskis ist im wesentlichen schon angedeutet, was
Thema der folgenden Uberlegungen sein soll, besonders wenn man den Satz von
der Anpassungsnotwendigkeit theologischen Sprechens und der Gefahr, damit
eventuell auch den Inhalt des Glaubens preiszugeben, bedenkt.

Die neue Situation

Es sei in diesen Uberlegungen vorausgesetzt, daf} es dem Willen Jesu Christi
entsprechend in der christlichen Kirche ein authentisches Lehramt gibt und daf} das
im Normalsinn des Wortes verstandene Lehramt der Kirche in einer besonderen
Weise den Bischofen in Ausiibung ihrer ordentlichen oder auflerordentlichen
Lehraufgabe vorbehalten bleibt, wobei dem Bischof von Rom dabei noch einmal
eine besondere Funktion zukommt. Theologie als solche hingegen lafit sich nicht
so ohne weiterers auf einen erkennbaren Willen Jesu zuriickfithren. Aber es gibt
aus naheliegenden Griinden, wie in praktisch allen hoheren Religionen, Theologen
und dementsprechend hoffentlich auch Theologie. Eine Definition allerdings der
Funktion der Theologie innerhalb der Kirche, insbesondere des Verhiltnisses zum
Lehramt, ist demgegeniiber weitaus schwerer und nicht umsonst immer wieder
diskutiert. Theologen konnen sich im Extremfall zum Protest und Widerspruch
gegen Verlautbarungen des Lehramts im Gewissen verpflichtet fiihlen und Glaubi-

23¢ 323



Karl-Heinz Weger S]

ge zum gleichen ermuntern. Sie konnen, der andere Extremfall, schlicht und
einfach das vom Lehramt Verlautbarte wiederholen und unreflektiert verkiindigen.
So berichtet der franzosische Theologe C. Duquoc, von einer hohen kirchlichen
Autoritit gehort zu haben, Aufgabe der Theologen sei es, ,die Worte der
romischen Pipste weiterzusagen — bis zu solchen, die ohne Belang sind“?. Die
praktische Arbeit und Aufgabe der Theologen liegt jedoch in der Mitte der beiden
genannten Extreme und wird im Normalfall sicher auch so verstanden. Dies also ist
nicht neu. Neu hingegen ist die Tatsache, dafl die frither selbstverstindliche
Aufteilung zwischen Lehramt einerseits und Klerus andererseits in der einmal
iiblichen Weise nicht mehr ist, was natiirlich per definitionem nicht das Lehramt
betrifft, sondern die Theologie.

Frither bestand der Klerus aus Theologen, wie umgekehrt die Theologen
ausschlieflich aus den Reihen des Klerus kamen, oder doch zumindest aus
Priestern, die einmal Theologie studiert hatten und diese dann mehr oder weniger
gelungen dem ,.einfachen Kirchenvolk, den ,Laien®, zu vermitteln hatten, das im
Sinn eines Offenbarungspositivismus das so Vermittelte einfach zu glauben hatte.
In der Gegenwart hingegen und in einer noch nicht absehbaren Zukunft sind nicht
nur die ,einfachen® Gliubigen miindiger, selbstindiger in der Bildung eines
eigenen Urteils auch in Fragen von Glaube und Sitte geworden; vielmehr ist die
frither geschlossene Phalanx des Klerus, der automatisch die Theologie fiir sich
usurpierte, durchbrochen. Es gibt ,, Amter® in der Kirche, von Theologieprofesso-
ren bis zu hauptamtlichen Pastoralassistenten, die von Laien (jedenfalls im
traditionellen Sinn des Wortes) ausgeiibt werden; und es gibt daneben eine
wachsende Zahl von Mannern und Frauen, die ein Theologiestudium absolviert
haben, dennoch aber Theologie nicht als ihren Beruf praktizieren, sei es, weil
Stellenmangel herrscht, sei es, weil sie gar kein Interesse haben, Theologie fiir ihren
Lebensunterhalt heranzuziehen.

Das Lehramt, der einzelne Ortsbischof und der Pfarrer stehen also vor einer
vollig neuen Situation. Das kirchliche Lehramt (das ja selbst Theologie betreibt und
in seinen Reihen Theologen von Rang und Namen hat), der Ortsbischof, der
Gemeindepfarrer konnen keineswegs mehr den Anspruch erheben, allein etwas
von Theologie zu verstehen. Sie miissen wissen und lernen, daf} es, sogar in den
Reihen gewohnlicher Pfarrmitglieder, ausgebildete Theologen gibt, deren Fach-
wissen keineswegs hinter dem ihren zuriicksteht, ja dieses tibertreffen kann, sei es
in einer Spezialisierung auf einem Fachgebiet, sei es, weil es eben in jeder
wissenschaftlichen Disziplin Gescheitere und weniger Gescheite gibt.

Im folgenden seien einige Schwerpunkte heutiger Theologie genannt, aus denen
sich Spannungen neuerer Art zwischen Lehramt und Theologie ergeben konnen,
Spannungen, die nicht mehr nur innerhalb des Klerus ausgehandelt werden
konnen.

324



Theologie und Lehramt

Ubersetzung der Theologie

Es wird wohl kaum auf groflen Widerstand stoflen, wenn die Notwendigkeit
einer Ubersetzung der traditionellen Theologie in die Sprache unserer Zeit als eine
dringliche Aufgabe heutigen Theologisierens genannt wird. Versuche dieser Art
gibt es schon seit lingerem, befriedigend sind die Ergebnisse allerdings noch immer
nicht. Was heifit in diesem Zusammenhang aber ,Ubersetzung“? Natiirlich ist es
leicht, und dies zu kénnen darf man jedem Theologen zutrauen, seine dogmatische
Weste sauberzuhalten, wenn man entweder die Glaubensnot unserer Zeit, gerade
auch der Glaubenden, entweder nicht sehen will oder so an der Tradition festhilt,
dafl man einfach die alten Glaubensaussagen wiederholt.

Aber es ist dennoch falsch und kurzsichtig (nach dem Motto: jedem Katholiken
seinen Denzinger) zu meinen, dafl wortliche Wiederholungen lehramtlicher
Aussagen das Glaubensgut des christlichen Glaubens treu bewahren wiirden.
Schon Worte indern im Lauf der Geschichte ihre Bedeutung; Sitze sind je nach der
Situation, in der sie gesagt sind, und je nach dem Adressaten, an oder gegen den sie
sich wenden, in ihrem Aussagegehalt unterschiedlich, so daff auch eine wortliche
Wiederholung tradierter Lehraussagen im Grund genommen schon eine »Uberset-
zung® ist. Aus dieser Feststellung entsteht ja erst die Aufgabenstellung der
Theologie. Denn wenn es wahr ist, dafl das iiber Generationen Tradierte fiir den
heutigen Christen mifiverstindlich, sogar unverstandlich ist, weil es in einer
anderen Zeit mit threm anderen Weltbild und ihren anderen Problemen entstand,
dann verlangt die Treue zum christlichen Glauben Ubersetzung dieses Glaubens in
die Sprache und damit ins Verstehen unserer Zeit.

Diese Ubersetzungsarbeit sollte aber nicht mehr nur den Priestertheologen
iiberlassen bleiben. Hier ist vielmehr auch eine spezifische Aufgabe der Laientheo-
logen, die ihr eigenes Wissen, ihre personlichen Erfahrungen, ihr Erleben einbrin-
gen und formulieren miissen. Wer etwa, wenn nicht der Laientheologe, der in der
profanen Arbeitswelt steht, kann die Segmentierung unserer Lebensbereiche
iiberwinden helfen? Wer etwa, wenn nicht der Laientheologe, kann die Okumene
von unten praktizieren, die einfach durch die Praxis tiberholt, was die Amtstriger
der verschiedenen christlichen Denominationen nicht zustande bringen? Ich will
hier keineswegs den Laientheologen Aufgaben zuteilen, von denen sich die
Amtstheologen dann dispensiert fithlen diirften. Es ist aber jedenfalls denkbar, daf§
es nicht nur in den genannten Bereichen, sondern in vielen Fillen eine spezifische
Aufgabe der Laientheologen gibt. ;

Allerdings, und dies kann zu Spannungen mit dem Lehramt qua Lehramt
fithren, ist das Unangenehme an Glaubensiibersetzungen, dafl Worte und Begriffe
bestimmte Randunschirfen besitzen. Damit soll zum Ausdruck gebracht werden,
dafl die Ubersetzung der traditionellen Glaubenslehren in die Sprache unserer Zeit
auch zu Mifverstindnissen Anlafl bieten kann, da Worte oder Sitze gerade nicht

325



Karl-Heinz Weger §]

dasselbe bedeuten miissen. Konkret: Wer etwa den Offenbarungsbegriff Karl
Rahners iibernimmt, wird natiirlich das in der Tradition zumindest implizit schon
Gesagte oder Denkbare meinen; jedoch lafit sich zusdtzlich noch anderes denken,
es schwingt gleichsam in neuen Worten anderes mit, das mit der Tradition nicht
ohne weiteres vereinbar ist und etwa als Modernismus abqualifiziert werden kann.
Und es ist dann nicht leicht, das Lehramt oder die Glaubenskongregation davon zu
iiberzeugen, daff man das Richtige und nicht das unter Umstinden Verkehrte
meint.

Das Problem der Entmythologisierung

Seitdem durch Rudolf Bultmann das Problem der Entmythologisierung und der
Remythologisierung in die Theologie eingebracht wurde, ist es nach wir vor
aktuell. Freilich ist manches von den Theorien Bultmanns heute schon wieder
vergessen oder iiberholt. Es sollte jedoch unbestritten bleiben, dafl, wenn man
schon eine zweifelhafte Einteilung der Theologen in ,konservative® und , progres-
sive“ vornehmen will, diese sich an der Frage der Entmythologisierung mifit, de
facto auch daran gemessen wird. Auf die Fragen und Probleme moderner Exegese
soll hier nicht eingegangen werden. Tatsache aber bleibt, daff wir in unserer Zeit
das Weltbild des Neuen Testaments nicht iibernehmen konnen (hierin hatte
Bultmann sicher recht) und dariiber hinaus auch selbst entmythologisieren. Ob es
sich um die Erzihlungen iiber die Geburt Jesu handelt oder um die Himmelfahrt
Jesu (die die meisten wahrscheinlich gerade nicht so wortlich verstehen, wie esim

‘Neuen Testament berichtet ist, sondern das eigentlich ,Gemeinte® heraushéren):
Wir entmythologisieren, und zwar vielleicht haufiger und intensiver, als wir uns
ausdriicklich bewuf3t sind. Nun ist in einem gewissen Mafl Entmythologisierung,
denkt man an die orientalische Mentalitit, eigentlich unerlafilich. Die entscheiden-
de Frage ist nur: Wie weit kann und darf man in dieser Entmythologisierung
gehen? Wo ist die Grenze zwischen gerechtfertigter und nicht mehr rechtfertigba-
rer Entmythologisierung? Warum entmythologisiert man die eine Aussage, eine
andere hingegen nicht?

Hier, an der Grenze des Entmythologisierbaren, ist die oben erwihnte Unter-
scheidung zwischen ,konservativ® und ,progressiv* in den Reihen der Theologen
zu sehen. Doch dies eher nebenbei. Weit wichtiger ist es, daf} die Theologie, gleich
von wem sie getrieben wird, einen Mafistab des Entmythologisierbaren findet und
diesen dann auch den Nichttheologen wissen lafit. Die Zeiten der Geheimbiindelel,
in denen theologische Kontroversen nur in den Kammern der Theologen selbst
ausgetragen wurden, sollten ohnehin vorbei sein. So schwierig dies im einzelnen
feststellbar sein wird, Mafistab moglicher oder nétiger Entmythologisierung sollte
die im Zweiten Vatikanum erwihnte ,Hierarchie der Wahrheiten® sein: Je

326



Theologie und Lebramt

zentraler eine Glaubenslehre in den christlichen Glauben selbst gehort, desto
weniger lafdt sich entmythologisieren, desto weniger darf entmythologisiert wer-
den — und umgekehrt.

Der anthropologische Ansatz

Personliche Erfahrungen wie die daraus resultierende Uberzeugung sprechen
dafiir, Theologie von einem anthropologischen Ansatz her zu betreiben. Uber das
Nebeneinander von Glaube und dem sogenannten , wirklichen“ Leben jammern
wir hinreichend: ,Instandig baten wir Gott, daf} er die Welt verlasse. Das hat er
gemacht auf unser Verlangen. Ein gihnendes Loch ist geblieben. Wir beten
immerfort zu diesem Loch, zum Nichts. Niemand antwortet. Wir sind wiitend
oder enttiuscht. Ist das ein Beweis der Nichtexistenz Gottes?*?

Dieses beziehungslose Nebeneinander kann nur dann iiberwunden werden,
wenn sich der Theologe immer wieder die Frage stellt, wie denn der heutige
Mensch denkt, welche Erfahrungen er macht, wo seine Glaubensnot und seine
Glaubensschwierigkeiten ihre Ursache haben. Um eine etwas abgedroschene
Formel zu wiederholen: Es geht darum, den Menschen dort abzuholen, wo er in
Wirklichkeit steht, nicht wo wir meinen, dafl er stehen miifite. So kann man sich
schon hinsichtlich der Gottesfrage tauschen, indem man annimmt, der heutige
Mensch miisse sich, wenn es nur geschickt genug getan wird, fiir die Gottesfrage
interessieren. Man iibersieht dabei vielleicht zu schnell, daff manche Menschen
unserer Tage sich damit abgefunden haben, gerade hinsichtlich der Gottesfrage sei
nichts Endgiiltiges auszumachen; sie leben in einem expliziten oder impliziten
Agnostizismus, der sich schon weigert, die Gottesfrage ernsthaft zu bedenken.

Weiter kann man sich tiuschen, wenn man auch bei Christgliubigen einfach
voraussetzt, der Glaube an Jesus Christus als menschgewordenen Gott sei
selbstverstindlich. Auch vielen Christen gentigt die Botschaft Jesu, hinter der die
Person Jesu zuriicktritt, ohne dafl man sich des darin enthaltenen Widerspruchs
zum Wesentlichen des christlichen Glaubens bewufit wire. Gleiches gilt fiir
bestimmte Glaubenslehren. So schreibt Karl Rahner einmal:

»Der Mensch von heute empfindet abertausend Aussagen in der Theologie als Mythologeme, die er
im Ernst nicht mehr glauben zu kénnen meint. .. Sehen wir uns doch die wahrhaft geistige Situation von
heute niichtern an: Wenn ein Mensch von heute, der nicht schon als Christ erzogen ist, sagen hort:
Jesus ist der menschgewordene Gott!, dann wird er zunichst diese Erklirung ebenso als ein
Mythologem ablehnen, das fiir ihn von vornherein nicht ernstlich in Frage komme, das gar nicht zu
diskutieren sei, wie wir es tun, wenn wir horen, der Dalai Lama halte sich fiir eine Reinkarnation
Buddhas. Wenn er hort, dafd von zwei in gleicher Situation oder Verfassung Sterbenden der eine gleich
in den Himmel kommt, weil er zufillig noch einen papstlichen Sterbeablafl erhilt, der andere viele Jahre
ins Fegfeuer, weil ihm der Papst als Schliisseltriger des Himmels diesen eben nicht sofort aufgeschlossen
habe, dann wird er den Ablaf}, so dargestellt, fiir eine klerikale Erfindung halten, gegen die seine
Gottesvorstellung radikal protestiert. Er wird nicht leicht davon zu iiberzeugen sein, dafl Gott das Heil

327



Karl-Heinz Weger S

aller Menschen, auch der unmiindig sterbenden Kinder wolle, aber es nicht fertigbringe, auch die
ungetauft sterbenden Kinder zu seiner Anschauung gelangen zu lassen, weil er tiber sein eigenes Gesetz
der notwendigen Taufe nicht hinwegkomme.“ Daraus die Folgerung: ,Wenn die Tatsache der
Wortoffenbarung psychologisch so absolut zwingend einsichtig wire, dafl ein Zweifel gar nicht moglich
wire, dann kénnte man deren Inhalt. .. positivistisch als nicht zu diskutierendes Geheimnis auferlegen.
Wenn aber der Mensch von heute durch die Schuld der Theologie den Inbalt der Offenbarung als
unglaubwiirdig empfindet, wird er, nicht ganz unlogisch, sich zu verstirktem Zweifel an der Tatsache
der Offenbarung fiir berechtigt halten.“*

Daraus ergibt sich die Notwendigkeit des anthropologischen Ansatzes der
Theologie, da die Aussagen des christlichen Glaubens nur dann glaubhaft erschei-
nen, wenn sie in die Situation des Merischen von heute gesprochen werden und eine
wirkliche Lebenshilfe sind, wenn der Zusammenhang zwischen Glaube und
konkretem Leben einsichtig wird. Die Laientheologen werden es auch sein
miissen, die zumindest das ,Material“ fiir diesen geforderten anthropologischen
Ansatz der Theologie zu geben haben und gleichzeitig an ihrem jeweiligen Ort den
Bezug zwischen Glaube und Leben fiir sich selbst wie fiir andere verdeutlichen
sollten. Ein méglicher Konflikt mit dem Lehramt der Kirche wire da denkbar, wo
der Eindruck enststeht, die Theologie passe sich der Neuzeit bzw. dem Denken der
Gegenwart an, wahrend es doch umgekehrt eher so zu sein habe, dafl die
Glaubensinhalte unverriickbar feststehen, ein anthropologischer Ansatz der Theo-
logie, der ja immer von der gegenwirtigen Situation des Menschen ausgehen mufi,
die Glaubensfihnchen hingegen nach dem jeweiligen Wind der Zeit ausrichte.

Pluralismus in der Theologie

Eine weitere Aufgabe der Theologie ist nicht nur das faktische Hinnehmen eines
Pluralismus innerhalb der katholischen Theologie, sondern dessen Herbeifiihrung.
Einheit ist nicht Einheitlichkeit, auch nicht in Glaubensfragen (zumindest dort
nicht, wo es sich nicht um eindeutige, unfehlbare Aussagen handelt). Was in der
Frommigkeit der Christen lingst anerkannte Selbstverstindlichkeit ist, namlich
dafl es unterschiedliche und dennoch legitime Weisen der Spiritualitit gibt, mufl
und darf auch fiir die Glaubenslehre selbst gelten. Viele Glaubige haben leider den
Eindruck, das ihnen in ihrer Schulzeit Beigebrachte sei unterschiedslos von
gleicher theologischer Qualifikation. Dann kommt es natiirlich dazu, daff zahlrei-
che Glaubensinhalte unglaubwiirdig erscheinen, zumal das Glaubenswissen vieler,
wie erwahnt, kaum iiber ein Schul- und damit ein Kinderwissen hinausreicht. Als
Theologe weify man schon, dafl der Glaube in seinen Aussagen sehr unterschiedli-
chen theologischen Qualifikationen unterliegt, wie zudem der Spielraum des zu
Glaubenden weit grofier ist, als der Nichttheologe meint. Theologen wissen und
erfahren immer wieder, daff viele Christen Dinge meinen glauben zu miissen, die
ein Theologe keineswegs als ein Glaubensmuf betrachtet.

328



Theologie und Lebramt

Vielen Menschen wire geholfen, wenn sie nur den Unterschied zwischen
fehlbaren und unfehlbaren Aussagen des Lehramts wiifiten. Es wire ihnen aber
vielleicht noch mehr geholfen, wenn sie wiifiten, dafl der Glaube, entsprechend der
 Hierarchie der Wahrheiten®, vieles einem impliziten Glauben iiberlassen darf,
auch dort noch, wo man mit Dogmen im eigentlichen Sinn nichts anfangen kann
(ohne diese in einer Ausdriicklichkeit, wie sie bei Nichttheologen kaum gegeben
sein diirfte, zu leugnen). Schliefilich wire es sicher eine Hilfe, wenn der glaubige
Christ um den Spielraum seines Glaubens, um den Pluralismus der Theologie
wiifite. Deshalb noch einmal: Es ist Aufgabe gegenwirtiger Theologie, einen
Pluralismus der Theologie nicht nur zihneknirschend hinzunehmen, sondern
diesen Freiraum, der mit dem Pluralismus gegeben ist, bewufit zu schaffen und
bekanntzugeben. Dafl ein solcher Pluralismus innerhalb der katholischen Theolo-
gie nicht immer und unbedingt auf Gegenliebe von seiten Roms stofien wird,
braucht nicht zu verwundern, ist doch die Wahrung der Einheit im Glauben eine
bzw. die eigentliche Aufgabe des Petrusamts.

Wiinsche an das Lehramt

Auf mogliche Spannungen zwischen Theologie und Lehramt wurde schon
mehrmals hingewiesen. Solchen Spannungen braucht die Theologie nicht auszu-
weichen. Denn das Lehramt und die Theologie haben ,eine unterschiedliche
Aufgabe“ und ,konnen auch nicht aufeinander reduziert werden®, wie Johannes
Paul II. in seiner Ansprache vor Theologen in AltStting (18. November 1980)
formulierte. Sie dienen aber ,dem einen Ganzen“ und miissen daher ,stets
miteinander im Gesprich bleiben®”.

Dennoch gibt es Wiinsche an das Lehramt. Das Lehramt, und dies meint hier oft
die Glaubenskongregation, sollte die Theologie in ihrem Suchen mehr gewihren
lassen. Zwar laflt sich das Modell von ,trial and error* nicht ohne weiteres auf die
Dogmen iibertragen; dennoch gewinnt man leicht und wahrscheinlich nicht
grundlos den Eindruck, das Lehramt sehe oder suche hinter vielem Neuen zu
schnell die Hiresie, das Abweichen vom Glauben, ohne den guten Willen oder das
Anliegen zu sehen oder sehen zu wollen.

An dieser Stelle komme ich nochmals auf die Laientheologen zuruck Es ist
schlechterdings nicht einzusehen, warum nicht in jenen Fragen und Problemen, in
denen gerade der Laientheologe zu Hause ist, dieser nicht 6fter und ernsthafter zu
Rat gezogen wird. Die Klage eines Albert Gorres etwa, der einzige Laie und
Psychologe bei der Bischofssynode iiber Versohnung und Bufle im Oktober 1983
in Rom gewesen zu sein, ist unmittelbar einleuchtend. Dies gilt aber fiir noch viele
andere Fragen, vor allem fiir Fragen der Sexual- und Ehemoral, der Familien- und
Bevolkerungspolitik usw. Laien- oder Nichtpriester-Theologen ersetzen die Auf-

329



Karl-Heinz Weger Sf

gaben und Pflichten des Lehramts nicht. Sie werden es auch schwer haben, sich
iiberhaupt entsprechendes Gehdr zu verschaffen. Dafl sie jedoch in vielen Fragen,
auch in Fragen von Glaube und Sitte, kompetenter sind als das klerikale Lehramt,
scheint mir sicher, so dafl sich nur wiinschen lif}t, das Lehramt mége sich mehr als
bisher den Rat und das Wissen auch der Laientheologen einholen.

Das Lehramt sollte weiterhin deutlicher machen, als dies jetzt noch der Fall ist,
worin der Unterschied zwischen fehlbaren und den seltenen unfehlbaren Lehraus-
sagen besteht. Es ist doch weithin noch immer so, daf} die Gliubigen der
Uberzeugung sind, daf§ alles, was aus Rom kommt, gleiches Glaubensgewicht
habe. Dies ist natiirlich falsch. Man hat jedoch nicht den Eindruck, als bemiihe sich
Rom um eine entsprechende Klarstellung. Es gehort deshalb zu den Aufgaben der
Theologie im Verhiltnis zum Lehramt, die Fehlbarkeit etwa auch von Enzykliken
den Glaubigen zu verdeutlichen. Niheres dariiber findet sich in jenem noch immer
beachtlichen und doch zu wenig beachteten ,,Schreiben der Deutschen Bischofe an
alle, die von der Kirche mit der Glaubensverkiindigung beauftragt sind“. Auch die
 Hierarchie der Wahrheiten“ sollte im Verhiltnis von Theologie und Lehramt
immer mitbedacht werden. Dies geschicht sicher; die Frage wire nur, ob es
hinreichend geschieht.

Freilich ist in diesem Zusammenhang ein eigentlich noch ungelstes Problem
gleichfalls zu erwihnen, von dem ein Kenner des Konzils meint, die Konzilsviter
seien diesem Problem bewufit ausgewichen. So heifit es in der ,Dogmatischen
Konstitution iiber die Kirche“: ,Die Gliubigen aber missen mit einem im Namen
Christi vorgetragenen Spruch ihres Bischofs in Glaubens- und Sittensachen
{ibereinkommen und ihm mit religids gegriindetem Gehorsam anhangen.“ Dann
wird noch hinzugefiigt, dafl dieser ,Gehorsam des Willens und Verstandes in
besonderer Weise dem authentischen Lehramt des Bischofs von Rom, auch wenn
er nicht kraft hochster Lehrautoritit spricht, zu leisten® sei’. Diese Aussagen
enthalten beziiglich eines einzelnen Ortsbischofs ihre Schwierigkeiten; diese
Schwierigkeiten bleiben aber auch hinsichtlich eines Gehorsams ,,des Willens und
Verstandes“ gegeniiber papstlichen Lehraussagen, insofern diese nicht den An-
spruch der Unfehlbarkeit erheben. Denn die Frage ist ja gerade, wie man sich
verhalten soll, wenn man einerseits um die grundsitzliche Fehlbarkeit des Papstes
in der Ausiibung seines authentischen Lehramts weif, dennoch aber auch anerken-
nen muf, daf sich die Kirche ,in ihrer Lehre und Praxis nicht immer und in jedem
Fall vor das Dilemma stellen lassen® kann, ,entweder eine letztverbindliche
Lehrentscheidung zu fallen oder einfach zu schweigen und alles der beliebigen
Meinung des einzelnen zu iiberlassen“®. Wie problematisch dies alles gerade fiir
Theologen sein kann, ist durch den Hinweis auf die Verurteilungen etwa eines
Teilhard de Chardin, des jetzigen Kardinals de Lubac oder Karl Rahners hinrei-
chend verdeutlicht.

Und schlieflich noch der Wunsch, das kirchliche Lehramt moge deutlicher

330



Theologie und Lebramt

zwischen gottlichem Gesetz und menschlich-kirchlichem Gesetz unterscheiden.
Das Argument, es liefe sich nicht andern, was die Kirche bisher gelehrt oder
verlangt hat, ist nicht zwingend. Die Kirche vergibt sich nichts, wenn sie
Verordnungen, die sie selbst erlassen hat, aus gegebenem Anlaf} und bei gutem
Grund éandert.

Das Verhaltnis von Theologie und Lehramt ist normalerweise weder spannungs-
geladen noch besteht eine Art Feindschaft zwischen beiden. Die Theologie hat, von
Spezialdisziplinen vielleicht abgesehen, die Aufgabe, Weisen der Glaubensvermitt-
lung zu suchen und diese vorzubereiten, damit diese eines Tages die Gliaubigen
erreichen. Im letzten ist die Theologie dem authentischen Lehramt der Kirche
untergeordnet, jedoch nicht so, daf} sie in dieser Unterordnung die Eigenstindig-
keit ihres Denkens und damit auch ihres Glaubens auf- und preisgibt.

ANMERKUNGEN

! ]. Kolakowski, Der nahe und der ferne Gott (Berlin 1981) 17£.

2 C. Duquoc, Theologie und Spiritualitit, in: Concilium 2 (1966) 698.

* Kolakowski, a. a. O.

% K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. 8 (Einsiedeln 1967) 58—60.

5 Johannes Paul II. in Deutschland, hrsg. v. Sekr. d. Dr. Bischofskonferenz (Bonn 1980) 173.

¢ Vgl. Neuner-Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkiindigung, Nr. 468 f.
7 Ebd. 466.

5. Anm. 6.

331



