Hermann Kiigler S]
Humanistische Religion und christlicher Glaube

Anfragen der humanistischen Psychologie Erich Fromms an christliche Theologie
und Pastoralpsychologie

»Mut zum Menschen“! — das ist Bekenntnisformel und zentrales Thema des gesam-

ten Werks von Erich Fromm. In Erginzung und im Gegensatz zur Klassischen
Psychoanalyse beschiftigt sich Fromm (23. 3. 1900-18. 3. 1980) — vielgelesener
Autor nicht nur in der jungen Generation — nicht in erster Linie mit der Erkldrung
von Triebsystemen und der Entwicklung einer Neurosen- und Psychosenlehre. Er
frage statt dessen nach dem gesunden Menschen. Sein therapeutisches Anliegen
richtet sich auf den ganzen, heilen, wahren Menschen, kurz: auf die Menschwer-
dung des Menschen. Diese Frage ist fiir ihn eine religidse Frage, die aber von den
traditionellen theistischen Religionen nicht nur nicht angemessen behandelt,
sondern entstellt und verkehrt worden sei. Eine neue Religion zu entwerfen, die
das Bediirfnis des Menschen nach einem Rahmen der Orientierung und einem
Objekt der Hingabe zu befriedigen vermag, ist eine vorrangige Aufgabe der
humanistischen Psychologie, da kein Mensch ohne ein solches System zu leben
vermag’.

Die Bedeutung der Religion fiir den Menschen

So wie Fromm den Begriff ,Religion® verwendet, bezeichnet er nicht nur ein
System, das notwendigerweise mit einem Gottesbegriff operiert und als Religion
anerkannt ist, sondern ,jedes von einer Gruppe geteilte System des Denkens und
Handelns, das dem einzelnen einen Rahmen der Orientierung und ein Objekt der
Hingabe bietet*>. In diesem weitgefafiten Sinn ist fiir ihn in Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft keine Gesellschaft vorstellbar, die keine Religion hat. Die
Frage ist fiir Fromm aber nicht: Religion oder nicht?, sondern vielmehr: welche
Art von Religion? Fordert sie die menschliche Entwicklung, die Entfaltung
spezifisch menschlicher Krifte, oder lihmt sie das menschliche Wachstum? Mit
dieser Sicht der Religion distanziert sich Fromm einerseits von Sigmund Freud,
andererseits von seinen eigenen frithen Auffassungen bis etwa 1930, dem Ende
seiner Lehranalyse bei dem Freud-Schiiler Theodor Reik.

Freud und mit ihm der frithe Fromm sahen im Gottesglauben die Fixierung der

546



Humanistische Religion und christlicher Glanbe

Sehnsucht nach einer beschiitzenden Vaterfigur, den Ausdruck des Verlangens
nach Hilfe und Rettung. In Wirklichkeit aber konne der Mensch nur sich selber
helfen, indem er aus seinen kindlichen Illusionen erwacht. Die Religion verdummt
folglich den Menschen, weil sie ihn an Mythen statt an Tatsachen glauben lifit. Sie
infantilisiert ihn, weil sie ihn in stindiger Abhangigkeit von viterlicher Autoritat
hilt, symbolisiert durch die Figur Gottes®.

Fiir Freud liegt der Ursprung der Religion in der menschlichen Hilflosigkeit. Im
Frithstadium seiner Entwicklung ist der Mensch noch nicht fahig, seine Vernunft
zur Bewiltigung des Lebens zu gebrauchen. Statt dessen versucht er diese
Bewiltigung mit anderen emotionalen Kriften, deren Aufgabe es ist, das zu
unterdriicken und zu beherrschen, was verniinftig zu bewiltigen er nicht in der
Lage ist. In diesem Prozefl entwickelt der Mensch nach Freud die Illusion der
Religion. Sie ist letztlich nichts anderes als eine Wiederholung der Kindheitserfah-
rungen. Der Mensch bewaltigt die thn bedrohenden Krifte in der gleichen Weise,
in der er als Kind lernte, mit der eigenen Unsicherheit fertig zu werden: namlich
dadurch, daf er sich auf den Vater verlief}, ihn bewunderte und fiirchtete. Fiir
Freud ist Religion eine kollektive Neurose, durch gleiche Bedingungen verursacht
wie die Kinderneurosen. Sie ist eine Gefahr, weil sie dazu neigt, schlechte
menschliche Institutionen zu sanktionieren, mit denen sie sich im Lauf der
Geschichte verbiindet hat, und weil sie das kritische Denken verbietet und damit
fiir die Verarmung des Vernunftvermogens verantwortlich ist.

Wie schitzt nun Fromm selbst nach seiner Distanzierung von dieser Auffassung
die Bedeutung der Religion fiir den Menschen ein? Wichtig fiir sein Verstindnis
von Religion — gerade im Gegensatz zu Freud — ist die Uberzeugung, daff es keine
Kultur in der Geschichte gab und nach seiner Auffassung auch keine in der Zukunft
geben wird, die nicht ,,Religion® im Sinn seiner Definition einschlosse. Und ebenso
gibt es fiir ihn keinen Menschen, der nicht ein religioses Bediirfnis hitte, d. h. ein
Bediirfnis nach einem Rahmen der Orientierung und einem Objekt der Hingabe.

Dieses Bediirfnis ist fiir Fromm, ebenso wie das Bediirfnis nach Bezogenheit,
Verwurzelung und Wirkmachtigkeit, nach Transzendenz und Identitdtserleben, in
den Bedingungen des menschlichen Daseins tief verwurzelt. ,Uber sich und den
Sinn der eigenen Existenz mufl er (der Mensch) sich selbst Rechenschaft geben. Um
diesen inneren Zwiespalt zu iiberwinden, dringt es thn — getrieben von einem
Willen nach ,Absolutheit® —, eine andere Art von Harmonie zu finden, die den
Fluch von ithm nimmt, durch den er von der Natur, seinen Mitmenschen und sich
selbst getrennt wurde.“® Die Disharmonie der Existenz des Menschen bewirkt den
dringenden Wunsch, die Einheit und das Gleichgewicht zwischen sich und der
iibrigen Natur wiederherzustellen. Der Mensch macht den Versuch, diese Einheit
und dieses Gleichgewicht wieder zu erreichen. Er konstruiert ein umfassendes
Weltbild, das ihm als Bezugsrahmen dient und von dem er eine Antwort auf seine
Fragen nach seinem Platz in der Welt und seinen Aufgaben ableiten kann.

547



Hermann Kiigler S]

Aber weil der Mensch nicht nur korperloser Intellekt ist, reicht ein derartiges
Gedankensystem allein noch nicht aus. Ein befriedigendes Orientierungssystem
erfordert nicht nur intellektuelle Elemente, sondern auch solche des Gespiirs und
des Getiihls, die in allen Bereichen des menschlichen Lebens aktiv zu verwirklichen
sind. Die Hingabe an ein Objekt, das den Menschen transzendiert, wie zum
Beispiel Gott, ist der Ausdruck dieses Bediirfnisses im Lebensvollzug.

Fromm hilt das Bediirfnis nach einem Rahmen der Orientierung und nach einem
Objekt der Hingabe fiir die starkste Energiequelle im Menschen. Aber gefahrlich
und irrefiihrend ist fiir ihn die relativistische Auffassung, das blofle Vorhandensein
eines Ideals oder eines religiosen Gefiihls sei an sich schon wertvoll. Vielmehr
miisse man alle Ideale, einschlieflich derjenigen, die in weltlichen Ideologien in
Erscheinung treten, danach beurteilen, wieviel Wahrheit sie enthalten, in welchem
Maf sie der Entfaltung menschlicher Krifte dienen und bis zu welchem Grad sie
dem menschlichen Bediirfnis nach Ausgeglichenheit und Harmonie in dieser Welt
tatsichlich entgegenkommen.

Autoritare und humanistische Religion

Fromm stellt sich die Frage, ob wir den Religionen zutrauen konnen, fiir die
Befriedigung der religiosen Bediirfnisse zu sorgen. Um diese Frage beantworten zu
konnen, trifft er eine Unterscheidung, die seines Erachtens quer durch alle
theistischen und nichttheistischen Religionen geht: die Unterscheidung zwischen
autoritaren und humanistischen Religionen.

Das Prinzip der autoritiren Religionen wird fiir ihn besonders deutlich anhand
der Definition der Religion im ,Oxford Dictionary“: Religion ist ,die Anerken-
nung einer hoheren, unsichtbaren Macht von seiten des Menschen; einer Macht,
die iber sein Schicksal bestimmt und Anspruch auf Gehorsam, Verehrung und
Anerkennung hat“®. Obwohl hier die Religion an sich gemeint ist, sieht Fromm
darin doch eine ziemlich genaue Beschreibung autoritirer Religion.

Hier wird der Schwerpunkt darauf gelegt, dafl der Mensch von einer auf8erhalb
seiner liegenden Macht beherrscht wird. Diese Macht hat Anspruch auf Gehorsam,
Verehrung und Anbetung. Aber der Grund dafiir liegt nicht in den sittlichen
Eigenschaften der Gottheit, nicht in ihrer Liebe und Gerechtigkeit, sondern einzig
in der Tatsache, dafl ihr die Herrschaft iiber den Menschen zusteht. Das bedeutet
weiter, daf8 diese hohere Macht ein Recht hat, den Menschen zu zwingen, sie
anzubeten, und dafl die Verweigerung von Verehrung und Gehorsam Siinde
bedeutet.

»Das wesentliche Element autoritirer Religion und autoritirer religioser Erfahrung ist die Unterwer-

fung unter eine Macht jenseits des Menschen. Die Haupttugend bei diesem Typ von Religion ist
Gehorsam, die Kardinalsiinde Ungehorsam. In dem Mafle, als die Gottheit als allmichtig und

548



Humanistische Religion und christlicher Glanbe

allwissend dargestellt wird, ist im Gegensatz dazu der Mensch macht- und bedeutungslos. Nur insofern
er durch vollige Unterwerfung die Gnade oder Hilfe der Gottheit erwirbt, vermag er Stirke zu
empfinden. Die Unterwerfung unter eine machtvolle Autoritit ist einer der Wege, auf denen der
Mensch dem Gefiihl des Alleinseins und der Begrenztheit entgeht.*”

Im Akt der Unterwerfung verliert der Mensch zwar seine Unabhingigkeit als
Individuum, aber er gewinnt das Gefiihl, von einer Ehrfurcht erweckenden Macht
beschiitzt zu sein, von der er sozusagen ein Teil wird. Beispiele fiir solche Art
autoritirer theistischer Religion sind fir Fromm Calvin und Luther. Deren
Beziehung zu Gott bestiinde in einer vélligen Unterwerfung. Psychologisch wiirde
diese Glaubensauffassung bedeuten: Wenn der Mensch sich ganz unterwirft, dann
ist der allmichtige Gott vielleicht bereit, ihn zu lieben und zu erretten.

Autoritdre ,weltliche® Religion folgt dem gleichen Prinzip, nur wird hier
anstelle Gottes ein Fiihrer oder der Staat oder die Rasse zum Gegenstand der
Anbetung. Das Leben des einzelnen wird bedeutungslos. Sein Wert besteht gerade
in der Verleugnung seines Wertes und seiner Stirke. Hiufig stellt eine autoritire
Religion ein so abstraktes und fernes Ideal auf, dafl es kaum eine Beziehung zum
wirklichen Leben und zum wirklichen Menschen hat. Deren Leben und Gliick
wird statt dessen den fernen Idealen aufgeopfert. Die vorwiegende menschliche
Grundstimmung in autoritaren Religionen ist deswegen Leid und Schuld.

Dagegen ist die vorwiegende Stimmung in humanistischer Religion die Freude.
Humanistische Religion bewegt sich um den Menschen und seine Stirke. Der
Mensch mufl die Kraft seiner Vernunft entwickeln, um sich selbst, seine Beziehung
zum Mitmenschen und seine Stellung in der Welt zu verstehen. Er mufl die
Wahrheit iiber seine Grenzen und Moglichkeiten erkennen. Er muf die Kraft der
Liebe fiir sich und fiir andere zum Wachsen bringen und Solidaritit mit allen
lebenden Wesen erfahren. Sein Ziel besteht nicht darin, duerste Ohnmacht zu
erreichen, sondern seine eigene Stirke und Selbstverwirklichung. Glaube bedeutet
nicht die Annahme von Lehrsitzen, die ein anderer vorgibt, sondern Sicherheit der
Uberzeugung, die auf der eigenen Erfahrung im Denken und Fiihlen aufbaut.

Insofern humanistische Religion theistisch ist, bedeutet Gott das Symbol fiir des
Menschen eigene Krifte, die er in seinem Leben zu verwirklichen sucht, nicht aber
ein Symbol fiir Gewalt und Herrschaft, also fiir Macht {iber den Menschen.
Beispiele humanistischer Religion sind fiir Erich Fromm etwa der Zen-Buddhis-
mus, das prophetische Judentum und das frithe Christentum. Trotz bedeutender
Verschiedenheiten in all diesen Lehren sieht er einen gemeinsamen Kern: daf§ der
Mensch danach streben muf}, die Wahrheit zu erkennen und die Liebe zu leben,
und dafl er nur in dem Maf} ganz Mensch sein kann, als ihm diese Aufgabe gelingt.
Er muf§ unabhingig und frei sein und Ziel und Zweck in sich haben und darf nicht
zum Mitte] fiir die Zwecke anderer werden.

Vor allem im Buddhismus, den er tiber Daisetz Taitaro Suzuki kennengelernt
hat, sieht Fromm eine der gelungensten Formen humanistischer Religion. In

549



Hermann Kiigler S|

seinem Buch ,Psychoanalyse und Zen-Buddhismus“® hat er sich ausfiihrlich mit
seinen Anliegen auseinandergesetzt. Buddha, der ,Erleuchtete, spricht nicht im
Namen einer iibernatiirlichen Macht, sondern im Namen der Vernunft. Er ruft
dazu auf, die eigene Vernunft zu gebrauchen und die Wahrheit zu erkennen. Wenn
der Mensch den ersten Schritt zur Erkenntnis der Wahrheit getan hat, muf er sich
mit all seinen Kriften anstrengen, um so zu leben, daff er die Krafte der Vernunft
und der Liebe gegeniiber allen Menschen entwickelt. Nur insofern er dies erreichrt,
kann er sich von seinen irrationalen Leidenschaften befreien. Der Mensch soll nicht
nur seine Grenzen erkennen, sondern sich ebensosehr seiner eigenen Krifte
bewuflt werden.

Letztlich geht es humanistischer Religion um die Vervollkommnung des Men-
schen, um sein Gliick, sein Wohl-Sein. Was das bedeuten kann, beschreibt Erich
Fromm so:

»Das Wohlsein ist der Zustand, in dem die Vernunft ihr volles Entwicklungsstadium erreicht hat, und
zwar die Vernunft nicht im Sinne einer rein intellektuellen Urteilsfahigkeit, sondern in dem Sinne, dafl
man die Wahrheit erfafit, indem man ,die Dinge sein lifit° wie sie sind. Wohlsein gibt es nur in dem
Mafie, als man den eigenen Narzifimus tiberwunden hat; in dem Mafe, als man offen, aufnahmefihig,
empfindsam, wach und leer ist. Wohl-Sein bedeutet, gefithlsmiflig ganz auf den Menschen und die
Natur bezogen zu sein, die Getrenntheit und die Entfremdung zu iiberwinden, zur Erfahrung des Eins-
Seins mit allem Lebendigen zu kommen und doch gleichzeitig mich als die separate Ganzheit, die ich
bin, als das In-dividuum, das Ungeteilte, zu erleben. Wohl-Sein bedeutet, ganz geboren zu sein und das
zu werden, was man potentiell ist.*?

Es bedeutet weiter, Freude und Traurigkeit unbeeintrichtigt empfinden zu
konnen, aus dem Halbschlaf zu erwachen, in dem der Durchschnittsmensch sein
Leben fihrt. Es heifit, schopferisch zu sein, auf alles Existierende so, wie es
wirklich ist, einzugehen. Es bedeutet, die Welt zu sehen, wie sie ist, und sie
zugleich als die eigene Welt zu sehen, die durch das eigene schopferische Begreifen
geschaffen und verwandelt wird, so daff sie nicht mehr eine fremde Welt ist,
sondern zur eigenen Welt wird. Wohlsein bedeutet endlich, daff man ist und sich
selbst im Sein erfahrt und nicht in dem, was man hat oder begehrt.

Die Bedeutung des Wortes Gott

Wenn das das Ziel humanistischer Religion ist, wen oder was meint dann
Fromm, wenn er von Gott spricht? Ganz knapp gesagt: Gott ist fiir thn ein Symbol
fiir das Prinzip der Einheit hinter der Mannigfaltigkeit der Erscheinungen. Gottist
eine der vielen poetischen Ausdrucksweisen fiir den hochsten Wert, nach dem ein
Mensch strebt, aber keine Realitit an sich. Letztlich gilt: ,Gott, das bin ich,
insofern ich menschlich bin.“!®

Die Rede von Gott ist fiir Fromm nicht schlechthin sinnlos; denn das Wort
,Gott“ bezeichnet das hochste Gut, das einem Menschen wiinschenswert er-

550



Humanistische Religion und christlicher Glanbe

scheint. Dies variiert von Kultur zu Kultur, und das jeweilige Gottesbild einer
Gesellschaft ist der historisch bedingte Ausdruck einer bestimmten inneren
Erfahrung, die diese Gesellschaft gemacht hat. Welcher Art die Beschreibung
dieser Erfahrung ist, hingt von den 6konomischen, gesellschaftlichen und politi-
schen Grundlagen der betreffenden Kultur und der gesellschaftlichen Klassen,
sowie von den sich daraus ergebenden Denkmodellen ab.

Fromm anerkennt und wiirdigt positiv die Gottesvorstellung der Bibel oder echt
religivser Menschen, ohne sie jedoch fiir sich zu ibernehmen und zu teilen. Seine
eigene Position wiirde er als ,nicht-theistische Mystik“ bezeichnen. Auf welche
Realitit menschlicher Erfahrung bezieht sich nun fiir ihn der Gottesbegriff?

In seinem Buch ,Die Kunst des Liebens® analysiert Fromm unter anderem die
religivse Form der Liebe zu Gott. Sie ist fiir ihn psychologisch betrachtet nichts
anderes als die Erfahrung von Einheit, die das Getrenntsein iiberwindet. Die
Gottesliebe entspringt dem Bediirfnis, das Getrenntsein zu iiberwinden und zur
Einheit zu gelangen. Sie ist in engem Zusammenhang zur Liebe zum Menschen zu
sehen, besonders zur Liebe zu Vater und Mutter.

Die Liebe zu den Eltern und die Liebe zu Gott weisen wichtige Parallelen auf.
Als kleines Kind ist der Mensch zunichst an seine Mutter als den ,,Grund allen
Seins“ gebunden. Er fiihlt sich allein und hilflos und braucht die allumfassende
Liebe der Mutter. Die Mutterliebe stellt keine Bedingungen, sie ist allbeschiitzend
und allumfassend. Da sie keine Bedingungen stellt, entzieht sie sich jeder Kontrol-
le, und man kann sie sich nicht erwerben. Ihr Besitz ist Seligkeit, ihr Fehlen fithrt
zu einem Gefiihl der Verlorenheit und zu dulerster Verzweiflung. Miitter lieben
ihre Kinder, weil sie ihre Kinder sind, und nicht, weil sie ,,brav* und gehorsam sind
oder weil sie tun, was sie von thnen wiinschen und verlangen. Deshalb beruht die
Mutterliebe auf Gleichheit.

Mit der Zeit wendet sich das Kind dem Vater als dem neuen Mittelpunkt seiner -
Zuneigung zu, als dem Leitprinzip seines Denkens und Handelns. Auf dieser Stufe
motiviert es das Bediirfnis, sich das Lob des Vaters zu erwerben und zu vermeiden,
was seinen Unwillen erregt. Das Wesen der viterlichen Liebe besteht darin, dafi der
Vater Forderungen und Gesetze aufstellt und dafl seine Liebe zu seinem Sohn
davon abhingt, ob dieser seinen Befehlen gehorcht. Er liebt denjenigen Sohn am
meisten, der ihm am dhnlichsten ist, am meisten gehorcht und sich am besten zu
seinem Nachfolger als Erbe seines Besitzes eignet.

Wenn ein Mensch schliefilich erwachsen geworden ist, dann hat er sich von der
Person der Mutter und der Person des Vaters als den beschiitzenden und
befehlenden Michten befreit. Er hat dann das ,miitterliche® und das , viterliche®
Prinzip in seinem Innersten und nicht mehr auflerhalb seiner selbst errichtet. Er ist
sozusagen zu seinem eigenen Vater und seiner eigenen Mutter geworden.

Die gleiche Entwicklung lafit sich — so Fromm - in der Entwicklung der
menschlichen Rasse beobachten: Am Anfang steht die Liebe zu Gott als eine

551



Hermann Kiigler S

hilflose Bindung an eine Muttergottheit. Darauf folgt die Gehorsamsbindung an
einen Vatergott, und schliefilich das reife Stadium, in dem Gott aufhért, eine
duflere Macht zu sein, und der Mensch die Prinzipien der Liebe und Gerechtigkeit
in sein eigenes Inneres hineingenommen hat. Er ist mit Gott eins geworden, so daf§
er schliefflich von Gott nur noch in einem poetischen, symbolischen Sinn sprechen
kann.

In der judisch-christlichen Tradition unterscheidet Fromm drei Stufen in der
Entwicklung des Gottesbegriffs'': Auf einer ersten Entwicklungsstufe wird Gott
als Stammeskonig, als absoluter Herrscher aufgefafit. Der Mensch ist sein Rivale,
der potentiell die Gottheit in sich trigt. In dem Maf3, wie er sich entfaltet, befreiter
sich immer mehr von der Oberhoheit Gottes, wie es etwa das Beispiel Adams und
Evas in der Siindenfall-Geschichte zeigen.

Auf einer zweiten Stufe wird Gott zum konstitutionellen Monarchen. Er hort
auf, ein absoluter Herrscher zu sein, und schliefit einen Bund mit dem Menschen,
etwa mit Noah oder spiter mit Abraham. Gott und Mensch sind Vertragspartner
geworden. Gott hat die Freiheit verloren, willkiirlich zu handeln, und der Mensch
hat die Freiheit gewonnen, Gott unter Hinweis auf dessen Versprechungen und die
im Bund festgelegten Grundsitze zur Rechenschaft zu ziehen.

Eine dritte Stufe in der Entwicklung des Gottesbegriffs ist fiir Fromm schliellich
in der Gottesoffenbarung an Mose erreicht. Gott offenbart sich nicht mehr als Gott
der Natur, sondern als Gott der Geschichte, der keinen Namen hat. Dieser
namenlose Gott kann durch kein Abbild aus Holz oder Stein dargestellt werden,
um nicht mit einem ,, Gotzen® verwechselt zu werden. In Fromms Sicht fiihrt die
Entwicklung vom eifersiichtigen Gott Adams hin zum namenlosen Gott des Mose,
von dem der Mensch nur wissen kann, wer und was er nicht ist, und den er nur im
Schweigen verehren kann.

Im Verlauf sowohl der individuellen wie der kollektiven Entwicklung hért Gott
auf, eine Person, eine Realitit an sich zu sein. Er wird zum Symbol seiner
Prinzipien Gerechtigkeit, Wahrheit und Liebe. Wenn ein wahrhaft religioser
Mensch sich dem Wesen der monotheistischen Idee entsprechend verhilt, dann
diirfte er konsequenterweise nicht mehr um etwas zu Gott beten und nichts mehr
von ithm erwarten. Er ,liebt* Gott nicht so, wie ein Kind seine Mutter und seinen
Vater liebt. Er hat sich zu der Demut durchgerungen, dafl er seine Grenzen fihlt
und weifs, dafl er von Gott nichts weifl. Ein solcher Mensch vertraut auf die
Prinzipien, die Gott reprasentieren. Er denkt die Wahrheit, er lebt die Liebe und
die Gerechtigkeit und hilt sein Leben nur soweit fiir wertvoll, als es ihm die Chance
gibt, zu einer immer reicheren Entfaltung seiner menschlichen Krifte zu gelangen—
als der einzigen Realitit, auf die es ankommt. Gott lieben heif}t fiir ihn soviel wie
sich danach sehnen, die volle Liebesfahigkeit zu erlangen und das in sich zu
verwirklichen, was ,,Gott in einem selbst bedeutet.

Weiter ist Fromm der Ansicht, alle theistischen Systeme wiirden einen spirituel-

552



Humanistische Religion und christlicher Glanbe

len, den Menschen transzendierenden, jenseitigen Bereich postulieren, der dem
Verlangen des Menschen nach Sinngebung und Erlésung Bedeutung und Geltung
verleiht. Fiir thn gibt es aber einen solchen spirituellen, jenseits des Menschen
liegenden Bereich nicht. Der ,Bereich® von Liebe, Vernunft und Gerechtigkeit
existiert als Realitdt vielmehr nur deshalb und insofern, als der Mensch selber es
vermag, diese Krafte in sich zu entwickeln. Nach dieser Auffassung besitzt das
Leben keinen Sinn, der von auflen gegeben ist, sondern nur den, den der Mensch
selbst ihm gibt.

Gott ist fiir Fromm ein anderer Name fiir den Menschen, insofern er menschlich
ist, ein Symbol fiir alles, was im Menschen liegt und was dennoch der Mensch nicht
ist, ein Symbol fiir eine geistig-seelische Realitit, nach deren Verwirklichung der
Mensch streben und die er dennoch niemals beschreiben oder definieren kann. Er
gleicht dem Horizont, der dem Blick Grenzen zieht und sich als Fata Morgana
erweist, wenn man ihn fassen will.

Ausblicke und Anfragen

Letztlich gilt fiir Fromms Einstellung zu Religion und Glauben: ,, Wenn religitse
Lehren zum seelischen Wachstum, zur Stirke, Freiheit und Gliicksfahigkeit ihrer
Glaubigen beitragen, erkennen wir die Friichte der Liebe. Wenn sie die Einengung
menschlicher Méglichkeiten, Ungliicklichsein und Mangel an Produktivitit zur
Folge haben, konnen sie nicht aus der Liebe geboren sein, gleichgiiltig, was das
Dogma zu vermitteln vorgibt.“'* Ebensowenig ist es fiir ihn von Wichtigkeit, ob
der Mensch an Gott glaubt oder nicht, sondern ob er die Liebe lebt und die
Wahrheit denkt. Tut er das, dann ist es von zweitrangiger Bedeutung, welchem
Symbolsystem er anhingt. Tut er das nicht, so ist es iiberhaupt ohne Bedeutung.

Auf diesem Hintergrund ist auch Fromms Wiirdigung des christlichen Glaubens
zu verstehen. In der neutestamentlichen Botschaft sieht er echte humanistische
Anliegen: den Protest gegen ein am ,Haben® orientiertes Leben und den Appell,
das Leben nach den Prinzipien von Gerechtigkeit, Frieden, Liebe und Wahrheit zu
gestalten.

Doch leider sei die Welt seit der Zeit der Evangelien immer wieder den
Grundsitzen des ,Teufels* gefolgt und das Christentum seinen Versuchungen
erlegen, so dafl das humanistische Anliegen immer wieder durch autoritire Ziige
iiberlagert worden sei. So sieht Fromm im Protestantismus eine rein ,,patriarchali-
sche“ Form des Christentums. Kennzeichnend fiir sie sei die Unterwerfung unter
die patriarchalische Autoritit — Gott, die Fiirsten, der Staat —, wobei Arbeit der
einzige Weg ist, um Liebe und Anerkennung zu erlangen. Hinter der christlichen
Fassade sei auf diesem Boden die Religion des Industriezeitalters entstanden, die
letztlich den Menschen zu Dienern der Wirtschaft und der Maschinen reduziert.

39 Stimmen 202, 8 553



Hermann Kiigler ]

Zwar sieht Fromm auch im Katholizismus viele , patriarchalische® Ziige, etwa
das viterlich-mannliche Gottesbild, den Papst, die mannliche Priester-Hierarchie.
Anderseits seien im Katholizismus die ,matriarchalischen® Ziige unverkennbar.
Die Kirche selbst als all-umfassende und vergebende Mutter und die jungfrauliche
Gottesmutter Maria, zu der der Stinder seine Zuflucht nehmen kann, symbolisie-
ren fir ihn den ,miitterlichen Geist der Vergebung und Liebe. Fromm halt diese
Verbindung aus viterlichen und miitterlichen Elementen fiir einen der Hauptfak-
toren, denen die katholische Kirche ihre grofle Anziehungskraft und ihren starken
Einflufl auf die Menschen verdankt.

Aber alles in allem ist fir Fromm das Christentum — ebenso wie die anderen
theistischen und auch nichttheistischen Religionen — eine Station auf dem Weg der
Evolution der menschlichen Rasse. Deshalb hilt er es nicht fiir abwegig zu glauben,
dafl sich in der Zukunft eine neue Religion entwickeln wird, die der Entwicklung
der Menschheit entspricht. Wichtigstes Merkmal einer solchen neuen Religion
wire ihr universaler Charakter. Sie wiirde die humanistischen Lehren enthalten,
die allen grofien Religionen gemeinsam sind. Thre Lehrsitze wiirden zu den
rationalen Erkenntnissen der Menschen nicht in Widerspruch stehen. Das Schwer-
gewicht wiirde auf der Lebenspraxis und nicht auf der Doktrin liegen. Eine solche
Religion wiirde neue Rituale und Formen schaffen, die zur Ehrfurcht vor dem
Leben und zur Solidaritit aller Menschen fihren. ,Man kann eine Religion
natiirlich nicht erfinden®, sagt Fromm. ,,Sie wird mit dem Erscheinen eines neuen
groflen Lehrers ins Leben treten, wie sie auch in fritheren Jahrhunderten erschienen
sind, wenn die Zeit reif war. Inzwischen sollen alle, die an Gott glauben, ihrem
Glauben dadurch Ausdruck verleihen, daff sie ihn lieben, und wer diesen Glauben
nicht hat, der soll so leben, wie es ihm Liebe und Gerechtigkeit gebieten und -
warten.“"?

Viele Ansichten Fromms stellen fiir den christlichen Glauben und die Kirchen
eine heilsame Provokation dar. Das gilt nicht nur fiir die Behauptung des frithen
Fromm, daff die Religion eine kollektive Kindheitsneurose ist, die die Menschen
sich selbst entfremdet und daran hindert, miindig und frei zu werden. Auch die
These, dafl die herrschende Religion oft eine Religion der Herrschenden war, kann
man in Vergangenheit und Gegenwart nicht einfach vom Tisch fegen, ebensowenig
wie den damit verbundenen Vorwurf, dafl das Christentum viele Ziige einer
autoritiren Religion tragt, die Gott als Herrscher darstellt, der keine selbstindigen
Menschen neben sich duldet.

Es wird sich kaum bestreiten lassen: Das Christentum in seiner konkreten
Erscheinungsweise ist immer in Gefahr, auch — im Sinn der Kritik Fromms -
Ideologie zu sein. Und selbst wenn man sagt, der Glaube als solcher sei nicht die
Ursache seines ideologischen Mifibrauchs, so hat er ihn doch nicht immer
geniigend gehindert. Der christliche Glaube muf§ durch die Anfrage hindurch, er

sei kein rationaler, sondern ein irrationaler und autoritirer Glaube, in dem der

554



Humanistische Religion und christlicher Glanbe

Mensch sich unter etwas Gegebenes unterwerfe, das er ohne Riicksicht auf seine
Wahrheit oder Falschheit anerkenne.

,Der Mensch kann nicht aufhéren zu traiumen®, sagt Fromm. ,,Er sehnt sich
nach einer Welt, die in der Liebe, Freiheit, Gerechtigkeit verwurzelt ist, und da
diese nicht existiert, baut er sich neben der Gesellschaft eine separate Institution
auf: die Religion. In ihr findet er Trost, Ermutigung, Hoffnung, allerdings auch
viele Illusionen, die notwendig sind, weil die Religion mit der irreligiosen
Gesellschaft ihren Frieden geschlossen hat.“!* Hier scheiden sich die Geister
zwischen Fromms Humanismus und dem christlichen Glauben. Fromm verkennt,
dafl man im Glauben die Augen eben gerade nicht vor der Wirklichkeit verschliefit,
sondern ihr standhilt. Geht es doch im Glauben darum, sich von keiner Macht der
Welt mehr erpressen zu lassen. Auflerdem ist die christliche Botschaft realistisch
genug, damit zu rechnen, dafl die Uberwindung von Habsucht, Neid, Begehrlich-
keit und Ausbeutung eine nie endende Aufgabe ist, so daf} die Erlésung von der
Ich-Bezogenheit und das ,Eins-Sein mit allem, was ist“ schliefflich doch als ein
Geschenk erwartet werden mufy, das nicht vom Menschen aus machbar ist. Nicht
bestritten werden soll, daff Fromms Kritik am Christentum Verfalschungen der
christlichen Botschaft durchaus trifft, die dadurch als Verfilschungen entlarvt
werden, was dem rechten Verstindnis des Glaubens nur dienlich sein kann.

Nicht nachvollziehbar fiir den christlichen Glauben ist naturlich Fromms
Auffassung, dafl Gott letztlich nichts anderes als ein anderer Name fiir den
Menschen ist. Fiir Fromm steht ,,Gott“ — was auch immer damit gemeint sein mag—
ausschlieflich im Dienst der menschlichen Selbstverwirklichung. Fiir ihn gibt es
keine Offenbarung als Handeln Gottes in Geschichte, sondern nur den Menschen
mit seinem unverzichtbaren Bediirfnis nach Religion.

Dazu ist zu sagen: Fromm mifiversteht den christlichen Glauben an Gott, wenn
er thn als ,theistisches System® sieht, das einen spirituellen, jenseitigen Bereich
postuliere, der dem Menschen Trost und die Befriedigung seiner Sehnsiichte
verheifle. Tatsichlich geht es im christlichen Glauben tiberhaupt nicht darum, eine
jenseitige, spirituelle Welt zu erreichen, etwa durch Willensaufschwiinge oder
Versenkung ins eigene Innere, sondern darum, sich selbst in dieser realen, so
problemvollen Welt neu zu verstehen: namlich als einen Menschen, bei dem Gott
ist. Die neutestamentliche Botschaft beabsichtigt ohnehin nicht, die — freilich
zumeist problemlos vorausgesetzte — Existenz Gottes zu beweisen. Statt dessen
sagt sie dem Menschen die ,frohe Botschaft“ weiter, dafl der Gott, von dem er von
sich aus nichts weifl und der dennoch die Sehnsucht der Volker ist, sein
Bundnispartner ist, nicht der Verbiindete der Eltern, des Staates oder der
Vorgesetzten und Herrschenden. Es geht nicht um den Beweis, dafl es Gott gibt,
sondern um ein Beziehungsangebot, in dessen Verlafllichkeit man leben und
sterben kann. Diese frohmachende Botschaft des Evangeliums hat Fromm letztlich
nicht verstanden. Da er im Gott der biblischen Botschaft den Stammeskénig und

% 555



Hermann Kiigler SJ

den Gehorsam fordernden Monarchen sieht, bleibt dem Menschen, wenn er sich
nicht selbst aufgeben will, keine andere Moglichkeit, als sich von diesem Gott
freizumachen. Fiir Fromm ist dieser Gott nichts anderes als ein Gotze: ihn
verehren heiflt, sich selbst aufgeben. Der Gedanke, besser: die Erfahrung, daff die
geschenkte Gemeinschaft mit dem Gott der biblischen Botschaft den Menschen aus
allen Angsten befreit und mit sich, seinen Mitmenschen und der Welt versohnt, ist
thm nicht nachvollziehbar.

ANMERKUNGEN

! So der Titel des gleichnamigen Buchs des Fromm-Schiilers Rainer Funk (Stuttgart 1978).

2 Die folgenden Ausfiihrungen sind die iiberarbeitete Fassung eines Vortrags, den der Verf. auf der Jahrestagung der
kath. Erziehungsberatungsstellen von Bergisch-Gladbach im Marz 1984 in Altenberg gehalten hat.

*> Haben oder Sein (1976) in: Gesamtausgabe (= GA), hrsg. v. R. Funk (Stuttgart 1980/81) Bd. 2, 365.

* Vgl. dazu Psychoanalyse und Religion (1966), in: GA 6, bes. 235-240; und: Einige post-marxsche und post-
freudsche Gedanken iiber Religion und Religiositit (1977): ebd. 293—299.

> Psychoanalyse und Ethik (1954) in: GA 2, 31.

¢ Zit. in: Psychoanalyse und Religion: GA 6,248. 7 Ebd.

$ 1972, in: GA 6, 301-356. ? Ebd. 316.

!° Die Kunst des Liebens (1971) in: GA 9, 481; zum Folgenden ebd., bes. 477-488.

'S, dazu: Thr werdet sein wie Gott (1970), in: GA 6, bes. 96—108.

2 Psychoanalyse und Religion, in: GA 6, 263.

' Der moderne Mensch und seine Zukunft (1960), in: GA 4, 246; siehe auch: Die Revolution der Hoffnung (1971):
ebd., bes, 137ff.

* Nachwort von E. Fromm; Religion und Gesellschaft, in: R. Funk, Mut zum Menschen, 359.

556



