UMSCHAU

Dogma und Geschichte

Eine Problemanzeige

Vor lauter Jubilden lief das erinnerungsreiche
Vorjahr vergessen, dafl im August 1583 — also vor
400 Jahren — zu Orléans D. Petau — latinisiert:
Dionysius Petavius— zur Welt kam. Frither galt er
als ,Vater der Dogmengeschichte®, eine Benen-
nung, die zwar heute eher auf Zuriickhaltung
stoflt, aber doch zu verstehen gibt, daf} dieser
franzosische Jesuit der historischen Betrachtung
christlicher Glaubenswahrheit entscheidende An-
stoffe und fruchtbare Ansitze gab. Indes, was er
einleitete, seither
schwerwiegende und noch keineswegs geldste
Probleme herauf. In der katholischen Theologie
verlor man vor thnen oft den Mut; wo man sich

so entschieden beschwor

gelegentlich doch an sie wagte, kam es immer
wieder zu Ablehnung und Gegnerschaft. Am
bekanntesten blieb die Modernismuskrise zu An-
fang unseres Jahrhunderts, die nicht zufillig im
Kontext der groflen klassischen Dogmenge-
schichten aus dem protestantischen Bereich die
damalige katholische Kirche erschiitterte. Was
Adolf v. Harnack, Friedrich Loofs und Reinhold
Seeberg versucht hatten, mufite gerade des katho-
lischen Traditionsprinzips wegen Riickwirkun-
gen auf katholische Lehre und Theologie haben.
Prinzipiell lief§ sich hier die historische Betrach-
tung nicht einfach ausschalten; darum war der
Streit um Sinn und Stellenwert von Dogmenge-
schichte unvermeidlich. Genau darum ging es und
nicht um historische Detailfragen.

Mittlerweile ergab sich aus den Diskussionen
ein weitaus differenzierteres Bewufitsein des Pro-
blems; auf einige Ziige sei hier aufmerksam ge-
macht, Bezeugt wird dieses Problembewufitsein
durch eine erstaunliche Zahl neuerer Veroffent-
lichungen. In den 60er Jahren duflerten sich Al-
fred Adam und Bernhard Lohse; jetzt liegen das
dreibindige ,Handbuch der Dogmen- und Theo-
logiegeschichte* (hrsg. v. Carl Andresen) sowie
der erste Band von Karlmann Beyschlags ,, Grund-

40 Stimmen 202, 8

riff der Dogmengeschichte® vor. Auf katho-
lischer Seite scheint das seit liber einer Generation
im Werden befindliche ,Handbuch der Dogmen-
geschichte® doch noch seinen Abschlufl zu
finden.

Aus all diesen Werken erhellt zunichst das
andauernde Interesse, vielleicht sogar die unum-
gangliche Notwendigkeit, nach dem Verhiltnis
von christlichem Dogma und Geschichte zu fra-
gen sowie dieses Verhaltnis plausibel darzustel-
len. Frither geschah das oft in der Absicht, dog-
matische Wahrheit und ihren absoluten Anspruch
zu kritisieren. Das konnte auf Uberwindung des
Dogmas und ein undogmatisches Christentum
hinauslaufen. Hiufiger aber war es um die Kor-
rektur eines falschen Dogmenbegriffs zu tun,
gerade um die Verbindlichkeit christlicher Bot-
schaft neu zu fundieren und dem Menschen der
Neuzeit annehmbar zu machen. Demgegeniiber
bestritt dann die ,Dialektische Theologie“ dieses
ganze Programm: statt Dogmenkritik im Namen
der Geschichte wurde Geschichtskritik im Na-
men des Dogmas vertreten, wobei das Dogma in
einer Weise positiv behauptet wurde, dafl eine
radikale Scheidung zwischen Christentum und
Welt die unausweichliche Folge war. Auch dazu
nutzte man dogmenhistorische Einsichten und
Ergebnisse; denn was da erarbeitet war, lief sich
einsetzen, um unterschiedlichste Ziele zu errei-
chen.

Aus diesem Grund beriihrt die Differenzierung
des Problembewufitseins weniger dogmenhistori-
sche Einzelfragen und das entsprechende Mate-
rial, mogen auch seit dem vorigen Jahrhundert in
nicht abreiflender Folge neue Tatsachen, Deutun-
gen und Zusammenhinge erforscht worden sein.
Die Grundanlage von Dogmengeschichte wurde
dadurch nicht wesentlich umstrukturiert. Fragen
solch grundsitzlicher Art ergeben sich vielmehr,
wo man erkennt, dafl hinter jeder Dogmenge-

569



Umschan

schichte und selbst hinter den Entwiirfen der
erwihnten Klassiker, die sich doch auf ihre strikt
historische Behandlung soviel zugute tun, religis-
se Uberzeugungen, Glaubenshaltungen, theolo-
gische Positionen stecken, die erst erkliren, war-
um das Material in dieser je konkreten Art und
Weise entfaltet ist. Dogmenhistorische Herme-
neutik stofit demnach auf Voraussetzungen und
Vorwissen sachlicher und methodischer Art, die
alles andere als selbstverstandlich sind.

Das gilt namentlich fir das Verstindnis der
Begriffe Dogma und Geschichte, iiber die nur
wenig nachgedacht wird. Neuerdings sollen et-
was eingehendere Vorworte, Einleitungen oder
»Dogmengeschichtliche Prinzipienlehren® tiber
diese Voraussetzungen Rechenschaft geben,
wenn auch da in der Regel noch einfach gilt, der
Begriff des Dogmas oder der verbindlichen kirch-
lichen Lehre sei relativ problemlos der Dogmatik,
jener der Geschichte ebenso einfach dem histori-
schen Bewufitsein bzw. Bemiihen zu entnehmen.
Die eigentliche Schwierigkeit beginnt dann erst
dort, wo beide Gegebenheiten miteinander zu
verbinden sind. Das sei im Grund das letztlich
eigentliche Problem der Dogmengeschichte. Eine
solche Konzeption geht davon aus, daff Dogma
und Geschichte selbstindige Gréflen sind, die
ihrer Natur und Eigenart nach einander entgegen-
stehen, wenn nicht gar widersprechen. Nur weil
sich Dogma immer in Geschichte finde, sei es
notig, beide zusammenzubringen und zusammen
zu bedenken.

Doch eben diese Ansicht verlangt nach Riick-
frage. Sie laflit Dogma ohne weiteres Ausdruck
zeitiiberlegener Wahrheit sein, zu dem Geschich-
te nur als duflere und nachtrigliche Bedingung
hinzutritt. Aber schon die Tatsache, dafl Dogma
selbst Geschichte hat, ja Geschichte ist, spricht
gegen diese Vorstellung. Dogma kann nichts an-
deres sein als die geschichtliche Gestalt einer die
Geschichte umgreifenden, sie zugleich aber auch
durchdringenden und prigenden Wahrheit. Hier
herrscht ein zutiefst positives Verhilnis, und
zwar in allen drei eigenstindigen Geschichten des
Dogmas. Denn da ist ja einmal jene Geschichte, in
der eine Wahrheit zum Dogma wird, die Vorge-
schichte sozusagen, die zur ausdriicklichen Ver-
bindlichmachung fithrt. Davon setzt sich die un-
mittelbare Geschichte der Formulierung ab, das

570

heiflt der eigentliche Prozefl der verbindlichen
Entscheidung. Schliefilich unterscheidet sich da-
von die Nachgeschichte des Verstindnisses, der
Deutungen, der Ein- und Zuordnungen, der Re-
levanz fiir Glauben und Leben des Christen.
Natiirlich geht es hier immer um ein und
dieselbe Wahrheit, auch wenn man weif}, daf fiir
sie die genannten Einzelgeschichten nicht belang-
los bleiben. Sie wird keine andere, begegnet indes
in den verschiedenen Phasen je anders und stellt
sich in bleibender Identitit unvermeidlich ver-
schieden dar. Diese Verschiedenheit der Darstel-
lung bringt die Wahrheit nicht nur nicht in Ge-
fahr, sie ist die Bedingung und das unvermeidliche
Erfordernis ihrer Selbigkeit in dieser Welt.
Besonders deutlich tritt das am Verhaltnis von
Theologie und Dogma zutage, zwischen denen
sich gar nicht sauber scheiden lifit, so nétig das
Unterscheiden bleibt. Aber Theologie und Dog-
ma und ihre jeweiligen Geschichten lassen sich
nicht isoliert voneinander behandeln. Diesem Be-
wufitsein entspricht es, wenn man ein ,,Handbuch
der Dogmen- und Theologiegeschichte® konzi-
piert und nicht mehr so tut, als lieffe sich vom
Dogma ohne Riicksicht auf Theologie reden.
Wenn dann jedoch der konkrete Versuch die
genauere Einteilung als ,Lehrentwicklung im
Rahmen der Katholizitat“, ,,im Rahmen der Kon-
fessionalitit und ,im Rahmen der Okumenizi-
tat” entfaltet, miissen wieder Reserven wach wer-
den. Denn so lfit sich nur auf Grund von Annah-
men und Entscheidungen einteilen, die diskutabel
und fragwiirdig bleiben nicht allein vom katholi-
schen Standpunkt aus, sondern an und fiir sich.
Dafl es um Lehrentwicklung gehe, lifit sich
hinnehmen. Die mit den Stichworten Katholizi-
tdt, Konfessionalitit und Olkumenizitit angedeu-
tete Richtung hingegen schliefit wertende An-
schauungen ein, die, gerade weil sie zuerst selbst-
verstindlich scheinen kénnten, genaue Priifung
fordern. Gewif ist die Dogmenbildung des ersten
Jahrtausends etwas anderes als die reformatori-
sche Herausforderung und die katholische Ant-
wort auf sie. Und eine apologetisch gepragte
Epoche des Sich-voneinander-Absetzens unter-
scheidet sich natiirlich von einer solchen, in der
man vor allem die Gemeinsamkeiten betont.
Trotzdem diirfte der vorgeschlagene Dreischritt
einer Dialektik 3 la Hegel und damit dem Baur-



Umschau

schen Grundschema der Dogmengeschichte eher
als der Realitit und dem Bewufitsein evangeli-
scher Wahrheit im Christentum entsprechen.
Was meinen diese Stichworte genau? Und ist ihr
Inhalt wirklich an bestimmte Zeiten gebunden,
wie es die Einteilung suggeriert?

Der Streitpunkt wird in der Auffassung vom
Katholischen stecken, an der sich die beiden
anderen Stichworte orientieren. Doch nicht nur
um Begriffsdefinition geht es dabei. Im Blick auf
Lehre, Lehramt und Theologie kommt namlich
dem Katholischen im Christentum —um es einmal
so zu sagen — grundlegende Funktion zu wegen
der stindigen Sorge um Kontinuitit, die ein ei-
gentlimliches Verhiltnis zur Geschichte, Tradi-
tion genannt, ausbilden lief. Das Bewufitsein
davon mag unterschiedlich entwickelt sein und
verschieden stark zutage treten, gelebt wird hier

40¢

die Wahrheit der Botschaft Jesu Christi gerade als
verbindliche mittels eines nie abreiffenden Ge-
sprachs mit der Geschichte.

Daraus muf} sich notwendig eine andere Ein-
stellung zur Beziehung von Dogma und Ge-
schichte ergeben als die oben kurz angedeutete,
insofern hier trotz der durchaus ernstgenomme-
nen realen Spannungen doch grundsitzlich eine
positive und gar nicht auflosbare Zuordnung der
beiden Groflen vorausgesetzt und angenommen
wird. Ist das nicht auch naheliegend, wenn man
ernst damit macht, dal Dogma nur Sinn hat fiir
die Menschen, die noch in dieser Welt unterwegs
sind? Daf dies weitreichende Konsequenzen hat
auch fiir die Bestimmung des Verhiltnisses von
Lehramt und Theologie innerhalb des Katholizis-
mus, lifit sich leider nur noch erwihnen.

Karl H. Neufeld SJ

571



