Peter Neuner

Der konfessionelle Grundentscheid —
Problem fiir die Okumene?

Vor einigen Jahren ist in der 6kumenischen Diskussion ein in dieser Form neues
Problem aufgetaucht. Nachdem in einer Reihe von Einzeldifferenzen, vornehm-
lich in der Frage nach der Eucharistie, dem Amt, einschlieflich Bischofsamt und
Papsttum, deutliche Konvergenzen zwischen den Konfessionen festgestellt wur-
den, wird jetzt verschiedentlich die These vertreten, diese Ubereinstimmungen
seien letztlich bedeutungslos, weil sie nicht von einem gemeinsamen, die Konfes-
sionen umgreifenden Grundverstandnis getragen seien. Im Innersten, ihrem
Wesen, threm Grundansatz seien die Kirchen nach wie vor nicht nur verschieden,
sondern gegensitzlich bestimmt, so daf} die Bemiihungen um Ubereinstimmungen
auf der Ebene der Einzelkontroversen lediglich Symptome kurierten, wahrend die
Krankheit unveriandert weiterbestehe. So hingen die Konsense letztlich in der Luft,
weil sie nicht auf einem Grundkonsens aufruhten. Darum sei es unangemessen,
wegen der Fortschritte in der 6kumenischen Arbeit praktische Konsequenzen fiir
die Kirchen zu fordern. Eine weitergehende Einigung sei davon abhingig, ob
Ubereinstimmung auch im konfessionellen Grundansatz erzielt werden kénne. Ist
dies moglich, dann sind die Einzeldifferenzen ohnehin tiberwunden, ist dies
unmoglich, bleiben auch die schonsten Konsense verbale Kompromisse und
erweisen sich als grund- und bodenlos'.

Der Grundansatz, der nicht auf der Ebene der Phinomene liegt, ist dabei
unmittelbar schwer zu thematisieren. So erweist sich diese These fiir die 6kumeni-
sche Diskussion als héchst problematisch, weil direkt kaum faflbar. Hier soll der
Versuch gemacht werden, sich dieser Problematik auf dem Weg tiber die histori-
sche Fragestellung zu nihern.

Ein Blick in die Geschichte

Die Auseinandersetzung zwischen den entstehenden Konfessionen wurde zu-
nichst auf der Ebene der Einzelkontroversen gefithrt. Es wurde dem anderen
abgesprochen, eine bestimmte Lehre, etwa von der Rechtfertigung, der Euchari-
stie, angemessen zu vertreten. Das Andere erschien vor dem Forum des Eigenen,
wurde hier kritisiert und letztlich als unverstindlich und sinnlos abgetan. Dabei
bemiihte man sich nicht, das Ganze einer Konfession aus sich selbst schlussig zu

591



Peter Neuner

verstehen. Die andere Konfession und ihre Lehre erschienen vielmehr als ein wirres
Konglomerat von Einzelhiresien. Die Haltung des anderen konnte nur erklart
werden als blinde Zerstorungswut, die in sich nicht sinnvoll gemacht werden kann,
sondern aus der der Geist der Verneinung und des Widerspruchs redet.

Diese Grundeinstellung ist heute keineswegs iiberwunden. Sie begegnet immer,
wenn den Vertretern einer anderen Konfession global Unredlichkeit und Uneht-
lichkeit unterstellt wird, und dieser Vorwurf ist noch keineswegs verstummt. Daf}
eine Haltung, die der eigenen nicht entspricht, innerhalb eines anderen Kontextes
sinnvoll und folgerichtig sein kann, wird hier nicht beachtet. In der Reformations-
zeit lautete der Vorwurf, der andere sei vom Teufel besetzt: der Papst der
Antichrist, Luther der leibhaftige Satan. Gemeinsamkeiten zwischen den Konfes-
sionen sind darin begriindet, dafl der Teufel es eben versteht, sich zu verstellen und
seiner Lehre den Anschein der Wahrheit zu vermitteln.

Wenn in diesem Zusammenhang die Wesensfrage gestellt wurde, dann wurde die
eigene Konfession mit dem Christentum identifiziert. Die Kirchen verhalten sich
zufolge dieser Vorstellung zueinander ,wie Christentum und Abfall vom Chri-
stentum, wie Kirche und Hiresie, wie Gotteswerk und Teufelswerk“%. Zwischen
Wahrheit und Liige, Treue und Verrat gibt es keinen Mittelweg. Verbleibende
Gemeinsamkeiten erscheinen eher als gefahrlich, weil sie den falschlichen Eindruck
vermitteln, als stiinden beide Seiten noch im gleichen Bereich.

So verbreitet diese Position auch gewesen ist, sie wurde jedenfalls in der
wissenschaftlichen Auseinandersetzung abgeldst durch den Versuch, das andere
einer fremden Konfession aus deren eigenem Wesen zu verstehen. Die Wesensdis-
kussion, die Frage nach dem Grundanliegen, nach dem Grundentscheid diente
dazu, das ganze einer fremden Konzeption in sich durchsichtig, klar, hell,
notwendig zu machen. Differenzen wurden nicht mehr allein in sich stehend
betrachtet, sondern je nach dem Zusammenhang mit der Mitte gewichtet. Dem
Vertreter der anderen Konfession wird hier nicht mehr mit einfachem Unverstind-
nis begegnet. Es wird ihm vielmehr zugebilligt, dafl er innerhalb seines Ansatzes
sinnvoll und redlich argumentiert und handelt. Er erscheint weder als dumm noch
als boswillig und unredlich. Seine Haltung ist vielmehr die Konsequenz einer
Grundentscheidung, von der aus alles notwendig und schliissig wird.

Der Preis dieser Betrachtung war in aller Regel allerdings der, dafl die Grundent-
scheide in einer gegenseitigen Exklusivitit formuliert wurden. Katholischer und
evangelischer Grundentscheid schlieffen sich aus. Man kann nur einen Grundent-
scheid realisieren und ist damit vom anderen fundamental getrennt. Die Grundent-
scheide, die das Wesen einer Konfession charakterisieren und logisch stringent
machen, wurden so formuliert, daff die bestehenden Einzeldifferenzen auf einen
Wesensgegensatz zuriickgefiihrt wurden. Und hier gab es eben keine Ubereinstim-
mung, keine Briicke, sondern nur die gegenseitige Ausschliellichkeit. Das Denken
vom Grundentscheid diente primir der logischen Durchdringung der Gegensitze.

592



Der konfessionelle Grundentscheid — Problem fiir die Okumene?

Auch Gemeinsamkeiten zwischen den Kirchen standen unter dem Bann der
gegensatzlichen Grundentscheide. Selbst wenn man das gleiche sagt, meint man
Verschiedenes, weil der Grundentscheid Gemeinsamkeiten nicht zulaft oder sie
irrelevant macht. Die Bemithung um das Verstehen hat damit die Differenzen aus
einem begrenzbaren Bereich herausgenommen und ins Grundsitzliche erhoben.
Kontroversen sind nicht mehr regionalisierbar, kénnen nicht mehr fiir sich gelost
werden, sondern erscheinen als Ausdruck einer grundsitzlichen Wesensver-
schiedenheit.

Vornehmlich unter dem Einfluff Hegels finden wir allerdings auch Positionen,
die Katholizismus und Protestantismus in einem hoheren Dritten aufgehoben
betrachten, oder doch den Katholizismus als eine notwendige und legitime
Vorstufe zum Protestantismus erachten. Bei aller gegensitzlichen Ausschliefilich-
keit der historisch-konkreten Formen stehen jedenfalls heilsgeschichtlich beide
Konfessionen noch innerhalb eines gemeinsamen Rahmens. Diese Vorstellung hat
sogar eine liturgische Ausgestaltung gefunden: Bei einem Festzug anlafilich der
Reformationsfeier 1817 in Leipzig schritten als erste die Rabbiner, die Reprisen-
tanten des alttestamentlichen Gottesvolkes, ihnen folgte die katholische Geistlich-
keit. Am Ende des Zuges kamen dann die evangelischen Pastoren, die in dieser
Reihung dokumentierten, dafl im Protestantismus der absolute Geist zu sich selbst
gekommen ist. Bei aller Gegensitzlichkeit ist hier eine Gemeinsamkeit auf héherer
Ebene nicht ausgeschlossen.

Bestimmungen der Wesensdifferenz

Selbstverstindlich soll an dieser Stelle nicht versucht werden, auch nurirgendwie
materiale Vollstandigkeit zu erreichen. Nur einige Beispiele seien herausgegriffen,
wie die Wesensdifferenz gekennzeichnet wurde. Nach Bellarmin ist der Protestan-
tismus auf eine Kurzformel gebracht ein irriges Verstindnis der Eucharistie. Fur
die Reformatoren sind Gott und Mensch, Religion und Welt vollig inkommensura-
ble Gréflen. Gott ist der Welt schlechthin unendlich tiberlegen, so daf Brot und
Wein ihn niemals fassen konnen. Dieser Gedanke einer schlechthinnigen Tran-
szendenz, die die Inkarnation im Grund unmdglich macht, driickt den katholisch-
protestantischen Gegensatz aus. Bei Bossuet finden wir als Grundcharakteristikum
des Protestantismus den FEigensinn, ,propre sens“. Dieser Eigensinn, heute
wiirden wir wohl sagen ,Individualismus®, bestimmt die Geschichte des Prote-
stantismus. Seinetwegen mufite er in immer neue Richtungen, sich gegenseitig
ausschliefflende Kirchen und Sekten zerfallen. Dies steht im Gegensatz zum
Katholizismus, wo die Einheit durch das Amt gewihrleistet ist, und wo damit die
Gemeinschaft im Glauben gegeniiber den zentrifugalen Kriften bestehen kann.

Letbniz hielt die Konfessionen fiir Teile der einen katholischen Kirche. Er sah

42 Stimmen 202, 9 593



Peter Neuner

ihre Gegensitze nicht in Prinzipien, sondern in beiderseitigen Irrtimern begriin-
det. Nach Leibniz haben beide Kirchen ihr Zentrum, ithr Wesen gemeinsam,
ausgedriickt in den frithchristlichen Konzilien. Hier ist Differenz nicht im Wesen,
sondern im Abfall vom gemeinsamen Wesen, bzw. in der nur teilweisen Realisie-
rung des Wesens begriindet.

Friedrich Schleiermacher geht davon aus, dafl Protestantismus und Katholizis-
mus selbstindige und im Grund wohl auch legitime Entfaltungen des christlichen
Wesens sind.

,Die gewdhnliche Vorstellung vom Verhiltnisse des Katholischen und Evangelischen ist freilich die,
dafd in der evangelischen Kirche der christliche Geist sich in einer reineren Gestalt manifestiere als in der

katholischen, wo er entweder mit fremden Elementen gemischt sei, oder doch nicht die ganze Masse

durchdringe. Ich aber gehe weiter; ich behaupte, jede Kirche sei auch eine eigentiimliche Gestaltung des

christlichen Geistes.*?

Schleiermacher begriindet den Konfessionsunterschied zu einem guten Teil mit
der jeweiligen volkischen Besonderheit des Romanentums und des Germanen-
tums. Es war ein Fehler Roms, den Germanen den romischen Typus, das
Lateinische aufzuzwingen. Andererseits kann er der evangelischen Kirche raten,
den Katholizismus fiir die romanischen Vélker zu akzeptieren und sich darauf zu
beschrinken, die Reformation iiber die germanischen Volker als die ihnen
angemessene Form des Christentums zu verbreiten. Dieser Gedanke wurde in der
Folgezeit dahingehend modifiziert, dafl man innerhalb des Protestantismus weiter
unterschied und das Luthertum dem nordischen, das Reformiertentum dem
westlichen, den Katholizismus dem romanisch-siidlichen Menschen- und Vélker-
typus zuschrieb. Schleiermacher sah die Differenz katholisch-protestantisch dar-
iiber hinaus in der Spannung zwischen kultisch-priesterlicher Opferreligion und
kritisch-prophetischer Religion, wie sie sich in der Religionsgeschichte aller Volker
und Zeiten findet, begriindet. Daneben differierte fir ihn die Bedeutung der
Kirche: Der Protestantismus macht das Verhiltnis des einzelnen zur Kirche
abhingig von seinem Verhiltnis zu Christus, der Katholik das Verhiltnis des
einzelnen zu Christus abhingig von seinem Verhiltnis zur Kirche.

Schleiermacher hat den Wesensbegriff nicht punktuell festgelegt. Es ist nach
seiner Uberzeugung noch niemandem gelungen, eine geniigende Formel iiber
Einheit und Differenz des Katholischen und Protestantischen aufzustellen. Das
Individuelle, das jede Konfession darstellt, kann nie in den reinen Begriff aufgelost
werden. Zwar gilt es nach Schleiermacher, gegen die Irrtiimer, die sich im
Katholizismus finden, zu kimpfen, aber es wire verhidngnisvoll, damit gleichzeitig
die katholische Kirche auch in ihrem eigentiimlichen Charakter zu bekampfen.

Fiir Jobann Adam Méhler ist das Prinzp des Katholischen die Inkarnation, die
Verbindung von Gott und Mensch, die Menschwerdung Gottes in konkreter
Gestalt. Das Prinzip des Protestantismus ist dagegen der Idealismus in seiner
Schwebe zwischen Innerlichkeit und Uberweltlichkeit. Dies hat vor allem Auswir-

594



Der konfessionelle Grundentscheid — Problem fiir die Okumene?

kungen auf die Ekklesiologie. Dieser Gedanke wurde in der katholischen Theolo-
gie vor allem von Erich Przywara weitergefithrt. Hier stehen die Gegensitze:
Inkarnation gegen Idealismus. ,Statt der katholischen Spannungseinheit von
Transzendenz und Immanenz tritt durch die Tat Luthers die Transzendenz, die in
Immanenz umschligt, um wieder in Transzendenz umzuschlagen. Bald ist der
Mensch entrechtet und Gott alles allein, und bald ist Gott entrechtet und der
Mensch alles allein.“* In dieser Tradition steht auch Karl Adam und seine Arbeit
iiber ,Das Wesen des Katholizismus®®

Adolf von Harnack siedelt das Wesen katholischer Frommigkeit in der Idee des
Sakramentes an. Ahnlich sieht es Ernst Troeltsch, allerdings in idealtypischer
Betrachtungsweise:

,Das Wesen der katholischen Sakramentsidee ist die Aufnahme der alten Urform des religiésen
Verkehrs der Menschen mit der Gottheit, die Bindung tibersinnlich gottlicher Wirkungen an sinnliche
Mittel... Der Katholizismus stellt den Gedanken zuriick zugunsten sakramental-dinglicher Kraftein-
flsBungen, die dann aber doch Gedanken, Gefiihle, Willen hervorbringen sollen. Dieses sinnliche
Wunder hat Luther beseitigt und nur das Wunder des Gedankens bestehen lassen, daff der Mensch in
seiner Schwachheit und Siinde einen solchen Gedanken fassen und vertrauensvoll bejahen kénne. Die
Religion und das Wunder ist in die Sphire des Gedanklichen und psychologisch Verstandlichen
gezogen, und damit ist dem katholischen System das Herz ausgeschnitten.“®

Harnack spricht nur als Reprasentant der Ritschl-Schule, wenn er den Gegensatz
Katholizismus — Protestantismus in der Differenz von Sakrament und Wort
festmacht. Die Unterscheidung bzw. der Gegensatz Kirche des Sakraments —
Kirche des Wortes hat erhebliche Bedeutung erlangt. Sie wurde beispielsweise von
Gerbard Ebeling mit Vehemenz vertreten.

Die Differenz wird festgemacht im Gegensatz Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit,
Vernunft und Sinne, Wissenschaft und Kunst. So Philipp Marheineke:

»Wie der Verstand, die besonnene Erkenntnis, die Ruhe, Tiefe und Anstrengung des Denkens sich
zur lebendigen Regsamkeit der Phantasie und schwirmerischen Empfindsamkeit verhalten, so auch der
Protestantismus und Katholizismus zueinander. .. Dem Protestantismus ist der Ernst der Wissenschaft
verlichen, dem Katholizismus die heitere Kunst... Der Protestantismus, weniger sinnlich und
bilderreich, auf kalter Einsicht und Besonnenheit ruhend, hat seine Heimat mehr in den nérdlichen,

lilteren Landern Europas gefunden, der Katholizismus hingegen, warm, weich, phantastisch und

romantisch, mehr in den siidlichen.“”

Katholizismus und Protestantismus stehen zueinander wie Geist und Mystik,
wie Realismus und Idealismus. Der Katholizismus ist die Religion des Schauens,
der Protestantismus die des Horens. Sie verhalten sich wie Liebe und Glaube,
analog zur Unterscheidung Werke und Glaube.

Heilsgeschichtlich orientiert im Sinn von Joachim von Fiore ist die Aussage, der
Katholizismus sei geprigt vom petrinischen, der Protestantismus vom paulini-
schen Christentum. Dieser Gedanke begegnet u. a. bei Schelling. Petrus ist der
riickwirts Gewandte, an der Vergangenheit Orientierte. Sein Name biirgt dafiir,
daff das Christentum nicht Spiritualismus werde, nicht eine Religion der blofien

A 595



Peter Neuner

Geistigkeit und Innerlichkeit. Dabei gilt: ,Alles, was man der romischen Kirche
vorgeworfen, ist in den Fehlern Petri vorgebildet, die die evangelische Geschichte
nicht verschweigt.“® Anders der Protestantismus, der auf dem paulinischen Prinzip
aufbaut. Er verkérpert das Ideale, das Geisthafte, das Prinzip der Bewegung, der
Entwicklung, der Freiheit. Er ist das Dynamische in der Kirche. Nach dieser
Konzeption ist das wahre Christentum erst erreicht, wenn petrinisches und
paulinisches, katholisches und evangelisches Christentum wieder zusammenfin-
den, und sich im johanneischen Geist versohnen. In dhnlicher Weise begegnet die
Differenz katholisch-evangelisch im 20. Jahrhundert wieder bei Emil Brunner in
den Begriffen objektiv und subjektiv, die nach Brunner im Personalen iberwunden
werden miissen.

Verschiedentlich wird der Gegensatz katholisch-evangelisch ausgeweitet ins
allgemein Religiose oder allgemein Menschliche. Ein Beispiel dafur ist die Charak-
terisierung des Protestantismus bei Karl Heim: ,Der Protestantismus, dieser
Befreiungskrieg des Gewissens gegen das Priestertum, hat nicht erst mit Luther
begonnen. Er begann schon damals, als der Rinderhirt Amos dem Oberpriester
von Bethel, Amazia, gegeniibertrat.“” In diesem Rahmen ist auch der Vergleich zu
schen, demzufolge der katholisch-evangelische Gegensatz in der Rechtfertigungs-
lehre illustriert wird mit Bildern aus dem indischen Denken, genannt Katzenweg
und Affenweg. Der Affenweg besteht darin, dafl das Affenjunge, wenn Gefahr
besteht, sich im Fell seiner Mutter festklammert und von ihr weggetragen wird.
Das Affenjunge ist also fur seine Rettung selbst mitverantwortlich, es muf} sich aus
eigener Kraft festhalten. Dies versinnbildet das katholische Prinzip. Der Protestan-
tismus dagegen zeigt sich in der Art der Rettung einer jungen Katze. Diese wird
ohne eigenes Zutun von der Mutter ins Maul genommen und aus dem Gefahrenbe-
reich gebracht.

Einige Beispiele fiir die Bestimmung des katholisch-evangelischen Gegensatzes
aus der jingeren Theologiegeschichte. Van de Pol beschreibt die Differenz so, ,,dafl
die Offenbarung fir den reformatorischen Christen im Hier und Jetzt den
Charakter einer Wortoffenbarung hat, fiir den katholischen Christen hingegen den
einer Wirklichkeitsoffenbarung“!°. Daraus leitet sich alles andere her. Wihrend im
katholischen Denken dem Menschen durch die Erlosung eine neue Wirklichkeit
geschenkt wird, ist nach evangelischem Verstindnis lediglich eine neue Relation
zwischen Gott und Mensch gestiftet.

Diese Unterscheidung macht sich Gerbard Ebeling in seiner Differenzierung
von Kirche des Wortes und Kirche des Sakramentes zu eigen:

»Wihrend nach evangelischer Lehre im Worte selbst das ganze Evangelium beschlossen liegt und
Evangelium wesenhaft mindliches Wort ist, ist nach katholischer Lehre das Gnadengeschehen im
eigentlichen und vollen Sinne an die Sakramente gebunden.* Trotz aller Gemeinsamkeiten in der
Schriftauslegung mufite man nach Ebeling ,die Entdeckung machen, dafl die exegetische Einzeldiskus-
sion gar nicht weiterfiihrt, sondern sozusagen uberfliigelt ist von einer hermeneutischen Differenz,
d. h. von letzten Verschiedenheiten der Verstehensvoraussetzungen, wir konnten auch sagen: von

596



Der konfessionelle Grundentscheid — Problem fiir die Okumene?

letzten Sprachverschiedenheiten und Verschiedenheiten des Wahrheitsbewufitseins und der Wirklich-
keitserfahrung. Die Grenzen, die dem konfessionellen Gesprich iiberhaupt gesetzt sind, machen sich
auch dann bemerkbar, wenn sich das Gesprich exegetisch am Neuen Testament orientiert. Je schneller
man in die Tiefe kommt, um so eher melden sich die nur schwer noch der Diskussion zuginglichen
hermeneutischen Differenzen an.“"" Gemeinsamkeiten in der Exegese konnen wegen dieser hermeneu-
tischen Grunddifferenz nicht zu einer Uberbriickung der konfessionellen Gegenstze beitragen.

Im katholischen Bereich hat Heribert Miihlen die ,Wurzel der evangelisch-
katholischen Differenz® im Verstindnis der Person angesiedelt. Albert Branden-
burg hat, iibrigens in sehr verschiedener und wohl auch widerspriichlicher Art, die
Grunddifferenz letztlich in der Bedeutung der Kirche erblickt. Auf der einen Seite
steht die These, daff die Schrift sich selbst auslegt und deswegen von jedermann
verstanden werden kann, auf der anderen Seite die Auffassung, dafl es eines
Lehramts bedarf, um die Schrift richtig zu verstehen. Diese ,, Urspaltung® hatnach
Brandenburg in beiden Konfessionen ,zu hochst einseitigen Polarisationen ge-
fithrt“'2,

Die Differenz zwischen den Konfessionen bedeutet nicht in allen Fillen
gegenseitige Ausschlieflichkeit. Verschiedentlich wird ausdriicklich darauf hinge-
wiesen, dafl beide Seiten einander brauchen. So schreibt Paul Tillich zum
,protestantischen Prinzip“: ,Das ist die tiefe innere Not des Protestantismus, daf8
er gegen jede religiose oder kulturelle Verwirklichung, die fiir sich etwas sein will,
das Nein sprechen muf}, dafl er aber solche Verwirklichung braucht, um auch nur
das Nein sinnvoll sprechen zu konnen.“” In dhnlicher Weise hat auch Soren
Kierkegaard das Protestantische als Korrektiv verstanden, als unverzichtbare und
immer notwendige Protesthaltung gegen jede Erstarrung, wie sie sich mit dem
Petrinischen, dem Katholizismus immer wieder verbindet. Dennoch ist es nach
Kierkegaard falsch, aus diesem Korrektiv ein Regulativ zu machen, das protestanti-
sche Prinzip zu einem Konstruktionspunkt zu erheben, von dem aus das Ganze des
Protestantismus in sich schliissig erklirt werden konnte. Wenn man das tut, bleibt
die Substanz des Christlichen selbst auf der Strecke.

Der Fundamentalkonsens

Seit dem Eintritt der katholischen Kirche in die 6kumenische Bewegung ist die
Diskussion um den Wesensgegensatz praktisch zum Erliegen gekommen. Das
Thema war nun Einheit und Gemeinschaft. Aus den festgestellten Ubereinstim-
mungen wurde auf ein gemeinsames Fundament geschlossen. Man hat, auch in
offiziellen Kommissionen, formuliert, ,,dafl die Kirchenspaltung des 16. Jahrhun-
derts nicht bis an die Wurzel gegangen® ist. Es sei ein Grundbestand an
Gemeinsamkeiten auch iiber die Reformation hinaus erhalten geblieben. Man habe
»ein gemeinsames Verstindnis der Mitte des christlichen Glaubens erreicht®. Diese
,Ubereinstimmung im Kern® lit darauf hoffen, daf} auch fiir die noch offenen

597



Peter Neuner

Fragen, beispielsweise das Problem der Mariologie, der Rechtfertigungslehre, des
Papsttums, ein noch weitergehendes Mafl an Ubereinstimmung erzielt werden
kann'.

Im Dokument ,Das Herrenmahl® der gemeinsamen romisch-katholisch/evan-
gelisch-lutherischen Kommission auf Weltebene heifit es nach Darlegung der
Gemeinsamkeiten: ,Die gemeinsamen Erkenntnisse und Uberzeugungen erfiillen
uns mit Hoffnung: vieles von dem, was frither entzweite, ist von beiden Seiten her
behoben worden, und noch verbleibende Differenzen befinden sich innerhalb
eines Bereiches der Gemeinsamkeit.“’® Ahnlich sagt das Dokument iiber ,Das
geistliche Amt in der Kirche® dieser Kommission im Vorwort: LEinst von der
Polemik geprigte Aussagen werden in dieser Weise heute nicht mehr aufrechter-
halten. Manches von dem, was man fiir ,typisch lutherisch und ,typisch katho-
lisch® hielt, wird als gemeinsames Erbe wieder entdeckt und verliert so mehr und
mehr seinen trennenden Charakter.“'®

Etwas zuriickhaltender heifit es im Dokument , Kirchengemeinschaft in Wort
und Sakrament® der bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz
und der Kirchenleitung der VELKD, es gelte nach der Uberzeugung einiger
Kommissionsmitglieder, ,die Einzelkontroversen auf einen Grunddissens zuriick-
zufiihren, der erst zu beheben sei, ehe Ubereinstimmungen in einzelnen Bereichen
festgestellt werden konnten. Allerdings hat es dariiber, ob dieser Ansatz wirklich
weiterfiihrt und wieweit er gegeniiber den historischen Konflikten des 16. Jahr-
hunderts und den Erfahrungen der Gegenwart iiberzeugen kann, unter uns
unterschiedliche Meinungen gegeben. .. Schliefilich bedarf der ganze Themenkreis
von Grunddifferenz und Grundkonsens dringend der Aufarbeitung.“!”

Die weitestgehenden Aussagen iiber einen Grundkonsens wurden in der r6-
misch-katholisch/anglikanischen Gesprichskommission formuliert. Im Schlufibe-
richt von 1981 heifit es zu den Fragen Eucharistie, Amt und Autoritit in der
Kirche: ,Wenn wir auch noch nicht in voller Gemeinschaft sind, so hat uns doch
die Arbeit der Kommission iiberzeugt, dafl substantielle Ubereinstimmung (,,sub-
stantial agreement®) in diesen trennenden Fragen heute moglich ist.“ Der Begritf
,substantial agreement® wurde seit der Windsor-Erklarung von 1971 iber die
Eucharistie verwendet. In einer besonderen Erlduterung hat die Kommission 1979
diesen Begriff prazisiert:

Damit ist gemeint, dafl das Dokument nicht nur die Uberzeugung all ihrer Mitglieder wiedergibt -
d. h. eine Ubereinstimmung ist —, sondern ihre einmiitige Ubereinstimmung ,in wesentlichen Fragen,
in denen die Lehre ihrer Meinung nach keine Verschiedenheiten zulifit' — d. h. also eine substantielle

Ubereinstimmung ist. Die Mitglieder der Kommission stimmen in der Uberzeugung tiberein, ,daf,

wenn in irgendwelchen Punkten noch Uneinigkeit besteht, diese aufgrund der hier erarbeiteten

Prinzipien iiberwunden werden kann‘.“"

598



Der konfessionelle Grundentscheid — Problem fiir die Okumene?

Das Wort vom Grunddissens

Als der 6kumenische Dialog Friichte zeitigte, die auf Konsequenzen dringten,
tauchte ganz unvermittelt die These vom Grunddissens, vom einander widerspre-
chenden Grundentscheid wieder auf. In bezeichnender Parallele wurde dieser
Begriff aufgegriffen, als die jeweilige Konfession sich offensichtlich in ihrem
Selbstand und ihrer Identitit in Frage gestellt glaubte.

Im katholischen Bereich geschah dies in der Auseinandersetzung um das Amt.
1973 wurde das , Amtermemorandum® veroffentlicht, nach dessen Uberzeugung
einer gegenseitigen Anerkennung der Amter ,nichts Entscheidendes mehr im
Wege stehe. In der Kritik an dieser These sprach Joseph Ratzinger vom
katholischen und evangelischen ,,Grundentscheid®, ohne diese eindeutig zu for-
mulieren. Deutlich wurde, daff es nach seiner Uberzeugung »in der ganzen Frage
um das Grundproblem des Zueinander von Glaube und Kirche geht“. Wegen der
verschiedenen Vorstellungen iiber die Autoritat der Kirche hat ,auch das Wort
Kirche auf beiden Seiten nicht einfach dieselbe Bedeutung..., weil die geistliche
Vollmacht, die ihr zugeschrieben wird, je von Grund auf verschieden ist“.
Fortschritte auf dem Weg der Okumene konnen nach Ratzinger nur dadurch
gewonnen werden, dafl man Einverstindnis findet ,iiber die Kirche als vollmachti-
gen Triger des Bekenntnisses... Wo dies nicht ist, konnen nur Scheinlosungen
auftreten; wo dies sich ereignen wird, wird die Frage nach der rechten Gestalt des
Amtes sich von selber l6sen.“!”

Der ,reformatorische Grundentscheid“ ist nach J. Ratzinger ,ein ganz ande-
rer“% als der katholische. Inhaltlich dargestellt wurde dieser ,eigentliche Grund-
entscheid“ von Ratzinger in einem Interview in der Internationalen Katholischen
Zeitschrift 1983.

,Das Grundlegende ist der Gottesschrecken, von dem Luther in der Spannung zwischen gottlichem
Anspruch und Stindenbewufitsein bis auf den Grund seines Seins hinunter getroffen wurde - so sehr,
dafl Gott ihm ,sub contrariof, als Gegenteil seiner selbst, als Teufel erscheint, der den Menschen
vernichten will. Die Befreiung aus dieser Gottesangst wird zum eigentlichen Erlosungsproblem. Sie ist
gefunden in dem Augenblick, in dem der Glaube als die Rettung vor dem Anspruch eigener
Gerechtigkeit, als persénliche Heilsgewiftheit erscheint... Fir den Katholiken bezieht sich die
Glaubensgewifheit auf das, was Gott getan hat und was uns die Kirche bezeugt.“ Luthers Glaubensbe-
griff schlieft nicht mehr, wie im katholischen Denken, die Kirche selbstverstindlich mit ein, bedeutet
nicht mehr Mitglauben mit der Kirche. ,,Dem entspricht es, dafl in katholischer Sicht Schrift und Kirche
untrennbar sind, wihrend bei Luther die Schrift zu einem selbstindigen Mafl von Kirche und
Uberlieferung wird... In allen Einzelaussagen hat sich seither vieles gedffnet, so dafl man hoffen
mochte, wir seien an dem Punkt, an dem sich der Grundentscheid neu bedenken und in eine grofiere

Vision integrieren lafit. Aber geschehen ist dies bisher — leider — noch nicht.“*!

Diese Terminologie hat inzwischen auch in offizielle kirchliche Dokumente
Eingang gefunden. Im Brief, des Papstes zum 500. Geburtstag Martin Luthers,
wird ausfiihrlich aus der Rede zitiert, die Kardinal Willebrands als Prasident des
Rémischen Einheitssekretariates 1970 in Evian hielt. Doch dann geht es weiter:

599



Peter Neuner

»Deutlich geworden ist freilich auch, daf sich der Bruch der Kircheneinheit weder auf Unverstindnis'
seitens der Hirten der katholischen Kirche noch auf mangelndes Verstehen des wahren Katholizismus
auf seiten Luthers allein zuriickfithren laft, so sehr solches mitgespielt haben mag. Die Entscheide, um
die es ging, reichten tiefer. Bei dem Streit um das Verhilwmis von Glaube und Uberlieferung waren
Grundfragen der rechten Auslegung und Aneignung des christlichen Glaubens im Spiel, deren
kirchentrennende Wirkung durch blofles historisches Verstehen nicht zu iiberwinden ist.

Kardinal Ratzinger hat als Prifekt der Glaubenskongregation den Schlufibericht
der romisch-katholisch/anglikanischen Kommission ARCIC in breitem Umfang
kritisiert. Vor allem hat er die Aussage vom ,,substantial agreement® zurilickgewie-
sen. Das Dokument stelle ,noch keine substantielle und explizite Ubereinkunft
beziiglich einiger wesentlicher Elemente des katholischen Glaubens dar“*.

Im breiteren Umfang wird die These vom Fundamentaldissens derzeit im
evangelischen Bereich vertreten. Es scheint, dafl vor allem die Diskussion um die
katholische Anerkennung der Confessio Augustana die Betonung des Spezifischen
des Protestantismus neu bestirkt hat. Hans Martin Miiller hat in diesem Zusam-
menhang unter der Uberschrift ,Keine romantische Verbriderung® von der
,theologischen Zentralentscheidung gesprochen. Sie erfolgt nach seiner Uberzeu-
gung zwischen der Doctrina evangelii auf der einen und den Traditiones humanae
auf der anderen Seite. ,, Die Kirchenordnung gehért nach lutherischem Verstindnis
aufgrund einer theologischen Entscheidung auf die Seite der ,Ceremonien’, in
romischer Sicht ist in einer so wichtigen Frage die Unterscheidung zwischen
evangelischer Wahrheit und Menschensatzung unsachgemif. “* Dies hat es Miiller
unmoglich gemacht, das Dokument ,Kirchengemeinschaft in Wort und Sakra-
ment® der bilateralen Arbeitsgruppe mit zu unterzeichnen.

Eilert Herms hat sich kritisch zum Dokument ,Das Herrenmahl“ gedufiert.
Auch er sieht unbereinigte Differenzen in der Ekklesiologie. Die ,,Grunddiver-
genz® scheint er jedoch ,im Offenbarungs- und Glaubensverstindnis zu er-
kennen®.

Wihrend die Theologen der reformierten und der lutherischen Tradition ,darin iibereinstimmen,
daft sie den Glauben nicht als Lehrglauben verstehen, ist eben diese Uberzeugung — dafl der christliche
Glaube wesentlich Lehrglaube sei — fiir das Selbstverstindnis der rémischen Theologie schlechthin —
und das heifit vor allem fiir das Verstindnis ihrer eigenen Aufgabe und Methode — fundamental®. Die
Gespriche zwischen den verschiedenen Kirchen der Reformation konnen von einem gemeinsamen
Fundament ausgehen, die Verhandlungen zwischen den Kirchen der Reformation und Rom dagegen
nicht. ,Geht es im anglikanisch/lutherischen und reformiert/lutherischen Dialog um Einzelfragen der
Lehre auf dem Grunde einer iibereinstimmenden Auffassung vom Verhiltnis zwischen Offenbarung,
Glaube und Lehre, so geht es im lutherisch/rémischen Dialog um das Ganze der Lehre auf dem Grunde
einer gegensitzlichen Auffassung Giber das Verhiltnis zwischen diesen drei Sachverhalten.” Beim
Gesprich mit der rémischen Theologie ist, wie Herms eindringlich fordert, ojedenfalls alles zu
vermeiden, was als ein sich Einlassen auf die oder gar als Anerkennung der romischen Auffassung von
Offenbarung als durch kirchliches Handeln (einschliefilich des Lehrhandelns) hinreichend bedingt und
dementsprechend von Glauben als Lehrglauben hinausliuft oder so verstanden werden kann®. Dafl man
sich auf diese vom katholischen Denken vorbestimmte Problematik eingelassen hat, ohne die
Grunddivergenz zu thematisieren, ist nach Herms »der Grundmangel von ,Das Herrenmahl*®. Denn

600



Der konfessionelle Grundentscheid — Problem fiir die Okumenes

Kirchengemeinschaft kann ,nicht durch Ausklammerung von Divergenzen erreicht werden, die das
theologisch Grundsitzliche betreffen**!.

Die schirfsten Formulierungen eines Fundamentalgegensatzes begegnen bei
Reinbard Frieling. Er stellt eine Gemeinsamkeit im Fundamentalen des Glaubens
nicht grundsitzlich in Frage. Andererseits aber schreibt er: ,Der 6kumenische
Fundamentaldissens wurzelt in einer unterschiedlichen Akzentuierung der Heils-
ereignisse von Christi Menschwerdung, Kreuz und Auferstehung.®

Dieser Dissens betrifft die katholische Einbeziehung der Kirche in das Heilsgeschehen. Christus und
Kirche konnen dabei im sakramentalen Geschehen zu einem handelnden Subjekt verschmelzen. Damit
werden nach Frieling ,zusitzliche Bedingungen zum Heil® geschaffen, und das ,Allein durch
Christus®, die Rechtfertigungslehre, beeintrichtigt. , Wenn es um Rechtfertigung allein geht, bezeugen
wir einen evangelisch/katholischen Konsens. Wenn jedoch das Verhiltnis von Rechtfertigung und
Kirche, konkret: was in ihr Gottes Wort und was Menschensatzungen sind, zur Debatte steht,
begegnen unversohnte Gegensitze.“ Durch die katholischen Dogmen iiber das Papsttum und iiber
Mariaist ,der Riff im Fundamentalen des Glaubens® weiter verfestigt worden. Diese Fundamentaldiffe-
renz trifft auch die Pneumatologie. In eigenartiger Spannung stehen Frielings Aufierungen von einem
Fundamentalkonsens und einem, in sich sehr vielschichtig bestimmeten, letztlich aber das Gesamte der
Theologie und des Glaubens abdeckenden Fundamentaldissens nebeneinander. In Ankniipfung an
Luthers ,,Simul“-Formel beschreibt Frieling das Verhiltnis der Konfessionen als ,einig und uneinig
zugleich“®.

Im Gegensatz zu den letztgenannten Auflerungen, die die Grundentscheide in
jeweiliger AusschlieBlichkeit bestimmen, finden sich auch offenere Formulierun-
gen. Walter Kasper hat darauf hingewiesen, dafl die Kirchen ,,auf jeweils verschie-
dene Weise das Ganze des Christlichen auffassen und darstellen®.

Deshalb kann man keine dieser Kirchen allein von einzelnen Unterscheidungslehren her verstehen,
man muf sie als eine Gesamtkonzeption des Christlichen begreifen und die einzelnen Differenzpunkte,
etwa im Verstindnis des Petrusamtes, als geschichtlich wirksam gewordenen Ausdruck einer unter-
schiedlichen Gesamtsicht verstehen. Selbstverstindlich ist es schwierig und letztlich unméglich, diese
Gesamtsicht selbst nochmals addquat auf den Begriff zu bringen. Es kénnte aber durchaus sein, dafd wir
heute, nachdem ganze Berge von Mifiverstindnissen abgebaut und viele, ja die meisten Einzelfragen
wenn nicht geldst, so doch einer Losung niher gefithrt worden sind, der eigentlichen Grunddifferenz
erst voll ansichtig werden. Manches scheint gegenwirtig in diese Richwung zu deuten. Ob die
kumenische Frage damit schwieriger oder leichter geworden ist, lifit sich nicht von vornherein
sagen.“?

Karl Lebmann hat in einer Bilanz zum Lutherjahr gefordert: ,Uber diese
grundlegenden und oft verborgenen Differenzen miifite man dann heute in erster

Linie sprechen.“*

Materialien zu einem Losungsversuch

Die Frage nach dem Wesen ist ein dornenreiches Problem, wie E. Troeltsch in
seiner Auseinandersetzung mit A. v. Harnack und seinem , Wesen des Christen-
tums* gezeigt hat. Wenn man das Wesen so weit und umfangreich bestimmt, wie es
Harnack tut, dann pafit auch vieles darunter, was nicht christlich ist. Definiert man

601



Peter Neuner

es so eng, dafl die Unterscheidung des Christlichen daran méglich werden soll;
wird es dem historisch gewordenen Christentum nicht mehr gerecht. Diese
Schwierigkeit erhoht sich, wenn man nicht nur das Wesen des Christentums,
sondern das einer Konfession im Gegensatz zur anderen Konfession und in
Abgrenzung von ihr erheben will. Der historische Uberblick hat gezeigt, daf die
Wesensdifferenz hochst unterschiedlich bestimmt wurde. Die Aussagen iiber die
Grunddifferenz scheinen nicht weniger zahlreich als die aufgezihlten Einzeldiffe-
renzen, deren Vielfalt auf diesem Weg reduziert und auf den Begriff gebracht
werden sollte. Selbst wenn manche der aufgefithrten Wesensbestimmungen sich
biindeln lassen, so bleibt doch eine Mehrzahl von sogenannten Grunddifferenzen
bestehen, die offensichtlich nicht auf eine letzte benennbare Grundbestimmung
zuriickgefithrt werden konnen. Der historische Uberblick macht eher ratlos, als
dafl er eine genauere Bestimmung ermdglichen wiirde.

Der Grund fiir diese letztlich nicht mehr riickfithrbare Vielfalt liegt darin, daf§
keine Kirche einfachhin die Realisierung eines Grundentscheids, die Ausgestaltung
eines konfessionellen Wesens ist. Wie immer man ein derartiges Wesen auch
bestimmt, man muf} sofort zugeben, dafl die Konfession selbstverstandlich dem
nur in sehr groben Ziigen entspricht. Eine Kirche, die nur einen Entscheid, einen
Ansatz zum Ausdruck bringen wiirde, wire keineswegs mehr eine lebendige,
religios anziehende Grofle, sie wiirde eher zu einem Unding verkommen. Selbst
eine so grundlegende und verbreitete Aussage iiber den Katholizismus wie die, daff
die Kirche beansprucht, die Schrift authentisch auszulegen, findet ihre Grenze an
der Tatsache, daf das kirchliche Lehramt in keinem einzigen Fall eine bestimmte
Schriftstelle letztverbindlich interpretiert hat. Wer in solchen Grundentscheiden
denkt, ist in Gefahr, nicht mehr lebendige Grofien, sondern Karikaturen darzustel-
len und zu vergleichen, wobei die Schwelle zur blanken Unterstellung oder
Beleidigung leicht tberschritten wird.

Keine Konfession hat auf ,ihren Grundentscheid“ ein Monopol. Er bestimmt
durchaus auch die anderen Kirchen. Wer beispielsweise den Katholizismus als
Kirche des Sakraments, den Protestantismus als Kirche des Wortes bezeichnet,
muf} sich hiiten, der jeweils anderen Konfession das abzusprechen, was nicht
unmittelbar aus diesem Grund hervorgeht. Tillichs protestantisches Prinzip
beansprucht weder, den Protestantismus in sich voll zu charakterisieren, noch
ausschliefilich im Protestantismus verwirklicht zu sein. Vielmehr ist damit ein
Element gemeint, das in jeder Konfession zum Tragen kommen muf, fiir sich allein
aber keine lebensfihige Wirklichkeit aufbauen kénnte. Fiir die wissenschaftliche
Theoriebildung mag eine idealtypische Konstruktion von Prinzipien fruchtbar
sein. Wer aber auf diesem Weg meint, den konkreten Konfessionen gerecht zu
werden, hat den Ansatz idealtypischer Betrachtung verlassen und wird den
Kirchen nicht mehr gerecht.

Hinsichtlich der Trennung von Einzelkonvergenz und Grunddissens ist zu

602



Der konfessionelle Grundentscheid — Problem fiir die Okumene?

sagen: Eine verborgene Wurzel muf} sich im Konkreten duflern. Anders als auf dem
Weg iiber die Einzelphinomene bleibt das Wesen unerkennbar. Es ist nur iiber die
nach auflen sichtbaren Erscheinungen greifbar. Das bedeutet, daf-der Grundent-
scheid nicht anders zuginglich sein kann als tiber die verschiedenen Konkretionen.
Das Wesen ist nur auf dem Weg iiber die Phinomene zu erschlieflen. Damit erweist
sich eine grundsitzliche Trennung von Fundamentaldissens und Konsens in den
Einzelproblemen als widerspriichlich. Eine Grunddifferenz miifite sich auch in den
Einzeldifferenzen erweisen. Wenn aber in der Skumenischen Diskussion die
Einzelfragen bis zu einem Punkt geklart sind, an dem sie offensichtlich nicht mehr
die Kraft haben, die gegenseitige Exkommunikation der Konfessionen zu legiti-
mieren, dann scheint auch kein Grunddissens mehr behauptbar, der eine gegensei-
tige Ausschliefung nétig machen wiirde. Ein Grunddissens, der sich auf der Ebene
der Einzelprobleme nicht mehr auswirkt, ist iiberwunden. Ubereinstimmung in
den Einzelfragen offenbart Ubereinstimmung auch in der Wurzel.

Damit ist natiirlich nicht gesagt, dafl es zwischen den Kirchen keine Unterschie-
de gibe. Die verschiedenen bilateralen und multilateralen Gespriche haben
gezeigt, dafd sehr wohl Differenzen bleiben, von denen manche kirchentrennend
sein mogen, andere aber durchaus in einer Kirche Platz haben. Im Gegensatz zur
Reduktion auf einen abstrakten Grundentscheid, der offensichtlich der konfessio-
nellen Wirklichkeit nicht gerecht zu werden vermag, mochte ich vorschlagen, alle
Kirchen als ein Ganzes aus verschiedenen Grundelementen zu verstehen, die sich
gegenseitig durchdringen und bereichern, ohne voneinander herleitbar zu sein.
Faktisch wird ja bei allen Bestimmungen eines Grundentscheids immer angenom-
men, daf} es auch Elemente gibt, die nicht aus diesem Grundentscheid stammen. So
wird man den Konfessionen eher gerecht, wenn man sie nicht auf einen Grundent-
scheid zurtickfiihrt, sondern sie als ein reiches, vielfiltiges Gebilde von Elementen
versteht, die nicht aufeinander riickfithrbar sind und auseinander hergeleitet
werden konnen, die zueinander sogar in Spannung stehen. Im Bereich dieser
Elemente spiclen Grundgegebenheiten wie Individuum, Kirche, Schrift, Uberlie-
ferung, personliche Frommigkeit, gottesdienstlicher Ritus, wissenschaftliche For-
schung, soziales Engagement sicher ihre Rolle.

Die Konfessionen sind verschieden, weil sie jeweils besondere Schwerpunkte
innerhalb dieses Feldes der einzelnen Elemente gesetzt haben. Dabei mufl es sich
aber keineswegs notwendigerweise um Wesensgegensitze handeln, die einander
ausschliefen. Die Kirchenspaltungen waren Anlaf dafiir, daf8 bestimmte Elemente
besonders betont wurden, andere Elemente, die der christlichen Botschaft nicht
weniger entsprechen und fiir sie unverzichtbar sind, dagegen zuriickgedrangt oder
weniger beachtet wurden. Solche Schwerpunktsetzungen definieren sich aber nicht
in der Ausschlieflichkeit eines Grundentscheids.

Diese Einseitigkeiten miissen in das Ganze der christlichen Kirchen eingebracht
werden, damit sie aus ihren jeweiligen Isolierungen befreit werden und eine

603



Peter Neuner

eventuelle Ausschlieflichkeit verlieren. Nur so konnen die Konfessionen sich
gegenseitig bereichern, wenn sie einander das vermitteln, was sie besser entwickelt
haben als andere. Der Ausgleich geschieht, wenn sich die verschiedenen Elemente,
die sich gegenseitig brauchen, auf hoher Ebene kontrapunktieren und in Balance
halten. Billiger ist eine Einheit, die nicht Verarmung, sondern Reichtum bedeuter,
nicht zu haben. Die Reduktion auf einen Grundentscheid wire dagegen nicht nur
der Tod der Okumene, sondern auch der jeweils sich so konzipierenden Kirchen.

ANMERKUNGEN

! Zum Ganzen vgl. H. Meyer, Das kirchliche Amt im Dialog. Zur Frage katholisch-evangelischer ,,Grundverschie-
denheiten®, in: KNA-OKI 1984, Nr. 4 und 5. Auf die dort angegebene Literatur wird hier weithin zuriickgegriffen.
2 1. Lambinet, Das Wesen des katholisch-protestantischen Gegensatzes (Einsiedeln, Kéln 1946) 201.

3 Fr. E. D. Schleiermacher, Werke, Bd. 3 (Aalen 1967) 161.

4 E. Przywara, Ringen der Gegenwart, Bd. 2 (Augsburg 1929) 555£.

> Augsburg 1924, Diisseldorf *1957.

6 E. Troeltsch, Protestantisches Christentum und Kirche in der Neuzeit, in: Die Kultur der Gegenwart, T. 1, Abt. IV,
1 (Berlin 21909) 456f.

7 Zit. bei. L. Lambiner, a. 2. O. 84f.  ® Ebd. 143.

9 K. Heim, Das Wesen des evangelischen Christentums (Leipzig 1925) 82.

19 . H. van de Pol, Das reformatorische Christentum in phinomenologischer Betrachtung (Einsiedeln, K&ln 1956)
259,

"' G, Ebeling, Wort Gottes und Tradition (Géttingen 1964) 202, 148,

12 Nach H. Meyer, a.a. O. Nr. 4,S. 7.

* P. Tillich, Die religiése Deutung der Gegenwart (Stuttgart 1968) 80.

* Confessio Augustana. Bekenntnis des einen Glaubens, hrsg. v. H. Meyer u. H. Schiitte (Paderborn 1980) 333, 336.
5 Paderborn, Frankfurt 1978, S. 31, Nr. 47. 16 Ebd. 1981, 9.

17 Paderborn, Hannover 1984, S. 93f., Nr. 80.

18 Dokumente wachsender Ubereinstimmung, hrsg. v. H. Meyer, H. J. Urban u. L. Vischer (Paderborn, Frankfurt
1983) 136, 143.

19 T, Ratzinger, Bemerkungen zur Frage der apostolischen Sukzession, in: Amt im Widerstreit, hrsg. v. K. Schuh
(Berlin 1973) 44£.

2 Ebd. 45.

2 ], Ratzinger, Luther und die Einheit der Kirchen, in: Intern. Kath. Zschr. 12 (1983) 574, 5761.

2 Herder-Korrespondenz 36 (1982) 288-293, hier 293.

2 In: Luth. Monatshefte 21 (1982) 23-26, hier 24.

# E. Herms, Uberlegungen zum Dokument ,Das Herrenmahl®, in: Zschr. . Theol. u. Kirche 78 (1981) 345-366,
hier 365f.

2 R, Frieling, ,Auf ewiglich geschieden und widereinander?® Die skumenische Situation und der Evangelische Bund,
in: Schnelldienst 11/1983 des Konfessionskundlichen Instituts Bensheim, 4-7.

% W, Kasper, Das Petrusamt in 6kumenischer Perspektive, in: In der Nachfolge Jesu Christi, hrsg. v. K. Lehmann
(Freiburg 1980) 103f.

7 K. Lehmann, Woriiber jetzt zu sprechen wire. Luther und die Einheit der Kirchen heute, in: Herder-
Korrespondenz 37 (1983) 555-561, hier 559.

604



