Eugen Biser

Reinhold Schneider und die Frage'der
Glaubensbegriindung

Bezeichnend fiir das, was er heute zu sagen hat, steht Reinhold Schneider noch
immer im Gegensatz der Perspektiven, die schon zu seinen Lebzeiten, als er in den
fiinfziger Jahren sanft, aber entschieden, auf politischen Gegenkurs ging, auseinan-
derbrachen. Man muf} sich vergegenwirtigen, wie er vorher gesehen worden war,
als er sich, wie er selbst sagt, mit seinem dichterischen Talent in den ,geistlichen
Sanititsdienst® stellte. Dabei mufl man in der Tat bis auf die alttestamentliche
Vorstellung von den himmlischen Fiirbittern fiir das Volk Gottes zuriickgehen, um
auf ein vollgiiltiges Gegenstiick zu stoflen, etwa auf die bewegende Stelle des
Zweiten Makkabierbuchs, wo Simon seine Kampfgefihrten mit dem Bericht von
einem Traumgesicht zu bestirken sucht, in dem ihm die hoheitsvolle Gestalt eines
Mannes mit grauen Haaren gezeigt und wo ihm diese Erscheinung mit den Worten
verdeutlicht wurde: ,Das ist der Freund der Briider, Jeremia, der Prophet Gottes,
der soviel betet fiir das Volk und die ganze heilige Stadt® (15, 11-14).

Genauso kreiste nach einem Bericht von Friedrich Heer wihrend des Zweiten
Weltkriegs in Deutschland das Wort: ,,Solange er lebt und betet, wird Deutschland
bestehen!“! Gemeint war damit nicht etwa ein Theologe oder Kirchenfiihrer,
sondern der Schriftsteller Reinhold Schneider. Wie rasch sich das Blatt der
Einschitzungen dann aber fiir ihn wendete, zeigt sein Briefwort an Werner
Bergengruen vom Dezember 1951: »Ich geniefle wenigstens den Vorzug des
Krankseins und bewege mich nicht von der Stelle, wihrend ich einmal als Jude,
dann als Kommunist, neuerdings als geistig umnachtet gelte... und in Wahrheit
nichts weiter sein mochte als ein lebendiger Christ.*?

Eine ,tragische Aolsharfe“?

Wie Ingo Zimmermann in seinem ebenso instruktiven wie feinfithligen Portrit
des Dichters zeigte, schlug damals tatsichlich ein Verdikt nach dem anderen aufihn
ein, die sich bis zu Drohungen steigerten; und es war noch ein vergleichsweise
mildes Wort, als thn Hans Urs von Balthasar, der sich zuvor nachhaltig um seine
stheologische Integration® bemiiht hatte, eine ,tragische Aolsharfe® nannte, die
sanstelle der genauen nur noch verworrne Klinge von sich gab“’. Mit diesem Wort
bezog sich der Kritiker freilich schon nicht mehr auf Schneiders Stellungnahme zur

731



Eugen Biser

Wiederaufriistung der Bundesrepublik und damit zur Friedensfrage, sondern auf
das letzte Werk des Dichters, mit dem er seine Lesergemeinde definitiv verunsi-
cherte, und, wie Werner Ross diesen Tatbestand prizisierte, zumindest diejenigen
seiner Leser enttauschte, ,die noch nicht ahnten, wohin die Reise ging“*. Gemeint
waren die im Auftrag des Verlags Herder entstandenen Tagebuchaufzeichnungen
von Schneiders letztem Lebenswinter, den er in Wien verbrachte, und die posthum
unter dem Titel , Winter in Wien“ verdffentlicht wurden”.

Gegentiber denen, die theologisch Alarm schlugen, meldeten sich freilich auch
Stimmen eines spontanen Verstindnisses, als erste diejenige von Ida Friederike
Gorres, die in Schneiders ,,Winter in Wien®“ das ,Ende der Theodizee im
Bewufitsein eines Glaubigen® dokumentiert sah, eine hellsichtige Sentenz, der
Hans Dieter Zimmermann mit der Bemerkung zustimmte, dafl es in diesen
Aufzeichnungen einem christlichen Autor gelungen sei, iiber das Christentum in
seinem herkémmlichen Verstindnis ,hinauszugehen“®. Beide Aufierungen verdie-
nen heute aufs neue erwogen zu werden, auch wenn man sich im Blick auf die
gegenwirtige Glaubenssituation zunichst einmal fragen mochte, was von einer
Uberschreitung des Christentums zu erwarten sei, wo doch alles eher fiir die
Notwendigkeit seiner neuerlichen Stabilisierung zu sprechen scheine. Diese
Gegenfrage unterlduft Ida Friederike Gorres, kaum daf sie sich stellte, aber auch
schon mit dem Hinweis auf Prozesse, die sich in der Tiefenstromung der
Glaubensgeschichte abspielen und auf deren Wandel hinwirken, ganz unabhingig
davon, ob sie dem Oberflicheninteresse entgegenkommen oder nicht.

Gldubige Selbstiiberschreitung

Um vom Sturm des Fortschritts, von welchem Walter Benjamin sprach, nicht
fortgerissen zu werden, bedarf das Christentum der Beharrungskrifte, die es in der
Identitit mit seinem Ursprung halten. Weil sein Gott aber gefunden wird, um
immer neu gesucht zu werden, lebt es von den Protagonisten, die das Werk der
glaubigen Selbstiiberschreitung betreiben. Zu ihnen gehort, wie Ekkehard Blatt-
mann sogar mit linguistischen Argumenten glaubhaft machen konnte, der Verfas-
ser von ,, Winter in Wien“”. Und er gehorte dazu trotz seiner wiederholt vermerk-
ten, auf die Erschopfung seiner Lebenskrifte hindeutenden Miidigkeit. Das gibt
seiner Protagonistenrolle einen besonderen Zuschnitt.

Nichts liegt ihm ferner als die bilderstiirmerische Gebirde; dennoch versteht er
seine literarische Sendung, wie Blattmann unterstreicht, als aggressiv und pole-
misch. Und das aus zwei Griinden. Finmal deshalb, weil fiir ihn der Literat, wie es
nur wenige Jahre nach seinem Tod Herbert Marcuse ausdriickte, das Werk der
»Groflen Weigerung® betreibt®. Aber mehr noch deshalb, weil er seine geschichtli-
che Stunde entgegen den restaurativen Tendenzen der Politik, als die eines

752



Reinhold Schneider und die Frage der Glanbensbegriindung

umfassenden , Widerrufs®, ja einer ,Selbstaufhebung® begriff. Nicht zuletzt darin
stand er in einer heimlichen Ubereinkunft mit Nietzsche, mit dem er sich ohnehin
schon immer in einem ,imaginiren Gesprach® verbunden wuflte: mit Nietzsche,
der mit allen groflen Kulturgestalten zusammen auch das Christentum in einem
seinem Hohepunkt entgegenstrebenden Akt der ,Selbstauflésung® begriffen sah’.
Nietzsche sprach in diesem Zusammenhang von dem ,groflen Schauspiel in
hundert Akten, das den nichsten zwei Jahrhunderten Europas aufgespart® bleibe.

Fiir Schneider gab es dafiir keine angemessenere Bithne als das von den Schligen
des Zweiten Weltkriegs schrecklich versehrte Wien, in dem die europiische
Geschichte wie nirgendwo sonst vor ihr eigenes Gericht trat. Wie nirgendwo sonst
wurden hier die Triebkrifte und Tendenzen dieser Geschichte aktenkundig. Hier,
in Wien, konnte fiir ihn darum auch wie auf einem fast schon apokalyptischen
Vorposten gesehen werden, wie es um die Gestalt des Christentums am , Ende der
Neuzeit® stand.

Daf alles in die Perspektive des Gerichts trat, hiefd fiir ihn zugleich, daff die
Stunde der Wahrheit geschlagen hatte. Sie zu bekunden, galt ihm als die innerste
Bestimmung seines dichterischen Zeugnisses. Hierin unterschied er sich kampflos,
aber konsequent von einer Kirche, unter deren Kompromifibereitschaft er litt,
ohne sie deshalb anzuklagen, und von einer Theologie, die ihm allzusehr der
Riickschau verhaftet schien. Wenn ihm die Stunde des Gerichts, als deren Zeuge er
sich fuhlte, auch keine Hoffnungsperspektive eréffnete, verbot sie ihm doch die
Orientierung an zuriickliegenden Modellvorstellungen. Mit dem Befehl an Or-
pheus im Ohr notierte er deshalb: ,Kein Riickblick! Keine Sehnsucht! Besser die

Erschiitterung unter untragbarer Dissonanz.“'

Gliubige Selbstiiberschreitung hiefl fiir ihn deshalb: der Sache Christi so
ansichtig werden, wie es jenseits ihrer ekklesialen Konkretisierung und theologi-
schen Umschreibung tatsichlich um sie stand. Hier wurde er, der geradezu
passioniert Kranke, zum Diagnostiker. Und seine Diagnose lautete: Agonie! Wie
fir Gertrud von Le Fort befand sich der fortlebende Christus fir ihn ,,gegenwartig
gleichsam im Garten Gethsemane®, wo er die nach Pascal bis ans Weltende
wihrende Agonie durchlitt; und mit dem Gebetswort John Henry Newmans hitte
er sagen konnen: ,,Die Sache Christi liegt wie im Todeskampf“'!. In diesem Sinn
hatte die Sache Christi fiir ihn alle institutionellen und theoretischen Umschrei-
bungsversuche in Richtung auf ihr ,Aufleres* hin iiberschritten.

Von einer glaubigen Selbstiiberschreitung mufl dabei gesprochen werden, weil
davon vor allem die Frage nach dem Glauben und seiner Begriindung betroffen
war. Wenn die Diagnose des Christentums, wie Schneider tibereinstimmend mit
Miguel de Unamuno versichert, , Agonie® lautet, kann der Glaube nur noch in dem
Versuch bestehen, Jesus bis an den Fufl seines Kreuzes zu folgen'. Dann aber
greifen alle zur Stiitzung und Begriindung des Glaubens entwickelten Argumente
offensichtlich zu kurz. Noch nicht einmal in seinem rationalen Unterbau hat der

735



Eugen Biser

Glaube dann den Charakter eines Konstrukts; vielmehr muf} er in seiner Ginze als
eine Bewegung begriffen werden. Es bleibt nur zu fragen, wie diese im Grenzfall
Reinhold Schneiders genauer zu bestimmen ist.

Riickzug und Entzug

Der Verfasser von ,,Winter in Wien“ bleibt die Antwort auf diese Frage nicht
schuldig. Doch antwortet er gegensinnig, indem er einmal von seinem ,,Riickzug®
und dann von seinem ,Herausgleiten® spricht, ohne dafi thm zwischen diesen
unterschiedlichen Bestimmungen ein Gegensatz fiihlbar wiirde. So erweckt er den
Eindruck, zu dem Ziel, auf das er sich zubewegt, letztlich gefiihrt und gezogen
worden zu sein. Das aber ist der fiir die mystische Umpolung typische Eindruck.
Denn der Mystiker beschreitet einen Weg, der mit der Anstrengung des Aufstiegs
beginnt und im Gliick der Entriickung endet. Wer Schneider in die Nihe
Unamunos riickt, darf nicht iibersehen, daff er ihn damit auch schon der Welt der
mystischen Traditionen zugeordnet hat.

Um in die Perspektive von , Winter in Wien“ hineinzukommen, muf§ man sich
tiberdies vergegenwirtigen, dafl es die Perspektive eines Abgeschiedenen ist. So
wirken Schneiders spate Aufzeichnungen wie ein Schattenwurf — das Wort in seiner
diisteren Konnotation genommen — der Position, aus welcher das Johannesevange-
lium mehr noch gesprochen als geschrieben ist. Strukturell gesehen muf} die Stelle
des Hohepriesterlichen Gebets als Schliisselwort des Ganzen angesehen werden,
an welcher Jesus versichert: ,,Ich bin nicht mehr in der Welt, aber sie sind in der
Welt, und ich gehe zu dir“ (17, 11)".

Danach ist das Evangelium aus der Riickschau dessen erzahlt, der die Grenze der
Welt bereits tiberschritten hat, und sich aus dieser Hohe den Seinen zuwendet, um
sie durch die Macht seines Wortes in die sich ihm 6ffnende Herrlichkeit hineinzu-
nehmen. Genauso fiihlt sich Schneider schon jenseits der ,,Palhohe, wie einer, der
das Schlimmste bereits iiberstanden, aber noch so viel mit seiner Lebenswelt zu tun
hat, daf} er sich ihr mitteilen und verdeutlichen mochte. Dazu aber gehort in erster
Linie — wie im Fall des johanneischen Jesus — der Bescheid iiber den von ithm
zuriickgelegten Weg. Gemessen am Gang der biologischen Evolution und des
technischen Fortschritts, den Schneider mit selbstquilerischer Betroffenheit nach-
zeichnet, ist sein Weg eher das Gegenteil: ein Riickzug in das bergende Dunkel, das
dem Glauben ,licht genug® ist. Riickzug in den ,Unterstand unter dem Trommel-
feuer der Geschichte®, und das heifit fiir Schneider gleichzeitig: in die ,Krypta“
unter den hierarchischen und dogmatischen Aufbauten des etablierten Christen-
tums'*.

Dieser Riickzug betrifft auch, wie keinesfalls verschwiegen werden darf, die
volle Position des Glaubens. Nicht als hitte Schneider an ihr inhaltliche Abstriche

734



Reinhold Schneider und die Frage der Glaubensbegriindung

gemacht; doch werden sie nicht mehr alle im gleichen Sinn von seiner gliubigen
Affirmation getragen. Was das konkret besagt, bringt das ergreifende Bekenntnis
zum Ausdruck:

»Ich weif}, dafl Er auferstanden ist; aber meine Lebenskraft ist so sehr gesunken, dafl sie iiber das Grab
nicht hinauszugreifen, sich tiber den Tod hinweg nicht zu sehnen und zu fiirchten vermag,“**

Aller aus dogmatischen Befiirchtungen an Schneider geiibten Kritik mufl mit
aller Deutlichkeit entgegengehalten werden, dafl dieses restriktive Bekenntnis mit
Glaubenszweifeln oder gar mit einer haretischen Ausgrenzung nicht das geringste
zu tun hat. Vielmehr kommt hier jenes mystische Element ins Spiel, durch das der
religiose Akt in ein Widerfahrnis umschligt. Nur handelt es sich bei Schneider um
den Fall einer ,negativen Mystik®, die sogar mit den aus der christlichen
Frommigkeitsgeschichte bekannten Erfahrungen der ,,dunklen Nacht“ nur vom
Rand her zu tun hat'®.

Schneider selbst spricht von einer ,Wandlung®, die er am liebsten verbergen
wiirde, und, deutlicher noch, ,,von einem inneren Unfall..., vom Einbruch der
dunklen Wasser in einen leer gewordnen Raum, einem Einbruch also von unten
her“Y. Vor dem Hintergrund der Lehre Guardinis von den Daseinspolen ist das
eine weitgreifende Feststellung. Guardini ging davon aus, dafl die natiirliche
Spannung, die durch die Pole Oben und Unten gekennzeichnet sei, im Kraftfeld
des Christentums eine Neubestimmung im Sinn von Oben und Innen erfahren
habe'®. Daran gemessen wirkt Schneiders Selbsterfahrung eigentiimlich riickschla-
gig, um nicht zu sagen, wie ein Riickfall in das vorchristliche Grundverhiltnis. Es
ist, als sei er in eine sanfte, aber unwiderstehliche Abtrift von der christlichen
Moglichkeit geraten. Das bestatigt er mit dem Gestandnis:

»Ich fiihle mich aus dieser Wirklichkeit, diesem Wahrheitsbereich gleiten, ohne Einwand, immer in
Verehrung und Dankbarkeit, ohne jegliche Rebellion, aber eben doch fiir mich, gezogen von meinem
Daseinsgewicht, mit geschlossenen Augen, verschlossenem Mund.“"? :

Und er unterstreicht dieses Selbstzeugnis noch durch die Frage: ,, Wer will dieses
Phinomen, dieses Herausgleiten aus jeglichem Horizont, widerlegen?“* Dabei
braucht man noch nicht einmal an die sinngleiche Frage des ,,tollen Menschen® zu
denken: ,, Wer gab uns den Schwamm, um den ganzen Horizont wegzuwischen?“ —
so sehr sich die Erinnerung daran bei dem Nietzsche-Kenner Schneider nahelegt;
denn die vorangehende Schilderung der Pilgram-Kanzel des Stephansdoms l4fit
keinen Zweifel daran, daff mit dem verlorenen Horizont der ,gottliche Bereich®,
genauer noch, der Bereich des gottlichen Seins gemeint ist.

Nun wird auch klar, warum hier ein Fall von ,negativer Mystik“ vorliegt. Denn
an die Stelle der Entriickung trat die Erfahring eines Entzugs. Und der betraf jene
Stiitze, die nach Schneiders Verstindnis das Gebiude des Glaubens unmittelbarer
als jede noch so stringente Argumentation trigt. Doch worin besteht sie?

735



Eugen Biser

Die ethische Wende

Die Antwort lafdt sich am besten iiber einen scheinbaren Umweg geben, der mit
dem Umbruch des sittlichen Bewufltseins zu tun hat. Konnte Max Scheler nach
dem Ersten Weltkrieg bei seinem Aufruf zur ,religiosen Erneuerung® noch
unbekiimmert von der Erfahrung des sittlichen Gewissens ausgehen und in diesem
sogar noch die ,Umrif8linien eines unsichtbaren, unendlichen Richters® wahrneh-
men, so mufite sich Martin Buber in seinem (1957 erschienenen) Essay iiber
»Schuld und Schuldgefihle“ gegen den Einspruch der Psychotherapie schon mit
allem Nachdruck fiir den ,ontischen Charakter der Schuld“ aussprechen?.
Demgegeniiber sieht sich Papst Johannes Paul II. heute zu der Forderung
veranlaflt, daf der ,Sinn fiir die Siinde“ wiederentdeckt werden miisse®®. Im
Hintergrund dieses eindringlichen Appells steht die begreifliche Sorge, dafl mit
dem Bewufitsein von Schuld und Stinde der zentrale Ankniipfungspunkt fur die
christliche Heilsverkiindigung verlorengehe, weil diese von threm Wesen her als
Dialog zwischen der erbarmenden Liebe Gottes und der ,reumiitigen Liebe* des
Menschen zu begreifen sei.

Die durch die drei Namen markierte Entwicklungslinie lafit aber einen derarti-
gen Spannungsabfall erkennen, daff aller Anlafl zum Zweifel daran besteht, ob mit
Appellen dem sich abzeichnenden ,Schwund® des Siindenbewufltseins noch
abzuhelfen ist. Eher noch kénnen Appelle dieser Art als diagnostische Hinweise
darauf gelesen werden, dafl zu den grofien Psychosen des Zeitalters auch die einer
,moral insanity“ gehort, dafl also der Mensch dieser Zeit nicht nur wertblind,
sondern auch ,,gewissenstaub® geworden und dadurch auf pathologische Weise zu
einem ,guten Gewissen“ gekommen ist. Dafl es sich dabei um einen pathologi-
schen Zustand handelt, erhellt schon daraus, daff mit dieser ,Beschwichtigung“
keineswegs jenes grofie Aufatmen einhergeht, das mit einer echten Gewissenentla-
stung verbunden ist, daf} sich vielmehr im offenkundigen Gegensatz dazu eine
gedriickte, lustlose und verdrossene Allgemeinstimmung immer stirker ausbreitet.
Von der verdringten Schuld bleibt also nur das Schuldgefiihl zuriick, das um so
tiefer irritiert, als es seinen Anlafl aus dem Gesichtsfeld verlor.

Indessen gehen alle Diagnosen zuweit, die daraus auf einen Verfall des sittlichen
Bewufitseins insgesamt schlieffen. Denn so sehr es zutrifft, dafl der Sinn fiir das
sittlich Erlaubte und Verbotene seit der Jahrhundertmitte abstumpfte, lafit sich das
Erwachen neuer Verantwortungsgefihle nicht bestreiten. In Anlehnung an Nietz-
sche konnte man geradezu von der Entstehung einer neuartigen Form von
»Fernsten-Liebe“ sprechen, die sich auf die physische, psychische und religiése
Not der Menschen in den Entwicklungslindern bezieht. Und ein dhnliches
Verantwortungsbewufltsein bildete sich neuerdings auch im Verhiltnis zu den
naturhaften Gegebenheiten aus. Auch darf man nicht tibersehen, daff damit ein
wichtiger ,Riickmeldeeffekt® zugunsten der traditionellen Tugenden verbunden

736



Reinhold Schneider und die Frage der Glanbensbegriindung

ist. Denn der Solidarisierung mit dem Menschen der Dritten Welt liegt die Einsicht
zugrunde, dafl Glaube, Hoffnung und Liebe in dem Sinn unteilbar sind, daff man
sie prinzipiell mit allen Menschen teilen muff, wenn sie nicht von innen her
verfallen sollen. Dabei liegt der Ton allerdings auch in dem Sinn auf , prinzipiell®,
dafl noch keineswegs auszumachen ist, ob dieser Riickmeldeeffekt auch zu einer
echten Wiederbelebung und damit zur Erneuerung des sittlichen Bewufitseins
fiihrt. Was dieses anlangt, sind vielmehr die Erosionskrifte so offensichtlich am
Werk, dafl nicht abzusehen ist, wie dem Verfallsprozefl wirksam Einhalt geboten
werden soll.

Die Gefiihle der Unlust und Verdrossenheit, die von der ,,abgeschafften Siinde*
zuriickblieben, erlauben aber noch eine andere Lesart®. Wenn das Phinomen mit
einem Verdringungsprozeff zu tun hat, konnte es sein, daff sich in dieser
Verstimmung mehr bekundet, als der psychoanalytische Ausdruck vermuten lafit.
Und dieses Mehr kime dann zum Vorschein, wenn man anstatt von Unlust und
Verdrossenheit von Lebensunlust und Seinsverdrossenheit spriche. Eine Gegen-
probe wire dann erbracht, wenn sich der pathologisch ,exkulpierte® Mensch der
Gegenwart in der Aussage der Wiederholungsschrift von Kierkegaard wiederer-
kennen wiirde, die wie kaum ein vergleichbares Zeugnis auf eine dem Siindenbe-
wufltsein vorgelagerte Krisenerfahrung zuriickweist:

»Mein Leben ist zum Aufersten gebracht, ich ekle mich am Dasein, es ist geschmacklos, ohne Salz
und Sinn. .. Man steckt den Finger in die Erde, um zu riechen, in welchem Land man ist. Ich stecke den
Finger ins Dasein — es riecht nach Nichts! Wo bin ich? Was will das besagen: die Welt? Was bedeutet
dieses Wort? Wer hat mich in dieses Ganze hineingestellt und einfach stehenlassen? Wer bin ich?“*

Die Stelle gewinnt noch ein zusitzliches Gewicht, wenn man sich vergegenwir-
tigt, dafl Kierkegaard die allgemeine ,,Abschaffung der Siinde“ kommen, ja fiir
seine Gegenwart bereits gegeben sah. Und er stellt sich in seiner , Einiibung im
Christentum® (von 1850), wo er ausdriicklich und voll bitterer Ironie davon
spricht, sogar von vornherein in die Reihe derer, die mit dem Siindenbewufitsein
den Anknuipfungspunkt fiir das durch Christus angebotene Heil verschwinden
sehen, wenn er meint, daf} ein jeder, der sich aus einer anderen Krankheitsnot an
den gottlichen Arzt wende, einem Patienten mit einem gebrochenen Bein gleiche,
der bei einem Augenarzt Abhilfe suche®.

Doch darf dieses Vorgeplankel nicht dartiber hinwegtauschen, dafl Kierkegaard
mit der zentralen Stofirichtung seiner ,,Eintibung® auf die Existenznot eingeht, die
er in seiner Wiederholungsschrift angeprochen, um nicht zu sagen ,aufgerissen
hatte. Denn wenn er darin Christus als jenen einzigartigen Helfer der Menschheit
zu verstehen gibt, der mit seiner Hilfe identisch ist, der also mit einem Akt
zustindlicher Selbstiibereignung hilft und heilt, dann hat er nicht mehr die
menschliche Siindennot, sondern jene vergleichsweise tiefere Existenzkrise im
Auge, die sich in die Frage des von ihr Ergriffenen verfafit: Wo bin ich? Wer bin
ich?

52 Stimmen 202, 11 737



Eugen Biser

Das gebrochene Herz

Man sollte meinen, dafl von diesen Symptomen und Therapien der modernen
Identititskrise kaum ein Weg zuriick zum Evangelium zu finden sei. Das Gegenteil
ist der Fall. Gemessen an der immer starkeren Konzentration der Heilsfrage auf die
menschliche Siindennot spricht Jesus in den synoptischen Evangelien — das
Johannesevangelium macht hierin aus theologischen Griinden eine Ausnahme —
nicht nur iiberraschend selten von der Stinde und Siindhaftigkeit des Menschen;
vielmehr bezieht er sich mit seinem Heilswillen auf eine Reihe ganz anderer
Notstinde, auch wenn davon nur in bildhafter Umschreibung die Rede ist. So geht
es ihm zu Herzen, daf} die Volksscharen ,,miide und abgehetzt wie Schafe sind, die
keinen Hirten haben“ (Mt 9, 36), daff es Menschen im Zustand der Ubermichti-
gung und Fesselung durch die Gewalt Satans und zumal in jener , Verlorenheit*
gibt, die er in den Gleichnissen vom Verlorenen Schaf, der Verlorenen Drachme
und dem Verlorenen Sohn voraussetzt. Demgemaf} heifit es von ihm, dafl er das
»geknickte Rohr nicht bricht (Mt 12, 20) und daff er gekommen sei, den ,,Armen
die Frohbotschaft zu bringen und die ,,gebrochenen Herzen zu heilen® (Lk 4, 18).

Das aber ist eine ganze Palette von menschlichen Notstinden, die den mit
,Stinde“ bezeichneten Fall weit iibergreifen, sofern sie damit tiberhaupt auf einer
Ebene liegen. Nicht als stehe die Siinde Jesus, der sie bis in die Verstorung des
Menschenherzens hinein verfolgt (Mk 7, 21f.) und der mit dem Verfithrer zur
Siinde unerbittlich ins Gericht geht (Mt 18, 6—9), nicht in ihrer ganzen Furchtbar-
keit vor Augen! Aber er sieht, daff der Mensch nicht nur mit dem gottlichen Willen
in Konflikt geraten kann, sondern radikaler noch mit dem Gott, der ihn ins Dasein
rief, und damit in Konflikt mit seiner eigenen Existenz. Es ist der Konflikt Hiobs,
der sich unter dem auf ihm lastenden Leidensdruck dagegen auflehnt, von Gottins
Dasein gerufen worden zu sein und deshalb nach seinem furchtbaren siebentigigen
Schweigen den Tag seiner Geburt verflucht (3, 11f.).

In geradezu verbliiffender Vorwegnahme ist das die Position Schneiders, nur dafl
er sie ,ohne jegliche Rebellion... mit geschlossenen Augen, verschlossenem
Mund® bezieht, und selbst das ist schon zuviel gesagt; denn er fiihlt sich dorthin
viel eher gezogen, und zwar von seinem ,Daseinsgewicht®, also von einer
Schwerkraft, die ihn sanft, aber unwiderstehlich aus dem Horizont des gottlichen
Seins herausdringt. Er sagt es nicht und meint es doch, daf} er sich der Hand des
Schopfers entgleiten fihlt. Bezeichnend dafiir ist das wiederholte Gestindnis, daf
sich ihm das Antlitz des Vaters zunehmend verdunkelt. Zuriickgeschreckt von der
wschrecklichen Maske des Zerschmeiflenden, des Keltertreters®, so gesteht er im
gleichen Atemzug, in dem er von seinem unstillbaren Bediirfnis zu beten spricht,
konne er eigentlich nicht mehr ,Vater sagen. Und im Blick auf das Werk der
Selbstzerstorung der Natur fragt er schlieflich: ,,Und das Antlitz des Vaters?“ —um
darauf unverziiglich zu antworten: ,Das ist ganz unfafibar.“%¢

738



Reinhold Schneider und die Frage der Glanbensbegrindung

Das Ende der Theodizee

Da sind die Sitze, die Ida Friederike Gorres von dem sich bei Schneider
ankiindigenden ,,Ende der Theodizee im Bewuftsein eines Glaubigen® sprechen
lie. Was sich damals im Denken eines glaubensgeschichtlichen ,Vorboten®
abspielte, ist heute zu einer wenn nicht allgemeinen, so doch verbreiteten
Erfahrung geworden. Wie der Mord an dem Gottesboten nach dem hintergriindi-
gen Wehruf Jesu iiber die Erbauer von Denkmalern (Lk 11, 47{.) keine nachtrigli-
che Glorifizierung duldet, fallen auch die organisierten Massenmorde dieses
Jahrhunderts so weit aus jeder Proportion heraus, daff sie nicht mehr theologisch
oder — wie Theodor W. Adorno deutlich zu machen suchte — poetisch eingeholt
werden kdnnen. Angesetzt auf das Geschehen von Auschwitz, greift die Frage
nach der Vereinbarkeit von gottlicher Barmherzigkeit und menschlichem Leid zu
kurz, um nicht zu sagen: ins Leere. Es bleibt nur die Stimme des Bluts, die wie nach
der Ermordung Abels ,zum Himmel schreit, ohne dafl seine Antwort in Form
von theologischen ,Losungen® noch hérbar gemacht werden kénnte.

Christlich gesehen gehort es aber zum Wesen dieser Antwort, daff sie unhdrbar
bleibt. Denn auch der Notschrei des Gekreuzigten, der alle Stimmen in sich
aufnahm, die jemals nach Gott schrien, bleibt ohne vernehmbare Antwort. Wie das
urchristliche Verstindnis des Todesschreies Jesu zeigt, konnte seine Beantwortung
gar nicht horbar werden, weil Gott nicht im Sinn menschlicher Hilfserwartung mit
einer ,Rettungsaktion®, sondern mit und durch sich selbst antwortete, weil Gott
also in seiner Gottlichkeit die alle Erwartung sprengende Antwort war.

Der ins Dunkel der Krypta gehiillte Beter Reinhold Schneider hat diese Antwort
sehr wohl im Ohr; und er weif auch, daff sie schliefllich auch aus dem Schweigen
Gottes im buchstiblichen Sinn des Ausdrucks ,,hervortritt“. Er weif}, dafl diese alle
menschliche Sinnerwartung zugleich vernichtende und neu gestaltende Antwort
gleichbedeutend mit der Auferstehung Jesu ist. Doch fiihlt er sich auflerstande, der
vernommenen Antwort in diese schopferische Positivitit hineinzufolgen, weil ihm
dafiir die innere Vorbedingung — der Seinswille — fehlt. Das sagt er mit dem schon
bekannten Wort, das nun aber in seinem vollen Wortlaut mitgeteilt werden mufi:

,Ich weift, daf Er auferstanden ist; aber meine Lebenskraftist so sehr gesunken, dafl sie iiber das Grab
nicht hinauszugreifen, sich iiber den Tod hinweg nicht zu sehnen und zu fiirchten vermag. Ich kann mir
einen Gott nicht denken, der so unbarmherzig wire, einen todmiiden Schlifer unter seinen Fiiflen,
einen Kranken, der endlich eingeschlafen ist, aufzuwecken. Kein Arzt, keine Pflegerin wiirde das tun,
wieviel weniger Er!“¥

Dem fiigt er im weiteren Fortgang einen Gedanken hinzu, der buchstiblich die
tiefsten Fundamente des Glaubens aufreifit:

,In christlicher Sicht mag man das Verstummen der Frage nach Unsterblichkeit als eine seelische
Katastrophe betrachten, wohl gar als ein Geheimnis der Finsternis; das ewige Leben wird erlangen, wer
Gott aus ganzer Seele liebt und den Nichsten wie sich selbst. Aber auch diese Bezogenheiten richten
sich an eine ganz bestimmte seelische Gegebenheit. Kann der nur Gott lieben aus ganzer Seele, der das

527 739



Eugen Biser

ewige Leben will: Liebt er Gott um dieses Lebens willen? Kann nur der den Nichsten lieben wie sich
selbst, der Gott liebt? — Ist nicht eine Existenz moglich, die diese Beziehungen nicht zu leisten vermag,
wenigstens nicht zugleich, die Gott liebt, aber das Leben nicht sucht, die den Nichsten liebt, aber
vielleicht nicht Gott und nicht das Leben?**

Der Anfang des Glaubens

Schneider fiihlt sich durch diese Fragen, die fiir ihn ,keine Verneinung, keine
Verleugnung..., viel eher leidensbewufite Begnligung, Bescheidenheit® besagen,
von seinen Weggefihrten im Glauben isoliert, insbesondere von jenen, die bei ihm
Trost suchten. Dennoch lief§ er sie nicht ungetrostet. Indem er das mit aller Schirfe
markiert, was ihn abgrenzt, verweist er unwillkiirlich auf das, was allen weiterhilft.
Zu Ende ging es mit den grofien, weit ausgreifenden Synthesen, die mit ihren
Losungsmodellen noch die extremsten Gegensitze zu ,versdhnen® wufiten. Zu
Ende ging es demgemifl auch mit einem Bild von gottlicher Erbarmung und
Weisheit, das sogar noch mit den Schrecknissen dieses Jahrhunderts zur Deckung
zu bringen wire. Und auf diese , Verlustliste® gehort schliefilich auch, wenngleich
aus anderen Griinden, die Frage Luthers nach dem ,.gnadigen Gott®, der ihn von
der Qual seines Siindenbewufitseins befreite.

Was aber aus dem Dunkel der von Schneider aufgeworfenen Fragen um so
deutlicher hervorleuchtet, ist die fundamentale Verwiesenheit des heutigen Men-
schen an das gottliche Sein! Was ihn in seinem schon fast zustindlich gewordenen
Selbstzerwiirfnis, in der thn bis in die Wurzeln seiner Existenz hinein versehrenden
Identititsnot mehr als alles andere angeht, ist die Frage nach dem letzten,
unverbriichlichen Halt, auf den er sich zu begriinden vermag. Insofern triffc die
heutige Religionsphilosophie mit ihrem funktionalistischen Bestimmungsversuch
einen richtigen Kern, wenn sie den Sinn des Religiosen in der , Kontingenzbewilti-
gung® erblickt. Was der heutige Mensch vom religiésen Glauben in erster Linie
erwartet, ist in der Tat die Rettung vor den auf ihn von allen Seiten eindringenden
Vernichtungsgewalten und damit der Halt, der ihn vor dem Absturz in das ihn
angstigende Nichts bewahrt.

Diese Erwartung wire —nicht zuletzt angesichts ihrer ethischen Bedenklichkeit—
vermessen, wenn ihr die gottliche Zusicherung nicht lingst schon zuvor- und
entgegengekommen wire. So aber erscheint es wie eine Riickiibersetzung des
Todesschreis Jesu und seiner Erhorung durch die Géttlichkeit Gottes in die
Sprache seiner Verkiindigung, wenn er sich mit ihr primér an die im gesellschaftli-
chen Sinn des Wortes ,Armen®, an die ,Verlorenen® und an die Menschen des
~gebrochenen Herzens“ wendet. Es bedurfte dann nur noch der Sensibilitat
Kierkegaards, bis auch noch der Inhalt dieser Einladung entschlisselt und als die
helfende Selbstiibereignung Jesu identifiziert werden konnte. Damit schlof} sich
der Ring. Er, der in seiner Todesnot durch keine empirische Hilfe, dafiir aber

740



Reinhold Schneider und die Frage der Glaubensbegriindung

durch Gott selbst getrostet worden war, gab denen, an denen alle menschliche
»Liebesmith“ verloren war, das, was aufler ihm kein anderer zu geben vermochte:
sich selbst! Das war der Kern seiner Einladung, den Kierkegaard mit dem
programmatischen Satz umschrieb: ,Der Helfer ist die Hilfe®. Das war die
,Hand*, die er den Versinkenden reichte, um ithnen wieder festen Halt und Stand
zu verlethen. Und damit verhalf er ihnen dann auch schon zum Anfang ihres
Glaubens. Denn der Glaube beginnt frither, als die fundamentaltheologischen
Hilfskonstruktionen reichen. Er beginnt mit einer Ermutigung, mehr noch, mit
einer Hilfe zum Selbstsein.

In seinem Abschiedswerk machte Schneider das in der uniiberhérbaren Sprache
dessen klar, der sich zum vollstindigen Glauben unfahig fihlt, weil er diese Hilfe
entbehrt. Was keine Theologie vor ihm aufzuhellen vermochte, tritt unter dem
Druck seiner Fragen offen zutage: der Glaube beginnt mit einer Ermutigung zum
Sein. Man konnte statt dessen auch sagen: der Glaube beginnt dort, wo das Gebet
endet. Denn alles menschliche Beten miindet in die Schlufibitte des lukanischen
»Vater unser” aus: ,,Und fihre uns nicht in Versuchung!® (Lk 11, 4) Im Grund
eines jeden unserer Gebete bitten wir demgemafl darum, nicht zur Verzweiflung
versucht zu werden. Und indem wir dies erbitten, wissen wir auch schon, daff
gegen diese Urversuchung nur die Gotteswirklichkeit selber aufkommt. Auf sie
richtet sich deshalb die innerste Intention jedes Gebets. Auch wenn sonst noch so
viele Gebetswiinsche unerfillt bleiben; hier gilt die Zusicherung: ,,Wer bittet, der
empfangt; wer sucht, der findet, und wer anklopft, dem wird aufgetan® (Lk 11,
10).

Der Ubergang zum Glauben aber zeichnet sich in dieser letzten Zusicherung ab.
Denn die Seele des Gebets ist die Frage nach Gott. Thr aber geschieht durch keine
sachhafte Gewihrung Geniige, und wire sie so groff und wunderbar wie die
Gotteswirklichkeit selbst. Eine Frage verlangt vielmehr ihrer innersten Sinnerwar-
tung zufolge nach einer Antwort. Deshalb ist das Ohr des Beters auch dann noch,
wenn er die Hand des gottlichen Helfers zu fithlen bekam, darauf gerichtet, dafl
thm dieser mit seiner Selbstzusage antwortet. Wenn aber Gott sein Schweigen
bricht und sein Geheimnis dem horenden Menschen mitteilt, hat die Zuwendung
des Beters auch schon einen neuen Charakter angenommen: der Beter ist zum
Glaubenden geworden. Glaubend gibt er sich dem mitgeteilten Gottesgeheimnis
anheim. Das aber geschieht in Form eines bruchlosen Ubergangs; denn der Glaube
ist in eben dem Sinn die Krone des Gebets, wie das Gebet der Anfang des Glaubens
ist.

Wo aber blieb der, der diesen Zugang zeigte, selbst aber die Schwelle nicht zu
iiberschreiten vermochte? Das ist die Frage nach dem Verbleib des im Dunkel der
Krypta verharrenden Beters. Er erscheint in einer ausgesprochen paulinischen
Position. Und dies nicht nur dadurch, dafl er sich mit einer an Paulus erinnernden
Ausschlielichkeit — ,,Ich habe mir vorgenommen®, gesteht der Apostel, ,,bei euch

741



Eugen Biser

nichts anderes zu kennen als Jesus Christus und ihn als den Gekreuzigten® (1 Kor
2, 2) — auf das Mysterium passionis konzentriert, sondern fast mehr noch dadurch,
daR er sich bereitfindet, seine paradigmatische Rolle um den Preis des Heilsver-
zichts durchzuspielen. So gewinnt man fast den Eindruck, als habe sich Schneider
in stiller Riicksichtslosigkeit gegen sich selbst zuletzt auf ein duflerstes Glaubens-
Experiment eingelassen. Im Vorgefiihl einer glaubensgeschichtlichen Krise, die
sich nur zu bald, zusammen mit dem Schwund des Siindenbewufitseins, ausbreiten
sollte, willigte er in eine Fragmentierung seines Glaubens ein, die, so sehr er sie als
eine seelische Katastrophe empfand, zugleich deutlich machte, dafl der Glaube um
seiner Vollstindigkeit willen mit einer , Ermutigung zum Sein“ beginnen muf. Mit
dieser Einwilligung wurde Reinhold Schneider zu einem Paradigma der Glaubens-
geschichte, das heute, nachdem sein literarisches Werk weithin versank, mit
unerwarteter Eindringlichkeit zu sprechen beginnt. Es verdeutlicht in einer bisher
nicht erreichten Klarheit die vitalen, um nicht zu sagen ontologischen Pramissen
des Glaubens. Bewegender als mit diesem Aufweis konnte das Glaubens-Experi-
ment, auf das er sich einlieff, schwerlich gerechtfertigt werden.

ANMERKUNGEN

! F. Heer in: Uber Reinhold Schneider, hrsg. v. C. P. Thiede (Frankfurt 1979) 144.

2 Nach der vorziiglichen Studie von I. Zimmermann, Reinhold Schneider. Weg eines Schriftstellers (Berlin 1982) 159.
> H. U. v. Balthasar, Rechenschaft 1965 (Einsiedeln 1965) 23.

* So W. Ross in seinem Hochland-Beitrag vom Dezember 1963, nach Zimmermann, a. a. O., 195.

5 R. Schneider, Winter in Wien. Aus meinen Notizbiichern 1957/58 (Freiburg 1958); dazu der Kommentarband:
Widerruf oder Vollendung? Reinhold Schneiders ,Winter in Wien® in der Diskussion (Freiburg 1981).

& I. F. Gérres, Der gottliche Bettler (1959); H. D. Zimmermann in: Frankfurter Hefte (1978); nach I. Zimmermann,
a: 2. ©.194=197.

7 E. Blattmann, Gehérte der spite Reinhold Schneider zur Avantgarde?, in: Widerruf oder Vollendung, 178-197.
 H. Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der fortgeschrittenen Industriegesellschaft
(Neuwied 1970) 83f.

? F. Nietzsche, Zur Genealogie der Moral II1, § 27; dazu . Zimmermann, a.a. O. 199. 19 Winter in Wien, 9.
i Nizheres dazu in meiner Studie: Uberredung zur Liebe. Die dichterische Daseinsdeutung Gertrud von Le Forts
(Regensburg 1980) 147. 2 Dazu M. de Unamuno, Die Agonie des Christentums (Miinchen 1928).

13 Dazu R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium, Bd. 3 (Freiburg 1975) 2031.

4 Winter in Wien, 38, 79. 15 Ebd. 79.

16 Dazu Johannes vom Kreuz, Aufstieg zum Berge Karmel (Miinchen 1937) 141f.; 77{f.; 2701f.

7 Winter in Wien, 31, 110.

18 Nzheres dazu in meiner Schrift: Interpretation und Verinderung. Werk und Wirkung Romano Guardinis (Pader-
born 1979) 44{. ¥ Winter in Wien, 113. @ Ehbd. 73

21 M. Scheler, Vom Ewigen im Menschen (Leipzig 1921) 5ff.; M. Buber, Schuld und Schuldgefiihle, in: Werke I
(Miinchen 1962) 477.

2 Dazu O. Fuchs, ,Man muf den Sinn fiir die Siinde wiederentdecken®. Gedanken zum theologischen Charakter der
Siinde, in dieser Zschr. 202 (1984) 167—180.

3 VYon der ,Abschaffung der Siinde handelt der Heine-Essay von D. Sternberger (Frankfurt 1976).

2 S, Kierkegaard, Die Wiederholung (von 1843), Brief vom 22. Oktober.

% Ders., Einiibung im Christentum I, Ende des 3. und 4. Kapitels. % Winter in Wien, 119, 131.

¥ Winter in Wien, 79. 2 Ebd. 99f.

742



