Ludger Oeing-Hanhoff
Platon iiber die Liebe

Aufs neue darzulegen, was Platon im ,Gastmahl® und ,,Phaidros* iiber die Liebe
gelehrt hat, schliefit nicht den Anspruch ein, dariiber schlechthin Neues zu sagen.
Vielmehr sollen im folgenden die Interpretationen, die Gerhard Kriiger zum
,Gastmahl“ und Josef Pieper zum ,,Phaidros“ gegeben haben', zusammengefafit
und mit dem Aufweis weitergefithrt werden, daf Platon im ,,Gastmahl® offenblei-
bende Fragen im spiteren Dialog ,,Phaidros“ einer Antwort zufiihrt.

Das ,Gastmahl“ schildert bekanntlich eine Siegesfeier des Tragddiendichters
Agathon, zu der herausragende Reprisentanten des geistigen Lebens in Athen
geladen waren: mit Pausanias und dem Arzt Eryximachos Vertreter der Sophistik
und der Wissenschaft, ferner auch der Komodiendichter Aristophanes und
ebenfalls Sokrates. Statt nur zu trinken werden Preisreden auf Eros gehalten, und
es stellt sich heraus, was bis heute so ist, dafl Liebe je nach dem vorausgesetzten
Selbst- und Weltverstindnis anders gedacht und erfahren wird. So legt Platon im
,Gastmahl® verschiedene sich mitunter strikt widersprecheade Liebeskonzeptio-
nen vor’ und fordert dadurch seine Leser zu eigenem Urteil auf.

Im ,,Gastmahl“ hindert der Einbruch des schon trunkenen Alkibiades in die
Runde Aristophanes an einer Entgegnung auf Sokrates. Damit gibt Platon zu
verstehen, dafl hier offene Fragen bleiben. Sie werden im ,Phaidros® wieder
aufgenommen, jenem Dialog, in dem vorgefiihrt wird, wie Sokrates, angezogen,
wie sonst ein Erast von seinem Liebling, von einer geschriebenen Rede, die
Phaidros besitzt und zu verbergen sucht, sich von diesem aus der Stadt das
Flichen Illissos hinab zu einer Platane locken laf}t, unter deren Schatten dann
Reden iiber den Eros ausgetauscht werden. Die zweite Eros-Rede des Sokrates
enthilt nun eine Antwort auf die im ,, Gastmahl® offengebliebenen Fragen und gibt
auch eine philosophische Rechtfertigung fiir das, was Phaidros in seiner Eingangs-
rede im ,Gastmahl® nur behauptet, nicht begriindet hatte. Daher sind in der
Interpretation beide Werke aufeinander zu beziehen, was im folgenden geschehen
soll.

Im ,,Gastmahl® eréffnet die Reihe der Reden der noch junge Phaidros. Er redet,
wie es seiner Jugend ansteht, in grofien und erhabenen Worten von der Liebe.
Wiirdigeres und Wichtigeres als Eros gebe es nicht, denn Liebe befihige uns,
Tugend, sittliche Tiichtigkeit und Gliick im Leben und Sterben zu erlangen (180b
61f.).

Um darzulegen, daf§ Liebe Tugend verleiht, weist Phaidros auf folgendes hin:

762



Platon iiber die Liebe

Liebende schimen sich, vor dem Geliebten Schimpfliches zu tun. Man schamt sich,
wenn man Unrecht tut, besonders, wenn es publik wird. Am schlimmsten aber ist
es, sich vor dem Geliebten schimen zu miissen. Liebende wollen das nicht, werden
also durch die Liebe zur Tugend befihigt. Liebe verleiht sogar die Kraft, fiihrt
Phaidros weiter aus, fiireinander zu sterben, wie Achill und Alkestis zeigen. Was
wire das fiir eine Liebe, die nicht bereit wire, das eigene Leben fiir den Geliebten
zu opfern! Liebe zeigt sich so als neue Kraft, das Gute zu tun; sie macht von Natur
aus Angstliche tapfer, von Natur aus Schwache stark, und weil Liebe die
Liebenden, die als Menschen von Natur aus am Leben hingen und es selbstsiichtig
behaupten, fihig macht, fireinander zu sterben, ist Liebe eine tiberirdische
gottliche Macht, der Liebende gottbegeistert, ,im Gott lebend“ (179a; 180b).
Seine zweite These, Liebe mache gliicklich, beweist Phaidros gar nicht eigens. Das
ist ja auch selbstverstindlich. Goethe sagt sogar, ,glicklich allein ist die Seele, die
liebt“. Umgekehrt soll es ja auch der Zustand der Verzweiflung sein, nicht mehr,
niemanden mehr lieben zu kénnen.

Phaidros beruft sich fiir die Rede von Eros als einer Gottheit auf Hesiod und
Parmenides, ohne eine eigenstindige Argumentation auch nur zu versuchen, die
das Recht einer Rede vom Gattlichen auszuweisen sich bemiihte. Kann man unter
aufgeklirten Menschen — und das war ja diese Runde — so naiv von der Gottlichkeit
des Eros sprechen? Ist seine Rede nicht eher erbaulich als wahr, das Ideal eines
jungen Menschen, das heifit vielleicht doch nur ein Jugendtraum? Solche Ideale
sind zu hinterfragen. Schliefit Phaidros’ Konzeption von Liebe nicht die Meinung
ein — um das mit Ingmar Bergmans Worten zu sagen —: ,,...mit jemandem zu
schlafen sei so etwas wie eine heilige Handlung“? Aber ist Liebe etwas Gottliches
oder nicht vielmehr etwas Natiirliches, ja Animalisches? Um nochmals die ,,Szenen
einer Ehe“ zu zitieren: ,Ist es nicht im Grunde eine elementare Sache, daff man
miteinander schlift? Ich kann mir nicht vorstellen, daf es je als ein ... alles
iiberschattendes Problem gedacht war.“?

Liebe — naturalistisch verstanden

Dieser Uberzeugung ist unter den Gisten Agathons auch der Arzt Eryximachos,
nach dem Liebe wie Essen und Schlafen ein natiirlicher Vorgang ist. Eryximachos
sicht Eros in der gesamten Natur walten; Aufgabe des Arztes sei es, die guten und
schlechten Regungen des Eros zu erkennen und die guten zu férdern. Er fafit seine
Auffassung so zusammen: ,Die arztliche Kunst ist nidmlich, kurz gesagt, die
Wissenschaft von den Liebestrieben des Leibes in bezug auf Sittigung und
Entleerung, und wer dabei den schénen und den hifllichen Eros unterscheiden
kann, der ist der tiichtige Arzt. Und wer einen Wandel zustande bringt, dafl man
den einen Eros durch den anderen ersetzt, und wer sich darauf versteht, denen, die

763



Ludger Oeing-Hanboff

keinen Eros in sich haben, aber doch einen haben sollten, ihn zu verschaffen, und
denen, die ihn in sich haben, thn wegzunehmen, der ist dann wohl ein tiichtiger
Meister (186¢ u. d).

Auffallend ist das Pathos der Machbarkeit: Auch Eros ist manipulierbar. Diese
Haltung kennzeichnet nach Hegels und Heideggers Analysen die Aufklirung, der
Welt und Natur zum Material technischer Beherrschung wird. Heute sind fir
Fragen der Liebe ja die Psychologen und Verhaltenstherapeuten zustindig. Wo
immer es welche Schwierigkeiten auch immer gibt, man braucht ja nur zum
Therapeuten zu gehen. Die Wissenschaft — dieser Schein wird jedenfalls oft
verbreitet — macht’s schon.

Eryximachos lifit iiber das Ziel seiner Kunst keinen Zweifel: ,Den gewdhnli-
chen Eros darf man, wo man ihn zufiihrt, nur vorsichtig zufithren, damit man zwar
die Lust erntet, aber keine Ziigellosigkeit erregt. Wie es auch in unserer Kunst eine
grofle Leistung bedeutet, die Begierden im Bereich der Kochkunst gut zu
verwenden, so daff man, ohne krank zu werden, die Lust erntet® (187 e).

So zeigt die Rede des Eryximachos, wie man in der sophistischen Aufklirung
gelernt hat, die im mythischen Dasein als tiberwiltigende gottliche Macht erfahre-
ne und im rauschhaften Auflersichsein orgiastischer Kulte gefeierte Liebe, Aphro-
dite nimlich, als natiirlichen Trieb zu sehen. Liebe ist von einer den Menschen
beherrschenden Macht in der Entzauberung der Welt zu einem von Menschen zu
beherrschenden Trieb geworden, bei dessen Befriedigung die drztliche Kunst
hilfreich Gesundheitsschiaden zu vermeiden lehrt.

Die ethische Konzeption der Liebe

Aber die sophistische Aufklirung hat auch nicht verkannt, daf} Liebe — es handelt
sich hier bekanntlich um die Knabenliebe — keineswegs nur ein medizinisches
Problem ist. Es geht ja um zwischenmenschliche Beziehungen, und der zur
Miindigkeit, zu rationalem und freiem Handeln gelangte Mensch hat die Aufgabe,
nicht nur die Natur zu beherrschen, sondern auch die zwischenmenschlichen
Beziehungen rational zu gestalten; und so wird Liebe in der Aufklirung erstmals
zum ethischen Problem, das Platon hier Pausanias darlegen lafit. Dieser entfaltet
die ethische Konzeption der Liebe griindlich vom Grundsitzlichen her: Angesichts
der Relativitit der Sitten ist vorgegebenes Ethos nicht ungepriift zu tibernehmen.
Kriterium des Richtigen kann nun nicht das sein, was man tut, zum Beispiel trinken
oder miteinander reden; es kommt vielmehr aufs Wie, aufs Formale an, also auf die
richtige Weise und das richtige Maf}, zu trinken, oder darauf, dafl beim Reden nicht
alle zugleich reden. Ahnlich ergibt sich aus dem richtigen Wie auch ein Gesetz fiir
verniinftige Liebesbeziehungen, und ,dieses Gesetz geben die Guten sich selbst
freiwillig® (181¢).

764



Platon iiber die Liebe

Derart ist nun recht gelebte Liebe nicht am sinnlichen Begehren orientiert, das
ein schoner Leib erweckt. Dessen Bliite schwindet ohnehin bald dahin, und wahre
Liebe soll ja bestindig sein. Das aber kann sie nur sein, wenn sie sich nicht primar
auf die Schonheit des Leibes, sondern auf den Charakter der auch bleibenden Seele
richtet. Daher ist es nicht gut und gilt als schimpflich, ,,schnell erobert zu werden,
damit es nicht an Zeit fehle, welche ja am besten das meiste erprobt® (184). Statt
sich durch die duflere Schonheit beriicken zu lassen, wird richtige Liebe also vor
allem eine Gemeinsamkeit erstreben, die geistige und korperliche Ertlichtigung
zum Inhalt und Ziel hat. Wird ein Jiingling derart geliebt, soll er sich ,um der
Tugend willen“ dem Liebhaber hingeben (185b).

In der Lysias-Rede des ,Phaidros® kommt dieselbe Konzeption mit genau
denselben Argumenten zur Sprache, verschirft aber wird die Ablehnung der nicht
als sittliche Aufgabe verstandenen Liebe. Das Schlimmste an solcher leidenschaftli-
chen Liebe, die sich durch ein schones Fratzchen beriicken und verriickt machen
1aft, ist dieses Hingerissensein, das Auflersichsein, das den so Liebenden seiner
Selbstindigkeit, Freiheit und Besonnenheit beraubt. Die so Liebenden geben ja
selber zu, vor Liebe krank zu sein (231d). Das ist eine Irrationalitat, in die ein
miindiger Mensch nicht zuriickfallen sollte. Besser ist es daher, sich dem nicht in
dieser Weise Liebenden als dem leidenschaftlich Liebenden hinzugeben.

Diese von Platon der Sophistik zugeschriebene ethische Konzeption der Liebe
wird in der Platon-Literatur oft aufs schirfste abgelehnt. Die ethische Argumenta-
tion des Pausanias diene nur ,der Apologie des veredelten Genusses®, oder die
Rede von Lysias, in der dieselbe Position mit denselben Griinden vertreten wird,
sei nur eine ,, Verkniipfung von Genufl und Geschwitz“*. Zwar ist es richtig, dafl
Platon im ,,Phaidros“ den ,amour physique® in der Piderastie verwirft, aber ist
damit schon etwas Stichhaltiges gegen die ethische Konzeption vorgebracht?
Selbstverstindlich gilt nimlich das, was Lysias ausfiihrt, auch fiir die heterosexuel-
le Liebe. Er fordert ja, eher jemanden — fiir heterosexuelle Verhaltnisse formuliert -
zu heiraten, der zu einem pafit, als den, der einen liebt. Das ist uns ja vollig vertraut.
Friiher sagten so die Eltern ihren Kindern, sie miifiten mehr auf den Charakter als
auf die duflere Schonheit achten. Das aber war meistens tiberfliissig; denn die
Kinder wufiten selber schon, dafl aus Parititsgriinden nicht nur entsprechendes
Vermogen, sondern auch entsprechender Charakter die verniinftige Basis einer
moglichst bestandigen Liebe sind. Und ist nicht in der Tat das Verliebtsein, jener
emotionale Ausnahmezustand, meistens ,etwas Anarchisches®, auf das sich keine
Lebensgemeinschaft bauen laft (W. S. Maughan)? Ist die ethische Konzeption der
Liebe, nach der sie, statt Verliebtheit oder gar widerfahrenes Auflersichsein zu
bedeuten, sittliche Aufgabe und stindiger Reifungsprozef§ ist, nicht eine unver-
zichtbare Bedingung humanen Lebens und Zusammenlebens?

Wihrend diese ethische Konzeption der Liebe im ,,Gastmahl“ ohne ausdriickli-
che Kritik bleibt, wird sie jedoch im ,Phaidros“ eindeutig abgelehnt. Sokrates

765



Ludger Oeing-Hanboff

deckt nimlich in seiner ersten Eros-Rede, mit der er angeblich nur die Lysias-Rede
rhetorisch iiberbieten will, zugleich mit ihren formalen Mingeln auf, daff diese
ethische Konzeption der Liebe die naturalistische einschliefit. Denn sie setzt
voraus, daf} Eros an sich nur naturhafter Trieb ist, der auf seine Befriedigung aus ist
und den angeblich ,,Geliebten von sich her so ,liebt* wie Wolfe die Limmer
(241d). Wird Liebe so verstanden, ist es freilich notwendig, sie sittlichen Normen
zu unterwerfen, um sie dadurch zu humanisieren.

Aber ist Liebe an sich Trieb und Begierde oder nicht von sich her eine das
menschlich-sittliche Bemiihen iiberbietende Zuwendung zum Geliebten und
insofern etwas Ubermenschliches, Gottliches? Das sucht Sokrates in seiner
zweiten Eros-Rede im ,,Phaidros® zu begriinden.

Die isthetische Konzeption der Liebe

Die schonste Rede auf Eros hilt im ,,Gastmahl“ der Tragdiendichter Agathon.
Er preist Eros als den jiingsten und zartesten Gott, weil er ja das Alter flieht und im
Zartesten, im Gemiit, in empfindsamen Seelen Wohnung nimmt, rithmt ithn ob
seiner Gerechtigkeit, weil Liebe jede Gewalt und Vergewaltigung verabscheut,
lobt seine Tapferkeit, weil er selbst Ares bezwingt, und verherrlicht seine Weisheit;
denn er inspiriert ja die Dichter. Und in seiner Begeisterung entstromen ihm die
preisenden Verse, Eros sei es, der da bringt ,Stiflen Frieden den Menschen und
spiegelnde Glitte der Meerflut/Ruhe von brausenden Stiirmen, und friedlichen
Schlummer dem Lager® (197¢).

In solcher Weise preist Agathon das Wunder der Liebe, bei dem die Fremdheit
zwischen getrennten Existenzen aufgehoben, Vertrautheit geschenkt wird, Ge-
trenntes sich gewaltlos und friedlich vereinigt. Von ethischer Bindung braucht
nicht die Rede zu sein; Liebe, mit solchen Pflichten belastet, wire keine reine Liebe
mehr, und weil Liebe stets Freiwilligkeit und Gewaltlosigkeit einschliefit, steht sie,
wie auch Nietzsche einmal bemerkt, ,jenseits von Gut und Bose“. Sie ist, statt
Aufgabe zu sein, die Gabe des schonsten Spiels, in dem wir ganz Mensch sein
konnen.

Vom unbedingten, ewigen Gliick, von dem dann Sokrates sprechen wird, ist hier
nicht die Rede. Wirkliches Gliick ist ja stets bedingtes Gliick, das seine Zeit hat.
Vom ewigen Gliick triumen heiflt das wirkliche Gliick versdumen. In solcher
Weise legt Agathon eine Deutung des Lebens und der Liebe vor, die ,asthetisch®
genannt zu werden verdient: Liebe ist das unverbindlichste, variabelste und gerade
deshalb schonste Spiel, die hochste Potenzierung des Lebens.

Wire die wesentliche Problemlosigkeit der Liebe nicht gegen ihre Verkntipfung
mit ethischen oder religiosen Problemen mit allem Nachdruck in dieser Rede
ausgesagt, miifite man sicher zdgern, den modernen Begriff einer sthetischen

766



Platon iiber die Liebe

Lebens- und Liebesdeutung hier zu verwenden. Aber hitte Agathon nicht wirklich
mit Felix Krull, in dessen isthetische Liebeskonzeption uns Thomas Mann
genauesten Einblick verschafft hat, erkliren kénnen, darin liege das Sympathische
des Lebens wie der Liebe, daff es nur eine Episode ist?

Liebe — pessimistisch-tragisch gesehen

Wihrend der Tragodiendichter Agathon Liebe als das schonste Spiel des Lebens
preist, laf8t Platon Aristophanes, den Komodiendichter, von der Tragik der Liebe
sprechen. Liebe ist ja, verbreiteter Erfahrung und Uberzeugung nach, just das, was
wesentlich so, wie sie ersehnt wird, nicht gelingen kann. Mogen im Buch der Liebe
auch Freuden verzeichnet sein — es sind wenige Blitter, aber ganze Hefte Leiden.
Woran liegt das?

Das ist, legt Aristophanes dar, nicht die personliche Schuld der einzelnen. Die
Menschenwelt insgesamt ist in einer Unheilssituation, und das ist gerade in Sachen
Liebe, wenn man sich nicht an den Vorstellungen von ihr, sondern an ihrer
Wirklichkeit orientiert, deutlich, iiberdeutlich. Diese Wirklichkeit der Liebe 1488t
sich aber gar nicht verstehen, wenn man nicht die menschliche Natur und deren
Schicksal kennt (189d); und so erzihlt Aristophanes zur Erklirung unseres
heillosen Zustands den Mythos von den urspriinglich heilen, ganzen und runden
Doppelmenschen, die teils Minner, teils Frauen, teils Mann-Weiber waren, die
sich in threm Stolz aber gegen die Gétter auflehnten, daftir von Zeus zur Strafe fiir
ihren Ubermut geteilt wurden. Diese zur Strafe erfolgte Teilung ist der Ursprung
des Eros; denn seither sucht jeder seine andere Hilfte. Das Menschengeschlecht
wire aber nach dieser Teilung fast untergegangen — die getrennten Hilften hielten
sich dauernd umschlungen —; und auch, um der Opfergaben nicht verlustig zu
gehen, schuf Zeus durch eine zweite Operation Abhilfe. Er lief namlich die
Genitalien nach innen versetzen, und das erméglichte den Liebesgenufl ineinander.
Durch ihn wird die Sehnsucht, zusammenzusein, befriedigt und, des Zusammen-
seins miide, konnten die Menschen wieder ihren normalen Geschaften nachgehen,
wieder etwas Verniinftiges tun.

Aristophanes bringt damit zwei nur durch einen Mythos aussagbare, nicht
rational zu klirende Phinomene zur Sprache, die in allen anderen Liebeskonzep-
tionen des ,Gastmahls“ ausgeklammert bleiben: erstens die Tatsache, dafl Lieben-
de, auch wenn sie es selbst nur ahnend erstreben, eigentlich fir immer beisammen
und vereint sein wollen, und zweitens die Heillosigkeit unseres Lebens und
Liebens, von der die anderen Redner anscheinend ahnungslos absehen oder iiber
die sie hinwegsehen. Somit enthilt diese Rede eine radikale Kritik der tibrigen
Liebeskonzeptionen. Die naturalistische Deutung verkennt, indem sie Liebe als
bloflen physiologischen Vorgang deutet, daf} es den Liebenden nicht primir um

767



Ludger Oeing-Hanhoff

Triebbefriedigung, sondern um viel mehr, um Gliick und Heil geht. Der Liebes-
genufl bewirkt ja nach Aristophanes, dafl man ,,zuweilen die Liebe sattbekommt*
(G. Kriiger); er ist also nur ,Nebenwirkung® des Eros, nicht das eigentlich
Erstrebte. Aber auch die ethische Konzeption der Liebe ist verfehlt. Liebe ist eine
schicksalhafte Macht, die dem Anspruch spottet, sie ethisch meistern zu wollen.
Bereits das Geborensein zur heterosexuellen oder homosexuellen Liebe — wir sind
nach dem Mythos ja Schnittlinge dieser oder jener Art — zeigt ihre Uberlegenheit
tiber die sittliche Selbstbestimmung.

Schon weil im ,Gastmahl® Agathon nach ihm spricht, fehlt im Mythos des
Aristophanes eine Kritik der isthetischen Konzeption der Liebe. Aber was von
dieser tragisch-resignierenden Deutung der Liebe her dazu zu sagen ist, liegt auf
der Hand und war auch der Antike bekannt: Dieses schone Spiel der Liebe lifit sich
oft gar nicht spielen, nicht nur, weil der andere nicht mitspielen mag, sondern auch,
weil es sich oft wegen physischen Unvermogens oder wegen psychischer Hem-
mungen gar nicht spielen liflt, weil das Spiel umschlagen kann in Aggression und
Kampf, die Lust in Ekel.

Aristophanes hat also gewichtige Griinde fiir seine tragisch-resignierende
Liebeskonzeption, nach der es schlimm um unser Leben und unsere Liebe bestellt
ist. Wer hitte denn schon die genau zu ihm passende Hilfte gefunden! Sollten sich
aber zwei Hilften wirklich treffen und finden, dann wiiflten sie gar nicht, worumes
ithnen in der Liebe eigentlich geht, namlich darum, ,statt zweier einer zu sein®
(192e). Aber dazu bediirfte es eines Wunders, eines gottlichen Eingritfs, der nicht
erfolgen wird. Die heile Welt, in welche Liebe zu versetzen verspricht, zeigt sich
friiher oder spiter als Illusion. Es kann nicht gut, nur schlimmer werden. Deshalb
sollten wir uns bescheiden, nicht aufs neue tibermiitig bessere Zustande schaffen
wollen. Dann werden wir nimlich am Ende nochmals zerschnitten und miissen
,herumgehen wie jene Reliefs, die, mit zersagten Nasen, auf den Grabstelen
eingemeiflelt sind“ (193 a).

Liebe als Streben nach vollem Gliick

Sokrates hat beim Gastmahl des Agathon als letzter Eros zu preisen. Schon als
das Thema der Reden erdrtert wurde, hatte er, der sonst stets sein Nichtwissen
betont, erklirt, sich ,auf nichts anderes zu verstehen als auf die Liebesdinge“ (177d
8). Sein Wissen iiber die Liebe hat er freilich nicht aus sich; er wurde vielmehr, wie
er in seiner Rede berichtet, von der weisen Priesterin Diotima darin eingefiihrt; und
Sokrates zogert nicht, das, was er gelernt hat, zur Geltung zu bringen.

Das tut er, indem er sich zunichst mit Agathon dariiber verstindigt, dafl unser
Lieben, statt Ausdruck hochster, gottlicher Lebensfiille zu sein, in unserer
Bediirftigkeit griindet, Streben nach dem ist, was uns mangelt. Das hatte ja auch

768



Platon iiber die Liebe

Aristophanes dargelegt. Aber gegen ihn macht Sokrates geltend, daf} ,,Eros weder
auf ein Halbes noch auf ein Ganzes geht, wenn es nicht zugleich ein Gutes 1st*
(205e). Das zeige etwa die Bereitschaft, selbst ein Glied, das zur Ganzheit des
Menschen gehort, amputieren zu lassen, wenn das gut ist. Alles, was wir erstreben,
wollen wir, weil es gut ist oder wenigstens gut zu sein scheint (vgl. Meno 77d). Wir
wissen aber auch, daf alles Gute, dessen wir teilhaft werden, nur teilhaft Gutes ist,
und das kénnten wir gar nicht wissen, besiflen wir nicht ein Vorwissen, wenigstens
eine ,Ahnung® vom vollkommenen Guten, von der gottlichen Idee des Guten (vgl.
Politeia 505¢€).

Weil wir auf das Gute schlechthin ausgerichtet sind, auf das unser Streben und
Wollen geht, ist unsere Bestimmung und Erfillung nicht die andere Halfte, nicht
der andere Mensch. Wegen der Bindung unseres Wollens an das unthematisch stets
bekannte und stets schon gewollte Gute schlechthin ,ubersteigt der Mensch
unendlich den Menschen® (Pascal), kann kein Mensch des anderen letzte Erfiillung
sein, vermag kein Mensch den anderen vollkommen gliicklich zu machen. In der
Hinordnung auf das Gute schlechthin ist die Seele ein Abgrund der Bediirftigkeit.
Thr Streben und Sehnen nach Erfiillung: das ist Eros als Streben nach dem Guten
und dem vollen Gluck (vgl. 205d 11f.).

Die Liebe zu einem schonen Leib kann also fir den, der seine abgriindige
Bediirftigkeit und Hinordnung auf das Gute und Schéne schlechthin erkennt und
erlebt, nur Stufe auf einem Weg sein, der tiber die Liebe zu ,,einem schonen Leib zu
zweien und von zweien zu allen schonen Leibern® fithrt (211 ¢) und iiber die Liebe
zur Schonheit in den Seelen, in den politischen Einrichtungen und den Wissen-
schaften seine hochste Verwirklichung in der Philosophie findet. Die wahre Liebe
ist die Liebe zur Wahrheit, die uns, wie auch Gerechtigkeit, dem Gott ahnlich
macht. In solcher ,Verihnlichung mit Gott im Mafl des Mdoglichen® liegt unser
Gliick, darauf zielt unser Streben und Sehnen (Theatet 176); und so wird Sokrates
im ,,Gastmahl® von dem trunkenen Alkibiades geradezu als die Erscheinung des
Eros hingestellt. Der Liebende im wahrsten Sinne des Wortes ist der Philosoph
(vgl. 204b 4).

Aristophanes ist, wie schon gesagt, mit dieser Deutung der Liebe nicht
einverstanden, kommt aber nicht mehr dazu, seine Einwinde vorzubringen.
Platon tiberlafit es uns, dariiber nachzudenken. Auch nach der Rede des Sokrates
bleiben ja manche Fragen offen. Verfehlt Sokrates nicht eigentlich das Thema,
indem er unter ,Liebe® jedes Streben nach Schonem und Gutem versteht? Gewif§
kann man auch Tugend, eine politische Verfassung und die Erkenntnis der
Wahrheit lieben, aber hier sollte es ja um die im engeren Sinn erotische Liebe gehen,
die nach J. Pieper geradezu ,Paradigma von Liebe tiberhaupt® ist’.

Nach Sokrates und Diotima ist solche erotische Liebe aber kaum mehr als der
Anstof, sich auf den Weg zur Erkenntnis der Idee des Schénen und Guten zu
begeben, ein Anfang, den man bald hinter sich lassen sollte. Und ist es nicht eine

54 Stimmen 202, 11 769



Ludger Oeing-Hanhoff

flatterhafte Liebe, die von einem zu zweien und zu allen schonen Leibern geht? Hat
demgegeniiber Aristophanes nicht einfachhin recht mit der Erklirung, Liebende
(und das sind nach dem Spachgebrauch weder engagierte Politiker noch Philo-
sophen) wollten, sofern sie wahrhaft lieben, eigentlich fiir immer verbunden sein?
Schliefllich ist es auch fragwiirdig, ob Eros, wie Sokrates es hinstellt, ein rechter
Fiihrer auf dem Weg zu einem gegliickten Leben ist, wenn dieser Weg tiber die
gewissermaflen als Sprungbrett zu Hoherem benutzten und dann verlassenen
Lieblinge fiihrt, die, bleiben sie ihrer ersten Liebe treu, dann ja ungliicklich sind.
Jemanden lieben heifit ja empfinden und sagen, zwar nicht: ich kann ohne dich
nicht leben — das wire Uberschitzung des Menschen —, wohl aber: ich kann ohne
dich nicht gliicklich sein®. Dann aber ist die erotische Liebe mehr als blof der
Anstof}, sich auf den rechten Weg zu wahrem Glick zu machen. Daf} Platon
derartige Fragen und Uberlegungen nicht fremd waren, zeigt der ,,Phaidros*, der
Platons Antwort auf genau diese Fragen bringt.

Liebe als gottliche Gabe

Nachdem Sokrates im ,,Phaidros“ die Lysias-Rede rhetorisch tiberboten, dabei
aber auch gemif} der vorgegebenen These den krankhaften ,Wahnsinn® der Liebe
als unverniinftig und schlimm hingestellt hatte, widerruft er das feierlich in seiner
zweiten Rede. Was er da, wie auch Lysias, gesagt habe, sei frevelhaft und ,gottlos®
(242d). Erotische Liebe mag zwar selbstvergessenes Auflersichsein bedeuten; aber
wenn es nicht nur das unverniinftige, untermenschliche Auflersichsein in Rausch
oder rauschhaften Orgien gibt, sondern auch jenen ekstatischen Zustand, in dem
Menschen zu Propheten oder Dichtern werden, die mehr sagen, als sie von sich her
wissen, also inspiriert, das heifit mit géttlichem Geist erfiillt werden, dann ist auch
ein Auflersichsein moglich, das den Menschen nicht von seinem wahren Wesen
entfremdet, sondern ihn mit Gott verbindet, ihn ,in Gott® sein lifit (255b 6). Das
kann freilich nicht gewollt und gemacht, sondern nur als erotische ,Erschiitte-
rung* (250a 6) erlitten werden. Liebe, derart als ,gottlicher Wahnsinn® verstan-
den, ist ,gottliche Gabe“ (244a 7).

Um sich iiber das zu verstindigen, was Liebe sei, mufl man sich jedoch ,,zuerst"
iiber ,die menschliche Natur und ihre Schicksale“ Klarheit zu schaffen suchen. So
hatte Aristophanes im ,,Gastmahl“ erklirt (189d 5£.); jetzt sagt es Sokrates mit fast
denselben Worten (245¢ 2ff.), wobei er freilich statt von der menschlichen Natur
von der menschlichen Seele spricht, die der eigentliche ,innere Mensch® ist (vgl.
Politeia 589a). Weil sie den Korper belebt und bewegt, ist die Seele als sich selbst
bewegender Ursprung unsterblich. Thr Wesen, das die Vermdgen Vernunft,
ehrliebenden Mut und Begierde umfafit, und ihr Schicksal veranschaulicht Sokrates
in jenem berithmten ,Mythos® (253¢), nach dem die Seele ,der Kraft eines

770



Platon iiber die Liebe

gefliigelten Gespanns®, eines mutigen, ehrliebenden und eines begehrlichen Rosses
sowie des ,Lenkers®, der Vernunft, gleicht (2462). Einst zogen die Seelen mit im
Reigen der Gatter, die vollkommenere Seelen sind (246 d), um das Himmelsgew®l-
be, jenseits dessen sich ,das Feld der Wahrheit“ (248b), der Bereich der eigentlich
seienden Ideen, erstreckt, in dem die gottliche Idee der Schonheit am hellsten
erstrahlt. Sie zu schauen ist die eigentliche Nahrung der Gétter und der Seelen.
Insbesondere bringt den Seelen diese Schau Nahrung und Wachstum ihrer Fliigel,
die sie zu solchem Aufschwung iibers Himmelsgewdlbe hinaus befihigen. Das
zum menschlichen Seelengefihrt gehorende triebhafte Roff kann aber, wenn es
nicht recht geziigelt wird, die Seele niederdriicken, so dafl sie nicht mehr die
gottliche Wahrheit schaut, sondern am Ende zur Erde hinab in einen Leib stiirzt.

Diese Auskunft {iber Wesen und Schicksal der Seele, die durch eigene Schuld,
durch eine verfehlte Wahl (249b), selber Ursache ihres Schicksals und Leidens ist,
enthalt Platons Theodizee, nach der von Gott, der Idee des Guten, nur Gutes
kommt (Politeia 379 ¢ u. 380 b); sie ermoglicht aber auch, das Phinomen erotischer
Liebe zu verstehen: Weil namlich die Seelen einst im festlichen Umzug mit den
Gottern die gottliche Schonheit selbst geschaut haben, konnen sie, sofern sie noch
fiir das damals geschaute ,Heilige® (250a 4) offen, das heiflt nicht véllig im
Sinnlichen verstrickt sind, beim Anblick von Schénem hier an ,,die Schonheit selbst
dort“ (250d—e 2) erinnert werden. Das macht eine solche Seele ,,schaudern® (251a
3), erschiittert gerit sie aufler sich (250a 6f.), und in Liebe hingerissen ,,verehrt“ sie
den schonen Geliebten ,,wie einen Gott“ (251a). Da eine solche Liebe, in der die
Flugel der Seele wieder keimen und wachsen, auf das Gottliche ausgerichtet ist,
nach oben streben lifit und somit ihrem Wesen nach schon ,philosophisch® ist
(249a), bedarf es nicht des im ,,Gastmahl® beschriebenen Stufengangs der Liebe.
Vielmehr bleiben die so Liebenden, wenn sie sich nicht nach unten, zu dem nimlich
treiben lassen, ,, was die Menge fiir das Seligste hilt“ (256 c), im Diesseits und auch
jenseits des sie vollendenden Todes beieinander (256b). Lassen sie sich aber
gelegentlich von der Begierde iiberwiltigen, werden sie, sofern sie wirklich
selbstvergessen gottliche Schonheit geliebt haben und damit schon ,,den himmli-
schen Wandel begonnen haben®, im Tod nicht ,,ins Finstere“ geraten (256d). Wie
angemerkt wird (256d 1), pflegt deren Liebe zueinander aber aufzuhoren. Das liflt
an Paul Claudels Wort denken: ,Die menschliche Liebe ist nur schén, wenn sie
nicht von der Befriedigung begleitet wird.*’

Es ist freilich nicht bloff die brennende Erinnerung an die einst geschaute
Schonheit, die solche erotische Liebe befliigelt. Denn im schénen Menschen wird
wie ,in einem Spiegel“ (vgl. 255d 6) die Schonheit selbst geschaut; ein , gottihnli-
ches Antlitz“, das ,,die Schonheit wohl abbildet* (251a), kann Schénheit ausstrah-
len, damit die gottliche Schonheit in ihrem Abbild sehen lassen. Zwar konnen die
anderen Ideen anhand ihrer Abbilder, wie etwa stets nur annihernd gleiche
sinnfillige Dinge die Idee der Gleichheit abbilden oder wie Gerechtigkeit und

547 771



Ludger Oeing-Hanboff

Besonnenheit in den Seelen stets unvollkommen bleibende Gleichbilder threr Ideen
sind, nur denkend erfafit und nur erinnert werden; aber der ,Lichtglanz® der
Schonheit strahlt sinnfillig in ihren Abbildern wider, in denen so die Schénheit
selbst erblickt werden kann (250). Wie die Sonne, sie selbst bleibend, sich im Licht,
ihrem Abbild, mitteilt, so teilt sich die gottliche Idee der Schonheit in ihrem
Abbild, dem Licht der Schénheit, mit und dringt, wie es sozusagen handgreiflich
beschrieben wird (251b u. 255¢), durch die Augen in die Seele ein, die durch das
Abbild gottlicher Schénheit vergdttlicht wird und so ,in Gott® lebt (255b).

Das ist die zweifellos kithnste These der platonischen Liebeslehre. Sokrates
rechtfertigt damit auch, was Phaidros im »Gastmahl® iiber die gottliche Kraft der
Liebe ausgefiihrt hatte. Man konnte deshalb die Aussage, im Schonen konne die
gottliche Schonheit selbst gesehen werden, eher fiir den Ausdruck einer nachtrigli-
chen Rationalisierung als einer urspriinglichen Erfahrung halten. Aber weil jede
menschliche Erfahrung abhingig ist von Sprache und von dem in ihr Vorgedach-
ten, also mitkonstituiert wird durch Begriffe, die sie prigen und in denen sie
ausgelegt wird, kann die platonische Lehre auch eine ihr entsprechende Erfahrung
zur Folge gehabt haben. In der platonischen Tradition galt Schonheit jedenfalls als
der erfahrbare ,,Glanz Gottes® in der Welt (Marsilius Ficinus), und in der Dichtung
ist haufig von solcher Erfahrung die Rede bis hin zu der krassen Formulierung in
Claudels ,Seidenschuh® (3. Tag; 10): ,Laflt mich endlich auf Eurem Antlitz...
Gott sehen.“ Uniibertroffen genau hat Goethe diesen platonischen Gedanken zur
Sprache gebracht, indem er dichtend sagt, dal ,in Liebchens Augen®, die
Schénheit ausstrahlen, ,Gott ... sich im Gleichnis gibt* (Westdstlicher Divan).

Kann Schonheit aber, wie es der Atheismus tun muf, nicht mehr als das
,Durchscheinen Gottes in der Welt* (F. H. Jacobi) gedacht werden, dann ist es
wegen der iiberwiltigenden Faszination der Schonheit konsequent, in ihr mit
Nietzsche eine ,, Wahnvorstellung® zu sehen, unter der ,,zum Beispiel die Geliebte

. erscheint“s. Das bedeutet nach Nietzsches radikalem Antiplatonismus zu-
nichst, daf diese Vorstellung blofle Projektion ist, nicht Gott, den Urgrund aller
Schonheit, abbildet. Aber bekanntlich kann solche Wahnvorstellung auch zu
jenem ,amour fou* fithren, der, sich iiber menschliches und gottliches Recht
hinwegsetzend, unendliche Erfiillung seiner unbedingten Leidenschaft sucht. Weil
diese im Endlichen nicht zu haben ist, kann nur im Tod Erlésung von dieser
unstillbaren Sehnsucht und ihre Erfillung gesehen werden: ,...versinken —
unbewuft — hochste Lust!“ Denis de Rougemont, der die Geschichte dieser seit
dem Tristan-Mythos in unserer Literatur (und nicht nur im dargestellten Leben)
virulenten Liebeskonzeption geschrieben hat, glaubt, auch die platonische Eros-
Lehre zur Vorgeschichte solcher mafilos werdenden Leidenschaft rechnen zu
konnen®. Aber schon wenige Hinweise auf ihre Wirkungsgeschichte kénnen
zeigen, daf die platonische Liebeslehre in vollig verschiedener Weise rezipiert und
weitergefithrt wurde.

772



Platon iiber die Liebe

Platon und die Mystik

Mit seiner Lehre von einer Schau gottlicher Schonheit, die zur Liebe hinreifitund
zur Vergottlichung, damit zu einem In-Gott-Sein fiihrt, ist Platon offenkundig zu
einem Ahnherrn auch der abendlandischen Mystik geworden. Wie eng platonisch
verstandene Liebe und mystische Hingabe an Gott verkniipft sein konnen, zeigen
jene Verse Goethes aus der Marienbader Elegie, die dem Empfinden ,In Gegen-
wart des allgeliebten Wesens® vollendet Ausdruck geben: ,In unsers Busens Reine
wogt ein Streben,/Sich einem Hohern, Reinern, Unbekannten/Aus Dankbarkeit
freiwillig hinzugeben.“ Was in solcher Selbstmitteilung an Gott erfahren werden
kann, ist freilich wiederum abhingig davon, wie Gott gedacht wird. Ist Gott
monistisch-pantheistisch als unpersonaler Urgrund gedacht, kann die véllige
Verschmelzung und Einswerdung mit dem gottlichen Grund erfahren werden, wie
Plotin es gelehrt hat. Auch der junge Hegel steht in dieser Tradition, wenn er in
dem Gedicht: ,Eleusis. An Holderlin®, schreibt: ,, Was mein ich nannte schwindet/
ich gebe mich dem Unermefilichen dahin,/ich bin in thm, bin alles, bin nur es.*
Demgegeniiber kann die totale Hingabe an den personal verstandenen Gott zur
volligen Vereinigung in wechselseitiger Liebe fithren: ,,Du ganz mein, und ich ganz
dein“ (Thomas von Kempen). So gibt es einerseits personale Mystik, deren
Struktur die Formel: ,Ich bin dein® angibt, andererseits aber die Mystik der
volligen Einswerdung mit Gott, deren Struktur die Formel anzeigt: ,,Ich bin du®,
was das Ausloschen jeglicher Differenz bedeutet'®.

In welchem Maf§ Platons Lehre tiber Schonheit und Liebe in die personale
Mystik Eingang gefunden hat, belegen die Verse, die Johannes vom Kreuz im
»Geistlichen Gesang® (Str. 32) die von der gottlichen Schonheit ihres Briutigams
betroffene Braut sagen lafit: ,Als du gerichtet hast dein Aug’ auf mich,/Da ward’
der Schénheit Licht mir eingedriickt./Und deshalb liebtest du mich mniglich./Und
meine Augen wurden so begliickt,/Was sie in dir geschaut, nun anzubeten
hochentziickt.“ Hier kommt auch zum Ausdruck, was in der Mystik gegeniiber
Platon véllig neu ist, und zwar mit den Worten: ,Laff mich vom Anblick deiner
Schonheit sterben (Str. 11). Damit ist zwar auch das zur endgiiltigen Vereinigung
fithrende physische Sterben, aber zuvor die vollige Selbsthingabe in der Liebe, der
seit Ambrosius so bezeichnete ,mystische Tod“ gemeint. Platon hatte gelehrt,
Liebe befshige, fiir den Geliebten zu sterben; jedoch den Vollzug liebender
Hingabe als Sterben, Lieben als ,freiwilligen Tod* (Marsilius Ficinus) zu verste-
hen, setzt die geradezu revolutionir neue christliche Sinngebung des Sterbens als
volliger Selbstmitteilung an Gott voraus''. Dazu bedarf es freilich nicht der
Erfahrung der ,unio mystica®, vielmehr gentgen dafir die ,gewohnlichen®
gottlichen Tugenden, Glaube, Hoffnung und Liebe, die befihigen, Gott zu
glauben, auch bei intellektuellen Zweifeln, auf ihn zu hoffen, auch gegen alle
menschliche Hoffnung, und ihn trotz unserer Selbstsucht tiber alles zu lieben. So

27



Ludger Oeing-Hanhoff

verbinden sie mit Gott, der sich denen, die ihn in Glaube und Liebe annehmen,
selber mitteilt (vgl. Eph 3, 17 u. Rém 5, 5); und so ist im Vollzug dieser
»gottlichen Tugenden auch eine meistens freilich unausdriicklich bleibende
Gotteserfahrung beschlossen, die aber schon zu Recht ,,mystisch genannt worden
ist.

Demgegeniiber gehort die von Platon beschriebene Gotteserfahrung zur Schop-
fungsordnung, sofern in schonen Geschopfen die gottliche Schénheit widerstrahlt.
Genau eine solche Gotteserfahrung hat nun die mittelalterliche Theologie fiir den
paradiesischen Urstand gelehrt, in dem Gott durch die Kreaturen, zuhochst durch
das schonste Geschopf, den Menschen selber, ,wie in einem klaren Spiegel®
geschaut wurde'?. Trifft das zu, dann wire die von Platon beschriebene, von
begegnender gottlicher Schonheit entfachte Liebe Erinnerung an das Paradies und
nicht nur Erinnerung, vielmehr wire damit, wie in der Dichtung vielmals gesagt
wurde und wie jlingst auch J. Pieper bemerkt hat, ,ein Stiick ,Paradies‘ ...
bewahrt“®. Aber auch wenn derart Liebende ,Kinder des Paradieses“ sind, so
fithrte doch in der nicht mehr paradiesischen Welt die ,,natiirliche“ Verwirklichung
ihrer Liebe zur Erfahrung von Schmerz und Leid, schlieflich zur Trennung durch
den Tod, was es im heilen Urstand nicht gegeben hitte. Wie aber nach Platon die
Erinnerung an das einst geschaute Géttliche zugleich die Hoffnung auf eine erneute
beseligende Schau der gottlichen Schonheit gibt (vgl. Phaidon 642 u. 67e), so kann
auch die Erinnerung an das irdische Paradies die Hoffnung auf den neuen Himmel
und die neue Erde, das himmlische Paradies, bestirken und so in allem Elend Trost
geben.

ANMERKUNGEN

' G. Kriiger, Einsicht und Leidenschaft (*1948); J. Pieper, Begeisterung und gottlicher Wahnsinn (1962). — Dieser
Aufsatz ist Josef Pieper in dankbarer Verehrung zum 80. Geburtstag gewidmet.

? Das ist freilich umstritten. Vgl. die kontroversen Deutungen des ,,Gastmahls® im Philos. Jb. 90 (1983) 363383, wo
auch die neuere Literatur angefithrt wird. — ,,Gastmahl“ und ,Phaidros“ werden im folgenden wie iiblich nach der
Stephanusausgabe zitiert, deren Seiten- und Zeilenangaben auch in fast allen Ubersetzungen angefithrt werden.

* 1. Bergman, Szenen einer Ehe (1975) 196, 73 (Auszeichnung von mir).

* Kriiger, a. a. O. 102; P. Friedlinder, Platon, Bd. 3 (*1960) 203.

5 ]. Pieper, Uber die Liebe, 11, 140. ¢ Ebd. 93. 7 Ebd. 149.

¥ Nietzsche, Gedanken zu ,Die Tragodie und die Freigeister, Werke, Bd. 9 (1921) 101.

® D. de Rougemont, L’amour et Poccident (Paris 1939, hier zit. nach der TB-Ausg. Paris 1982), bes. 611., 72, 76, 171.
Eine Kritik der Tristan-Interpretation de Rougemonts gibt H. Kuhn, Liebe. Geschichte eines Begriffs (1975) 107{f.
' Ebd. bes. 163, 168f., 172f.; ferner (mit weiteren Literaturangaben) J. Ratzinger, Der christliche Glaube und die
Weltreligionen, in: Gott in Welt (Festschrift K. Rahner) II (1964) 287-305, bes. 298.

' Vgl. Th. Kobusch, Freiheit und Tod. Die Tradition der mors mystica und ihre Vollendung in Hegels Philosophie,
in: Theol. Quartalschr. 164 (1984) 185-203.

2 Bonaventura, 1 Sent. 3, Pars I, art. unicus, q. 3.

" Pieper, a. a. O. 118, 152. — Belege fiir die Verkniipfung von Liebe und Paradies sind auch die beiden erstenStrophen
der schon angefiihrten ,Elegie® Goethes. Vgl. ferner meine Interpretation des J.-Prévert-Films ,Les enfants du
paradis, in dieser Zschr. 195 (1977) 470—478.

774



