Wolfhart Pannenberg

Die Theologie und die neue Frage nach der Subjektivitit

Das neuzeitliche Denken hat seit dem 18. Jahrhundert das Subjekt als Schliissel zur
Erfahrung betrachtet, es also fiir den Zugang zur Wirklichkeit gehalten, wenn nicht
fiir den Grund der Wirklichkeit iiberhaupt, jedenfalls der menschlichen Wirklich-
keit. In unserem Jahrhundert ist dieser Glaube an die Fundamentalitit des Subjekts
von vielen Seiten her in Frage gestellt worden, vor allem von der Sozialpsychologie
und der Psychoanalyse her, die beide die Prioritit der Gesellschaft gegeniiber dem
Ich betont haben. Die Entwicklungspsychologie hat das Ich als eine erst mit dem
Spracherwerb und nicht lange vor dem Erlernen des Gebrauchs fiir das Wort ,,ich®
sich bildende Struktur beschrieben, und diese Beschreibung trifft sich mit der
sprachanalytischen Charakteristik des Wortes ,ich® als ,, Indexwort*, mit dem der
jeweilige Sprecher sich selbst bezeichnet, ohne daff damit schon der Sachverhalt
eines ,stehenden und bleibenden Ich® als Grundbedingung aller anderen Erfah-
rungsinhalte vorausgesetzt sein mufite.

In der Philosophie sind vor allem Heidegger und Sartre hinter die Subjektphi-
losophie des transzendentalen Idealismus zuriickgegangen, Heidegger mit seiner
Seins- und Sprachphilosophie, die dem Sein und der Sprache Prioritit vor dem
Menschen als dem Hiiter des Seins zuerkannte, Sartre, indem er das Ich und das
Selbst als sekundire Objektivationen des Bewufltseinslebens darstellte und das
idealistische Konzept des an-und-fiir-sich-seienden Subjekts in seine Bestandteile
aufspaltete, die Unvereinbarkeit des Fiirsichseins mit dem Ansichsein behauptete.
Aber auch der dialogische Personalismus Ferdinand Ebners und Martin Bubers hat
durch den Nachweis der Abhingigkeit des Ich vom Gegeniiber des Du die
Fundamentfunktion des Subjektbegriffs in Frage gestellt. Die personalistische
Philosophie Ebners und Bubers befindet sich damit in iiberraschender Nihe zur
Sozialpsychologie, wie sie von G. H. Mead begriindet wurde.

Die Kritik des Subjektbegriffs im Denken der Gegenwart braucht nicht seine
Auflésung zu bedeuten. Sie braucht nicht dahin zu fithren, dafl der einzelne
Mensch, wie im Marxismus, als eine blofle Funktion der Gesellschaft betrachtet
und behandelt wird. Die Gefahr derartiger Konsequenzen liegt zweifellos nahe,
und manche Erscheinungen in der Kunst der Gegenwart, sowohl in der bildenden
Kunst als auch in Dichtung und Literatur, deuten auf die Diagnose eines Verlusts
der Individualitit hin, dargestellt an der Gesichtslosigkeit der Menschen und in der
Klage tiber die Einsamkeit des Ich. Die Kritik am Subjektbegriff betrifft aber
zunichst nur die ihm im Idealismus zugewiesene Fundamentfunktion. Die Subjek-

805



Wolfhart Pannenberg

tivitit erscheint nicht mehr selber als Fundament der menschlichen Wirklichkeit,
sondern als etwas Abgeleitetes. Dieser Nachweis kann auch Ansatzpunkt zur
Rettung und Neubegriindung der Subjektivitit werden. Allerdings wird eine
solche Neubegriindung die Subjektivitat nur in verdnderter Gestalt bewahren und
wiederherstellen konnen. Sie kann uns nicht mehr als absolut gelten. Die absolute
Subjektivitit gehort der Vergangenheit an.

Heute kann die Diskussion nur darum gehen, wodurch die Subjektivitit
konstituiert wird, wem das Subjekt sich verdankt und worauf infolgedessen der
Bereich seiner Freiheit sich erstreckt. An dieser Stelle haben Religion und
Theologie ihren Beitrag zur Rekonstruktion der Subjektivitit zu leisten. Die
Theologie muf8 sich gegen die absolute Subjektivitit ebenso wenden, wie die
Sozialpsychologie das tut. Aber es ist ein Unterschied, ob das Ich in letzter Instanz
durch die Gesellschaft konstituiert ist oder ob es sich in letzter Instanz Gott
verdankt: Die Bindung an Gott namlich erméoglicht dem Ich seine Freiheit auch
gegeniiber der Gesellschaft. Durch die Bindung an Gott vermag sich das Ich zu
erheben iiber seine gesellschaftlichen Abhangigkeiten.

Theologische Fundierung der Subjektivitat

Die theologische Fundierung der Subjektivitit kommt in den Blick, wenn man
sich der Herkunft ihres modernen Begriffs zuwendet. Das ,,Hypokeimenon® der
Antike hat es bekanntlich nicht mit der Subjektivitit des Menschen zu tun, sondern
mit der Substantialitit der Wahrnehmungsdinge (Arist. Met. 1028 b 36ff.). Auch
der Sache nach ist der einzelne Mensch im antiken Denken nicht wie in der
abendlindischen Neuzeit als Subjekt seines Wollens und vor allem seines Erken-
nens aufgefalt worden. Die Bedingungen dafiir sind, wie es scheint, erst durch das
Christentum bereitgestellt worden. Fiinf Gesichtspunkte dazu mogen hier in
Erinnerung gerufen werden:

1. Das Christentum hat von Anfang an dem menschlichen Individuum einen
unendlichen Wert zuerkannt. In seinen Gleichnissen vom verlorenen Schaf, von
der verlorenen Drachme und vom verlorenen Sohn (Lk 15) hat Jesus gelehrt, dafl
Gott mit ewiger Liebe jedem einzelnen nachgeht, der verlorenging. Dadurch
wurde jedes einzelne menschliche Leben als eine Sache nicht nur voriibergehender,
sondern ewiger Bedeutsamkeit erkannt. Damit hingt eng zusammen, dafl

2. die friihe christliche Patristik seit dem zweiten Jahrhundert die Unsterblich-
keit der individuellen Seele und die Bestimmung des ganzen individuellen Men-
schen fiir die Ewigkeit gelehrt hat. Die platonische Unsterblichkeitslehre bezog
sich auf eine von ihrer leiblichen Verkorperung unabhingige, durch eine Vielzahl
von Wiederverkorperungen hindurch mit sich identische Seele. Die platonische
Seele ist mehr als das Lebensprinzip des einmaligen, leiblichen Lebenswegs eines

806



Die Theologie und die newe Frage nach der Subjektivitit

menschlichen Individuums zwischen Geburt und Tod. Insofern ist die platonische
Seele iiberindividuell. Erst das Christentum hat die Seele als einen Bestandteil der
geistleiblichen Lebenseinheit des einzelnen Menschen aufgefafit, und zwar als
einen unselbstindigen Bestandteil, so dafl die Bestimmung des Menschen fiir das
ewige Leben erst mit der Auferstehung auch des Leibes vollendet ist, mit der
Wiedervereinigung der im Tod vom Leib getrennten Seele mit diesem ihrem Leib.
Erst das Christentum hat damit, freilich vorbereitet durch die jiidische Eschatolo-
gie, die Bestimmung des Individuums fiir die Unsterblichkeit gelehrt.

3. Die christliche Patristik hat die freie Entscheidung des menschlichen Willens
zum Ort der Auseinandersetzung zwischen Gott und den Damonen gemacht
gegeniiber dem metaphysischen Dualismus der Gnosis. Der menschliche Wille ist
nicht nur der Ursprung der Siinde, sondern auch das Medium fiir die Annahme der
Erlosungsgnade, die ihn selber verwandelt durch die Kraft der Liebe, so wie die
Erleuchtung durch das gottliche Wahrheitslicht den menschlichen Intellekt iiber
sich selbst hinaushebt. Die Frage nach dem Verhiltnis von Freiheit und Gnade hat
seitdem das theologische Denken beschiftigt, und die Frage nach der theonomen
Konstitution der menschlichen Person bildet selber einen ihrer Aspekte.

4. Der christliche Aristotelismus des abendlindischen Mittelalters hat die
menschliche Geistseele zum Prinzip ihres Wollens und Erkennens gemacht, indem
Albertus Magnus und Thomas von Aquin den aristotelischen Nous Poietikos als
Bestandteil der individuellen menschlichen Seele auffafiten, im Unterschied zu
Aristoteles selbst. Auch hierbei spielte die Frage der individuellen Unsterblichkeit
eine entscheidende Rolle. Da einerseits Aristoteles nur dem aktiven Nous Unsterb-
lichkeit zuerkannt hatte, andererseits aber das Christentum die Unsterblichkeit der
individuellen Seele lehrte, mufite der aktive Nous der individuellen Seele angehs-
ren, statt als iibermenschliches Prinzip ,von auflen® in sie hineinzuwirken.

5. Die Subjektivitit des Menschen in seinen geistigen Akten wurde von Niko-
laus von Kues aus der Gottebenbildlichkeit des Menschen begriindet, insofern der
Mensch gerade in seiner geistigen Produktivitit Ebenbild des gottlichen Schopfers
ist, Ebenbild Gottes ,in creando®, obwohl er nur gedankliche Gebilde hervor-
bringt und nicht wie Gott die realen Dinge selbst. Die Gottebenbildlichkeit des
Menschen erklirt jedoch, daff die von ihm produzierten Gedanken den realen
Dingen entsprechen kénnen.

Der Begriff der Subjektivitit in der neuzeitlichen Theologie

Der Gedanke der schopferischen Tatigkeit des menschlichen Geistes wurde fiir
den modernen Begriff der Subjektivitat fundamental. Die neuzeitliche Philosophie
hat jedoch die Subjektivitit vom Grund des Gottesgedankens gelost und auf sich
selber gestellt. Damit wurde die Subjektivitit absolut. Wahrend noch Leibniz

807



Wolfbhart Pannenberg

ebenso wie der Kusaner die schopferische Tatigkeit des menschlichen Geistes als
Ausdruck seiner Gottebenbildlichkeit begriff, wurden bei Kant die transzendenta-
le Apperzeption des Ich und seine produktive Einbildungskraft zur Grundlage und
zum Organisationsprinzip des Erfahrungsbewufitseins. Daher mufite Kant den
Versuch machen, auch die objektive Giiltigkeit der subjektiven Synthesen unseres
Verstands aus der Subjektivitit selber herzuleiten. Leibniz dagegen hatte ebenso
wie der Kusaner gerade die objektive Giiltigkeit der subjektiven Produktion
unseres Geistes auf dessen Gottebenbildlichkeit begriindet, die es verstindlich
macht, dafl bei aller schopferischen Eigenart unseres Geistes seine gedanklichen
Produkte doch den Geschopfen des gottlichen Geistes in der realen Welt entspre-
chen. Die Begriindung Kants fiir die objektive Giiltigkeit des Erfahrungsbewuf}t-
seins aus der Beziehung der Verstandesform auf die Anschauungsformen innerhalb
der aller Erfahrung vorausgehenden Subjektivitit unseres Geistes selber hat seine
grofiten Nachfolger nicht iiberzeugt. Schelling und Hegel erneuerten in diesem
Punkt die Auffassung von Leibniz, die Entsprechung der endlichen Subjektivitit
des Menschen zur absoluten Subjektivitit Gottes. Dennoch hat sich die Absolut-
heit der endlichen Subjektivitit im Bewufitsein der Folgezeit durchgesetzt. Sie
entsprach, wie schon Hegel gesehen hat, dem Prinzip der subjektiven Freiheit als
dem Grundprinzip der neuzeitlichen sikularen Gesellschaft, die sich nach den
Religionskriegen des 16. und 17. Jahrhunderts von ihren religiosen Wurzeln
emanzipiert hatte.

Die Verinderungen im Verhiltnis der modernen Gesellschaft und ihrer 6ffentli-
chen Kultur zur Religion seit den Religionskriegen des 16. und 17. Jahrhunderts
bilden auch die Voraussetzung fiir die fundamentaltheologische Funktion, die in
der modernen protestantischen Theologie der Subjektivitit zugefallen ist und diein
diesem Jahrhundert auch von der katholischen Theologie iibernommen wurde. Die
Folge der Emanzipation der offentlichen Ordnung von den konfessionellen
Streitigkeiten, insbesondere in den europdischen Staaten, die besonders stark und
nachhaltig von den kriegerischen Auseinandersetzungen im Gefolge der Kirchen-
spaltung betroffen waren, namlich in den Niederlanden, in England und sodann in
Deutschland, war die Segmentierung und Privatisierung des religiosen Lebens. Die
Religion sollte nicht mehr das Ganze des offentlichen Lebens beeinflussen,
sondern nur noch eine dienende Funktion fiir die Bewahrung der moralischen
Ordnung im inneren Leben des Staates erfiillen. Im Extremfall wurde das religiose
Bekenntnis zur Privatsache.

Es macht die Modernitit des protestantischen Pietismus aus, daff er durch seine
Betonung der subjektiven Frommigkeit genau diesen von der sikularen Gesell-
schaft der Religion noch zugestandenen Platz besetzte und ausfiillte. Der prote-
stantische Subjektivismus hat also seinen Ursprung nicht in der Reformation,
sondern im Pietismus. Die Reformation bestand noch auf der Allgemeingiiltigkeit
des Evangeliums und der Schriftautoritit vor aller subjektiven Aneignung. Fiir sie

808



Die Theologie und die newe Frage nach der Subjektivitit

war die Einheit des religiosen Bekenntnisses auch noch Grundlage der gesellschaft-
lichen Ordnung. Erst der Pietismus begriindete die Autoritit der Glaubenswahr-
heit selbst auf die Subjektivitit der religiosen Erfahrung. Dabei muf allerdings
hinzugefiigt werden, dafl diese Auffassung auch im Pietismus selber das Resultat
einer Entwicklung gewesen ist, das sich erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts klar
herausbildete. Dem frithen Pietismus war es nur darum gegangen, dafl erst der
gelebte Glaube wahrhaft Glaube ist. Man stimmte mit den Anfingen der Aufkla-
rung durchaus darin tiberein, dafl es bei der Religion auf die sittliche Lebenspraxis
ankomme. Erst die fortschreitende Bibelkritik der Aufklarung fithrte dazu, daff die
subjektive Glaubenserfahrung auch zum Biirgen fiir die Wahrheit der Bibel und der
christlichen Lehre wurde.

Diese Auffassung wurde im zweiten Viertel des 19. Jahrhunderts vor allem von
der Erweckungstheologie A. G. Tholucks und Julius Miillers in Halle begriindet.
Sie strahlte dann aber auf fast die gesamte deutsche Theologie aus, auf das
konfessionelle Luthertum, auf die Bibeltheologie Martin Kihlers und Hermann
Cremers und auf einen Teil der Schule Albrecht Ritschls, besonders auf Wilhelm
Herrmann, durch dessen beide groffen Schiiler — Karl Barth und Rudolf Bultmann
— sie bis in die Gegenwart weitergewirkt hat. Die dialektische Theologie Karl
Barths hat sich zwar gegen die anthropozentrische Argumentation der Theologie
des 19. Jahrhunderts seit Schleiermacher gewendet, die auf dem pietistischen
Subjektivismus beruht. Aber Barth hat die Hinwendung zur Prioritat Gottes selber
auf einen Glaubensentschluff begriindet und damit trotz des vordergriindigen
Objektivismus seiner ,,Kirchlichen Dogmatik“ den Subjektivismus seiner Vorgan-
ger auf die Spitze getrieben.

Trinitatstheologische Probleme

Noch in einem anderen Sinne ist Barth als Denker der Subjektivitit interpretiert
worden, namlich im Hinblick darauf, daff er dhnlich wie Hegel und wohl auch in
Abhingigkeit von Hegel den idealistischen Subjektbegriff auf die Gotteslehre
anwandte: Gott allein ist nach Barth als Subjekt unumschrinkt frei und unabhin-
gig, absolut. Zur Durchfihrung dieses Gedankens bediente sich Barth der
Trinititslehre, die thm als Bedingung der unaufhebbaren Subjektivitit Gottes in
seiner Offenbarung galt. Ermoglicht es die Trinitdtslehre doch, das Gegeniiber
Gottes zur Welt als abgeleitet von dem urspriinglicheren innertrinitarischen
Gegeniiber des Vaters zum Sohn zu denken, so daf} der Gedanke Gottes als Vater
unabhingig ist von seinem Gegentiber zur Welt. Die Trinititslehre erméglichte es
also Barth, die Unabhingigkeit Gottes von der Welt gerade auch in seiner
Offenbarung durch den Sohn zu denken. Doch andererseits geriet Barths Gedanke
der Subjektivitit Gottes in Schwierigkeiten mit der Trinitdtslehre im Hinblick auf

57 Stimmen 202, 12 809



Wolfhart Pannenberg

deren Aussage von einer Dreiheit der Personen in Gott. Barth fiirchtete, die
Unterscheidung dreier Personen in Gott konne die Einheit Gottes gefahrden, und
da er es fiir richtig hielt, den einen Gott als Subjekt und in diesem Sinn als
»persdnlich zu denken, erschien ihm die Formel von drei Personen in dem einen
Gott als verwirrend. Daher wollte er statt dessen von drei Seinsweisen des einen
Gottes sprechen, der als solcher persénlich sei.

Die klassische Trinitatslehre der Kirche aber spricht von drei Personen in dem
einen Gott, und sie faflt die Einheit Gottes nicht nochmals als persénlich auf,
unterschieden von der Dreiheit der géttlichen Personen. Vielmehr ist der eine Gott
nur in jeweils einer oder mehreren der drei Personen personlich. Die Personalititin
Gott gehort zur Unterschiedenheit der Personen, nicht zur Einheit Gottes als
solcher. Die gottliche Einheit als solche ist iiberpersénlich. Sie kommt in den drei
Personen zur Erscheinung, und erst darin ist der Gott des christlichen Glaubens ein
personlicher Gott — nimlich in der Dreiheit der Personen von Vater, Sohn und
Geist. Wenn man das Personsein schon der Einheit Gottes als solcher zuschreibr,
dann muf die innergottliche Dreiheit ihren Charakter als Dreiheit von Personen
verlieren. Die ostkirchliche Theologie hat die Entwicklung solcher Gedanken im
Westen seit Augustins Erlduterungen der trinitarischen Dreiheit durch psychologi-
sche Analogien, nimlich durch unterschiedliche Funktionen innerhalb der einen
Geistseele des Menschen, mit berechtigter Besorgnis betrachtet und nicht ganz
ohne Grund gelegentlich den Vorwurf des Modalismus, also der Auflésung der
trinitarischen Unterschiede in die Einheit Gottes, dagegen erhoben.

Im neueren philosophischen und auch theologischen Denken hat jedenfalls der
Gedanke des einen personlichen Gottes die Trinititslehre in den Hintergrund
gedringt und die Unterscheidung dreier trinitarischer Personen unverstindlich
werden lassen. Auch die Verteidiger der Trinitatslehre sind dann nur zu funktiona-
len Unterscheidungen innerhalb des einen persdnlichen Gottes, des einen gottli-
chen Subjekts, gelangt und haben konsequent die Bezeichnung Seinsweise dafiir
dem Personbegriff vorgezogen. Ahnlich wie bei Barth ist das auch bei Karl Rahner
geschehen. Die jiingste trinititstheologische Diskussion in der deutschen evangeli-
schen Theologie hat dagegen die ostkirchlichen Bedenken als berechtigt anerkannt.
Das gilt sowohl fiir meine eigenen Beitrige zur Trinititslehre als auch fiir Jiirgen
Moltmanns Ausfithrungen in seinem Buch ,Trinitit und Reich Gottes“ (1980).
Damit stellt sich der Theologie die Aufgabe einer Neubestimmung des Verhiltnis-
ses von Dreiheit und Einheit in Gott. Dazu diirfte es kaum geniigen, die gottliche
Einheit lediglich als Einigkeit der drei Personen zu denken, wie Moltmann es
vorgeschlagen hat. Vielmehr muff der Begriff der Person selbst schon in einer
Bezichung zur Einheit des gottlichen Wesens gedacht werden, das in jeder der drei
Personen in Erscheinung tritt.

Diese trinititstheologischen Probleme sind nicht ohne Bedeutung fiir das
anthropologische Thema der Personalitit und Subjektivitit des Menschen. Istdoch

810



Die Theologie und die nene Frage nach der Subjektivitit

zumindest ein Aspekt der modernen Diskussion des Personbegriffs aus der
Trinitdtslehre auf die Anthropologie iibertragen worden. Es handelt sich dabei um
die Auffassung der Person als konstituiert durch die Beziehung des Ich zum Du.
Diese Auffassung Ebners und Bubers ist als dialogischer Personalismus bekanntge-
worden. Es lafit sich nun zeigen, dafl die These von der konstitutiven Bedeutung
der Beziehung zum Du fiir den Begriff des Ich iiber Feuerbach und Hegel auf die
augustinisch-mittelalterliche Trinititslehre zuriickgeht. Hier zuerst ist der Person-
begriff als fundiert durch eine Relation verstanden worden, insofern nimlich der
Sohn nur Sohn ist aufgrund seiner Beziehung zum Vater, wie der Vater nur Vater
ist in seiner Beziehung zum Sohn, und die Eigenart des Geistes ist begriindet durch
seine Beziehung zu beiden, zu Vater und Sohn, sofern er der Geist der Gemein-
schaft des Sohnes mit dem Vater und des Vaters mit dem Sohn ist. In dieser
augustinischen Relationenlehre liegt der Ursprung des dialogischen Personver-
stindnisses, wie es von Ebner und Buber vertreten worden ist.

Diese Konzeption der Person wirft aber hinsichtlich des Personbegriffs Proble-
me auf, die Manfred Theunissen 1965 herausgearbeitet hat. Sie werden schon an
einer Differenz Bubers von Ebner greifbar. Nur Ebner hat nimlich im strengen
Sinn das Personsein des Ich als durch das Du konstituiert gedacht, und darin istihm
in der evangelischen Theologie Friedrich Gogarten gefolgt. Folgt man diesem
Gedanken aber, so fragt es sich, worin die Personalitit des Du seinerseits griindet.
Weist sie auf ein drittes Du zuriick, so kommt es zu einem unendlichen Regref.
Griindet die Personalitat des Du in ihm selber, so wird dem Du jene absolute
Subjektivitit zugeschrieben, die dem Ich abgesprochen wurde, und das Ergebnis
ist dann ein heteronomes Verstindnis vom Personsein des Ich. Wird aber
schliefflich — wie bei Buber — die Konstitution von Ich und Du als eine wechselseiti-
ge verstanden, dann mufl der Ursprung beider in der ,zwischen® thnen bestehen-
den Beziehung gesucht werden. Sie enthilt nach Buber das Geheimnis, das Ich und
Du verbindet und aus dem beide ihre Personalitit gewinnen. Diese Auffassung
entspricht am ehesten auch dem trinitarischen Personverstandnis, da nicht nur
Sohn und Geist sich in ihrer Besonderheit dem Vater verdanken, sondern auch
umgekehrt der Vater nicht Vater wire ohne den Sohn und ohne den Geist.

Die ostkirchliche Trinititslehre hat seit dem spiten vierten Jahrhundert diese
Gegenseitigkeit der personalen Beziehungen allzusehr zuriicktreten lassen wegen
ithrer Auffassung vom Vater als der Quelle der Gottheit von Sohn und Geist. Von
westlicher Seite ist daher immer wieder der Verdacht geduflert worden, die stliche
Trinititstheologie lehre eine einseitige Subordination von Sohn und Geist unter
den Vater und verletze damit die Gleichrangigkeit der gottlichen Personen.
Athanasius hatte die Gegenseitigkeit der personalen Beziehungen in der Trinitit
noch durchaus betont, wenn er im Anschluf an Joh 14, 6 sagte, dafl der Sohn die
Wahrheit des Vaters ist, so daff die Wahrheit nicht immer in Gott wire, wenn der
Sohn nicht wire (C. Arian. I, 20). Das bedeutet, daff die Wahrheit des Vaters

57+ 811



Wolfhart Pannenberg

bedingt ist durch das Sein des Sohnes, wenn man auch nicht von einer Hervorbrin-
gung des Vaters durch den Sohn sprechen kann, weil es die Eigentiimlichkeit des
Vaters gegeniiber dem Sohn ist, daf} er ihn hervorbringt, erzeugt. Immerhin aber
sagt Athanasius ausdriicklich: ,,... von einem Vater kénnte man nicht reden, wenn
es keinen Sohn gibe“ (III, 6).

Wenn die Personen aber gegenseitig durch einander konstituiert sind, dann mufl
das Personsein einer jeden Person noch von etwas anderem her verstanden werden
als aus diesen personalen Beziehungen, und es liegt nahe, dabei trinititstheologisch
an die Einheit des gottlichen Wesens zu denken. Zwar steht keine der gottlichen
Personen aufler ihren Beziehungen zu den beiden anderen noch zusitzlich in einer
Relation zum gottlichen Wesen, sondern eine jede ist auf das eine gottliche Wesen
nur durch ihre Relationen zu den beiden anderen Personen bezogen. Aber es lifit
sich nun sagen, daf} das, was die Person konstituiert in ihren Bezichungen zu den
anderen Personen, das mit ithnen gemeinsame Wesen ist, das sie durch ihre
Bezichungen zu den anderen Personen hat und nicht anders. So gilt ja trinititstheo-
logisch nach Athanasius auch fiir den Vater, daf} er seine Wahrheit nur im Sohn hat.
Die Wahrheit des Vaters aber, das ist nicht nur sein Vatersein, sondern seine

Gottheit.

Menschliches Personsein

Was fiir Konsequenzen haben nun diese trinitdtstheologischen Erwagungen zum
Personbegriff fiir die Anthropologie? Vielleicht lifit sich analog zur Bedeutung des
einen gottlichen Wesens fiir die Konstitution der trinitarischen Personen sagen,
daft das menschliche Ich insofern durch das Du konstituiert wird, als es in der
Beziehung auf das Du auf das Menschsein iiberhaupt bezogen ist, ebenso wie das
Du seinerseits in seiner Beziehung zum Ich. Alle menschlichen Personen sind auf
ihr eigenes Menschsein bezogen, indem sie in Beziehungen zu anderen Personen
stehen. Aber wihrend jede der trinitarischen Personen in der Beziehung auf die
andern zugleich voll an der einen Gottheit Anteil hat, so daff der eine Gott von
Ewigkeit in den drei Personen sein konkretes Dasein hat, ist die Einheit der
Menschheit in den menschlichen Personen noch nicht voll realisiert. Daher steht
der Begriff der Menschheit noch als abstrakter Gattungsbegriff den Individuen
gegeniiber, die allein konkretes Dasein haben, aber noch unterwegs sind zu dem,
was sie sein werden. Die menschlichen Personen sind von den trinitarischen
Personen also unterschieden durch ihre Zeitlichkeit. Die Zeitlichkeit der menschli-
chen Personen duflert sich darin, dafl sie noch unterwegs sind zu ihrem wahrhaften
Selbstsein. Dieses Unterwegssein transzendiert die konkreten Beziehungen zu
anderen menschlichen Personen.

In seinem Unterwegssein zu sich selbst ist jeder Mensch tiber die Personen seiner

812



Die Theologie und die nene Frage nach der Subjektivitit

Umgebung hinaus bezogen auf Gott, in welchem das Menschsein selber griindet
und damit auch das Bezogensein des einzelnen auf alle anderen Menschen, zu
denen er nicht unmittelbar in Beziehung tritt. Nur von seiner Beziehung zu dem
ewigen Gott her ist der Mensch, obwohl er immer noch unterwegs ist zu sich
selbst, doch auch schon gegenwirtig er selbst, dieser besondere Mensch. Gerade so
aber ist er Person. Die Personalitit hat es zu tun mit der Gegenwart des Selbstseins,
das zu sein der Mensch bestimmt und zu dem er unterwegs ist, in seinem Ich, als das
Geheimnis dieses Ich. Menschliche Personalitit ist das Geheimnis der mit jedem
menschlichen Individuum verbundenen Bestimmung zu einem Selbstsein wahrhaf-
ter Menschlichkeit. Im Geheimnis seiner Personalitit ist jeder einzelne Mensch der
Verfiigung durch andere Menschen entzogen, weil es begriindet ist in der
Beziehung zu Gott. Das kommt schon in der Genesis darin zum Ausdruck, daf} die
Verfligung tiber das Leben des Menschen verboten wird mit der Begriindung, dafl
der Mensch zum Ebenbild Gottes, also zur Gemeinschaft mit Gott geschaffen sei
(Gen 9, 6).

Die Unterschiedenheit menschlichen Personseins von den trinitarischen Perso-
nen durch die Zeitlichkeit menschlicher Personalitit duflert sich, wie soeben schon
angedeutet, im Auseinandertreten von Ich und Selbst. Jedenfalls vom erwachsenen
Menschen gilt: Ein Ich sind wir immer schon, in jedem Augenblick unseres
Daseins. Wir selbst aber werden wir noch, solange wir leben; nur in der Weise der
Antizipation ist unser Selbstsein uns schon gegenwirtig. Bei den trinitarischen
Personen gibt es kein solches Auseinandertreten von Ich und Selbst. Sie sind von
Ewigkeit her, was sie sind, wenn auch vermittelt durch ihre Beziehungen
zueinander. Beim Menschen verbindet sich das Bezogensein auf andere Personen
mit der offenen Frage nach dem eigenen Selbst, nach der eigenen Bestimmung als
Mensch. In dieser Frage nach dem eigenen Selbst ist der Mensch, iiber seine
Beziehungen zu anderen Menschen hinaus, auf Gott bezogen, von dem er sein
Selbstsein zu gewinnen sucht und unbeschadet seines Unterwegsseins auch schon
gegenwirtig empfingt, in der Weise der Antizipation.

In anderer Weise hat auch das Ich des Menschen mit der Zeitlichkeit des
menschlichen Daseins zu tun. Das Ich als Inbegriff des gegenwirtigen Daseins des
Menschen ist nicht von Anfang an ausgebildet. Am Anfang des individuellen
Lebens steht vielmehr die symbiotische Verbundenheit des Kindes mit der es
umgebenden Lebenssphire, die fiir unsere Beobachtung vor allem durch die
Mutter bestimmt ist, fiir das Bewufitsein des Kindes jedoch erst dann, wenn es die
Mutter von anderen Bestandteilen seiner Umgebung unterscheiden gelernt hat.
Erst mit fortschreitender Unterscheidungsfihigkeit innerhalb der zugleich zuneh-
mend als konstant erfahrenen Umgebung unterscheidet das Kind auch den eigenen
Leib, und mit dem Erwerb der Sprache lernt es den Namen fiir diesen Leib von den
Namen anderer Dinge zu unterscheiden. Daran erst schliefit sich die Fihigkeit zum
Gebrauch des Wortes ,,ich® an, der mit dem Wissen um den eigenen Namen und

813



Wolfbart Pannenberg

Leib eng verbunden ist, zugleich aber die Gegenwart des Sprechenden ausdriickt.
Fiir sich allein ist das Wort ,ich“ nur dem jeweiligen Moment zugeordnet.

Das Ich hat gerade nicht von sich aus schon Kontinuitit und Stabilitat als
»stehendes und bleibendes Ich“, wie es nach Kant Bedingung der Einheit unserer
Welterfahrung ist. Auch zu solcher Einheit der Welterfahrung kommt es erst
spiter. Inhalt und Kontinuitit gewinnt das Ich zunichst durch den Bezug auf den
eigenen Namen und auf den dadurch benannten Leib. Name und Leib bilden die
erste Gestalt des Selbstseins, durch das das Bewufitsein des Ich allererst Kontinuitit
und Dauer gewinnt. Mit dem Namen aber sind die Erwartungen der Gesellschaft
verbunden, die das werdende Individuum sich teils aneignen wird, teils nicht. So
beginnt der Prozefl der Identititsbildung, in welchem zunehmend ein Konzept des
cigenen Selbstseins ausgebildet wird, das auf das Ganze des eigenen Lebens
ausgreift, darum auch in den Wechselfillen des Lebens festgehalten werden soll
und von dem her die fiir sich punktuellen Ichaugenblicke erst Zusammenhang und
Stabilitit gewinnen.

Personalitit und Subjektivitat

Im Selbstbewufitsein des erwachsenen Menschen weif§ das Ich sich immer schon
als es selbst. In der Friihzeit des deutschen Idealismus suchte Fichte diesen
Sachverhalt zu beschreiben, indem er das Selbst als Setzung des Ich deutete. Das lag
nahe, weil Fichte mit Kant das Ich schon als stehendes und bleibendes und zugleich
als Subjekt seiner eigenen Titigkeit dachte. Aber Fichte mufite einsehen, daff der
Gedanke einer Selbstsetzung des Ich durch seine Tathandlung an logischen
Schwierigkeiten scheitert. Diese Einsicht hat die Entwicklung der Grundlagen von
Fichtes Denken vorangetrieben, wie Dieter Henrich 1967 gezeigt hat. Zuletzt
erkannte Fichte, daf} die Einheit von Ich und Selbst nur als empfangene gedacht
werden kann, und zwar als empfangen von einem Grund her, der von der Welt
verschieden ist. An dieser Stelle liegt der Ubergang zu Fichtes spiter Religionsphi-
losophie.

Wir haben Fichtes Gedanken von der religiosen Konstitution der Einheit des
Selbstbewufitseins hier rekonstruiert und prizisiert als Begriindung des Selbstseins
(oder der Ichidentitit) aus der Gottesbeziehung, so aber, daf} das Selbstsein in
Erscheinung tritt als Integration der fiir sich punktuellen Ichmomente. Erst aus der
Integration der Ichmomente in die Einheit des Selbstseins entsteht die Ichidentitit
und damit auch die Subjektivitit des Menschen. Personalitit und Subjektivitit des
Menschen sollten unterschieden werden, und zwar so, daf} die Subjektivitit ihren
Grund hat in der Personalitit, aber (jedenfalls beim Menschen) nicht mit ihr
identisch ist. Das Personsein des Menschen stellte sich uns dar als das Inerschei-
nungtreten des Selbstseins im Augenblick des Ich. Dadurch erst wird im Verhiltnis
der Ichaugenblicke jene Kontinuitit und Identitit erméglicht, die Kant durch die

814



Die Theologie und die nene Frage nach der Subjektivitit

Formel vom ,stehenden und bleibenden Ich als Bedingung der Einheit des
Bewufltseins bezeichnet hat. Diese Ichidentitit ist identisch mit dem Subjektsein;
denn die Anwendung des Subjektbegriffs auf den Menschen zielt auf die Einheit
und Stabilitdt des Ich im Wechsel der Zeit.

Solche Einheit des Ich als Subjekt ist insbesondere erforderlich fiir das Handeln.
Nur wo ein mit sich identisches Subjekt besteht, kann der Begriff des Handelns
Anwendung finden. Handeln nimlich ist immer auf Zwecke bezogen, also auf
Zukiinftiges. Die vorweg bejahte Zukunft des Zwecks wird realisiert durch den
Einsatz von Mitteln vermoge der Tatigkeit des Subjekts. Das Subjekt muf} also tiber
eine Zeitstrecke hin mit sich identisch bleiben im Festhalten seines Zwecks, wenn
der Begriff der Handlung erfillt werden soll. Im Handeln ist das Subjekt mit sich
identisch in zeitiiberbriickender Gegenwart und produziert eine von ihm gesetzte
und beherrschte Welt von Mittel-Zweck-Beziigen. Mit der Ausweitung der
Handlungszusammenhinge ist eine erweiterte Verfiigung tiber die Bedingungen
des eigenen Daseins und Soseins verbunden. Daher liegt in der Ausweitung des
eigenen Handelns die Tendenz, sich ganz auf das eigene Ich zu stellen.

Im Zug dieser Tendenz aber vergifit der Handelnde und durch sein Handeln iiber
seine Welt (zumindest partiell) Verfiigende die Konstitutionsbedingungen seiner
Subjektivitit selber. Er vergifit die eigene Personalitit, in der das Ich sich primir
empfangend verhilt, indem ihm das seine Gegenwart libersteigende Selbstsein und
damit die Ganzheit des eigenen Seins gegenwirtig wird. Das sich auf sich selber
stellende Subjekt vergifit aber auch, daff das eigene Handeln nur einen Teil des
gelebten Lebens umfassen und verfiigbar machen kann. Nicht nur die Widerfahr-
nisse, die wir erleben, auch die grofite Zahl unserer Titigkeiten haben nicht die
Struktur des Handelns mit seiner charakteristischen Zweck-Mittel-Beziehung.
Wer vollbringt auch nur einen einzigen Tag so, daf} er ununterbrochen Mittel auf
Zwecke hin realisiert, statt sich wenigstens zeitweise einfach dem Leben zu
tiberlassen und dem, was der Augenblick bringt?

Erneuerung der Subjektivitat

Die Verselbstandigung des handelnden Subjekts gegeniiber den Bedingungen
seines Daseins und seine Illusion, tiber sein Leben und seine Welt im ganzen
verfiigen zu konnen, werden in der christlichen Theologie durch den Begriff der
Siinde gekennzeichnet. Der Mensch verfehlt unvermeidlich sich selbst und den
Sinn seines eigenen Daseins, wenn er sich auf die durch ihn selber zu verbiirgende
Identitit seines Subjektseins und der handelnden Verfiigung uber seine Welt stellen
will. Die Emanzipation der Subjektivitit von ihren Bedingungen und ihre Auffas-
sung als Basis der menschlichen Lebensfithrung ist allerdings in der abendlindi-
schen Neuzeit zur Signatur eines ganzen Zeitalters geworden, mit dem Ergebnis,

815



Wolfhart Pannenberg

dafl die Subjektivitit in der Gefahr steht, in threm Gegenteil, in den anonymen
Strukturen der Gesellschaft, unterzugehen.

Bemiiht man sich demgegeniiber um eine Ernenerung der Subjektivitit, so mufl
sich der Blick auf die Bedingungen des Subjektseins und seiner Autonomie richten.
Sie liegen in der Personalitit des Menschen, die es mit der Frage nach seinem
Selbstsein, seiner Identitit zu tun hat und mit dem letzten Grund, aus dem der
Mensch sein Leben empfangt und vertrauensvoll lebt. Weil das Selbstsein und die
Personalitat des Menschen letztlich in der Gottesbeziehung griinden, geht es beim
Primat der Person um die theonome Konstitution der Subjektivitat, die ihrerseits
die Autonomie des Ich als Subjekt seines Handelns nicht ausschliefit, sondern
begriindet, aber freilich auch zugleich begrenzt. Es ist seit Schleiermacher immer
wieder das Ziel der Bestrebungen neuzeitlicher Theologie gewesen, das Bewufit-
sein von solcher theonomen Konstitution des Menschseins zu erneuern, und nur
damit zugleich 1463t sich im neuzeitlichen Denken die Prioritit Gottes gegeniiber
dem Menschen wahren. Dieser Sachverhalt ist in unserem Jahrhundert besonders
deutlich bei Paul Tillich und Karl Barth auf evangelischer Seite, bei Karl Rahner auf
katholischer Seite erfalt worden. Es dient jedoch der begrifflichen Klarheit solcher
Bemiithungen, das Personsein des Menschen deutlicher von seiner Subjektivitat zu
unterscheiden, als das gemeinhin geschieht. Diese Unterscheidung dient nicht
zuletzt dazu, die Frage nach der Begriindung der Subjektivitat offenzuhalten.

Subjekt wird der Mensch erst im Lauf einer Entwicklung, in der er zum
Bewufltsein seiner eigenen Identitit und zur darin begrindeten Fahigkeit zu
verantwortlichem Handeln heranwichst. Person dagegen ist der Mensch von
Anfang an. Dafl der Mensch Person ist, ist eine Aussage, die das empirisch
Vorfindliche an ihm bei weitem {iberschreitet, weil es ja beim Personsein um die
Bestimmung des Menschen zur Ganzheit seines Selbstseins geht, das doch schon in
thm gegenwirtig ist, sofern er Person ist. Insofern der Begriff der Person den
Menschen im Lichte seiner Bestimmung vor Gott kennzeichnet und das empirisch
Vorfindliche der menschlichen Wirklichkeit iberschreitet, ist es sinnlos zu fragen,
wann der Mensch anfingt, Person zu sein, oder wann er aufhort, es zu sein. Im
Licht seiner Bestimmung zu einem eigenen Dasein ist schon der Fotus im
Mutterleib Person, und zwar vom Augenblick der Empfingnis an. Aus demselben
Grund ist auch der Schwerbehinderte und der nicht mehr seiner selbst michtige
Altersschwachsinnige noch Person. In diesen Fillen mag der Kontrast zwischen
der tatsichlichen Daseinsform der Menschen und ihrer gottlichen Bestimmung
besonders auffallend sein. Vorhanden ist er immer, ebenso wie das Geheimnis der
Person und der aus ihrer gottlichen Bestimmung fliefenden Wiirde inmitten der
Hinfilligkeit und Diirftigkeit des menschlichen Lebens gegenwirtig wird. Diese
Wiirde ist dem Menschen nur als Person eigen. Sie ist mit seiner Funktion als
Handlungssubjekt nur insofern verbunden, als das Subjektsein in der Personalitit
wurzelt.

816



