Hermann J. Pottmeyer

Ist die Nachkonzilszeit zu Ende?

Die Stimmen der Kritik an der nachkonziliaren Entwicklung der Kirche mehren
sich. Kritisiert wird aber auch das Konzil selbst, das man zum Teil fiir diese
Entwicklung fiir verantwortlich hilt. Tatsichlich erlaubt uns die Distanz von
zwanzig Jahren, heute deutlicher als friiher manche Schwichen des Konzils zu
entdecken. Und Kritikwiirdiges findet man genug in der kirchlichen Entwicklung
danach. Ob aber die Christenheit ohne dieses Konzil in den letzten zwanzig Jahren
besser dagestanden wire?

Bedenklicher als die Kritik, die teilweise berechtigt ist, der teilweise aber auch
die ganze Richtung des Konzils und der Kirche seitdem nicht gefillt, stimmt der
Versuch, die Nachkonzilszeit fiir beendet zu erkliren. Das Konzil sei ein Konzil
des Ubergangs und der Erneuerung gewesen, dessen Verwirklichung oder Rezep-
tion mit dem neuen Kodex abgeschlossen sei. Die weitere Rezeption des Konzils
vollziehe sich ausschliefflich in Form der treuen Befolgung der Vorschriften des
neuen Kodex.

Auch von sogenannten progressiven Stimmen wird das Ende der Nachkonzils-
zeit unter Berufung auf den Ubergangscharakter des Konzils ausgerufen. Thr
Motto lautet: Um der Treue zum Konzil willen iiber das Konzil hinaus! Das Konzil
sei auf eine bestimmte historische Situation bezogen und dieser verhaftet, so dafl es
den heutigen Herausforderungen nicht mehr entspreche.

Richtig ist, dafl das Konzil fiir die nachwachsende Generation bereits Geschichte
ist und die Situation in Kirche und Welt sich seitdem gewandelt hat. Richtig ist
ferner, dafl das Zweite Vatikanum am besten als Konzil des Ubergangs zu einem
vertieften Selbstverstindnis der Kirche zu charakterisieren ist. Das war die
Absicht, die der einberufende Papst und die Mehrheit der Konzilsviter mit dem
Konzil verbanden. Wer aber die Rezeption des Konzils als abgeschlossen erklirt,
verkennt, was das Konzil als Ubergang bedeutet und was es damit im Sinne hatte.
Niemand kann namlich ernsthaft bestreiten, dal die Ansitze zu einem erneuerten
Selbstverstindnis von Kirche, die das Konzil versuchte, noch nicht eingeldst sind
und seine Einladung, Kirche nicht nur als Institution darzustellen, sondern als
Gemeinschaft (communio) der Gliubigen und als Zeichen des Heils fiir die Welt zu
vollziehen, sehr wohl den Herausforderungen der jetzigen Situation entspricht.
Und was hatte das Konzil mit dem Ubergang, den es vollzog, im Sinn? Nicht einen
einmaligen Schritt, sondern das Beispiel eines stindig filligen Uberschritts in die
jeweilige Zeit, deren Zeichen im Licht des Evangeliums zu lesen sind. Die

- 219



Hermann ]. Pottmeyer

Rezeption des Konzils ist deshalb eine unerledigte Aufgabe. Gelungen ist bisher
nicht einmal eine Verstindigung iiber die getreue Auslegung oder angemessene
Hermeneutik des Konzils.

Rezeption des Konzils als Textinterpretation und als Bewegung

Der bisherige Rezeptionsprozef} des Zweiten Vatikanums ist wie jede Rezeption
zugleich ein Interpretationsprozefl. Dabei ist zunichst an die Rezeption und
Interpretation jener Dokumente zu denken, die das Konzil verabschiedete. Diese
geschieht mit unterschiedlicher Verbindlichkeit durch die Gesetzgebung auf den
verschiedenen kirchlichen Ebenen, durch die kirchliche Verkiindigung, durch die
Theologen und die religidse Literatur und nicht zuletzt in der Praxis der Gemein-
den und der Gliubigen. Da Rezeption nicht ein blof passiver Vorgang ist, ist das
ganze Volk Gottes aktiv an der Interpretation des Konzils beteiligt. Das gilt zumal
fiir ein Konzil, das nicht Irrtiimer verurteilt, sondern auf die aktive Selbsterneue-
rung der ganzen Kirche im Heiligen Geist und die Fruchtbarkeit ihrer Glieder in
Glaube, Hoffnung und Liebe zielt.

Der nachkonziliare Rezeptions- und Interpretationsprozef umfafit deshalb auch |
mehr als die Rezeption und Interpretation von Konzilstexten. Das Konzil war
nicht nur ein Beschluforgan, sondern ein Ereignis, eine Offnung, eine Bewegung,
in deren Verlauf sich Kirche selbst neu interpretiert. So wurde das Konzil zunichst
erlebt, verstanden und rezipiert. Es 16ste eine konziliare Bewegung aus, die sich in
einem neuen Typ von Synoden, in der Einrichtung stindiger synodaler Strukturen
und im Entstehen der Basisgemeinden zeigte, aber auch in der Aufnahme des
Dialogs mit den getrennten Christen und mit Nichtchristen und nicht zuletzt in
neuen liturgischen Formen, die den Charakter des Volkes Gottes als Gemeinschaft
angemessener darstellen. Ihren inhaltlichen Impuls erhielt diese Bewegung auf und
nach dem Konzil durch jene Erneuerungsbewegungen, die bereits vor dem Konzil
als liturgische, 6kumenische und Bibelbewegung wirksam waren.

Das Konzil als Ereignis des Aufbruchs, das sich in dem Bild von der Kirche als
Volk Gottes niederschlug, hat eine doppelte Dimension. Es war einmal ein relsgios-
spirituelles Ereignis: Als ein ,neues Pfingsten® von Johannes XXIII. angekiindigt,
wurde es als ein solches von der Mehrzahl der Konzilsviter erlebt und 16ste es eine
entsprechende Bewegung aus, die sich bei vielen als eine Bereitschaft zum
Umdenken, zur Erneuerung, zum kirchlichen Engagement und zur Offnung nach
auflen iuflerte. Das Konzil war zum anderen das Ereignis einer umfassenden
Kritik: Als ein Konzil von Johannes XXIII. angesagt, das die Kirche erneuern und
das Uberlieferte neu aussagen sollte, war der kritische Impuls bereits in seiner
Programmatik enthalten. Er fithrte zum , Aufstand“ der Konzilsviter gegen die
vorbereiteten Textentwiirfe und nach dem Konzil zu jener Bewegung innerkirchli-
cher Kritik, welche neben einer befreienden auch eine aufl6sende Wirkung zeitigte.

220



Ist die Nachkonzilszeit zu Ende?

Die beiden Dimensionen der Bewegung sind nicht voneinander zu trennen, doch
ist ihr In- und Zueinander nicht leicht zu bestimmen, zumal dieses in vollem Fluf§
ist. Aus der Natur der Sache und verstirkt durch die Neue Aufklirung und
Emanzipationsbewegung der 60er und 70er Jahre setzte sich der kritische Impuls
zunichst stirker als der religids-spirituelle durch. Dieser Umstand ist fiir die
Rezeption des Konzils von erheblicher Bedeutung. Der stark traditions- und
autorititskritische Akzent der nachkonziliaren Diskussion, die sich auf die
Anderung der innerkirchlichen Strukturen konzentrierte, fithrte zu Gegenreaktio-
nen auf der gleichen Ebene. Ein Beispiel fiir diese Akzentsetzung in der Rezeption
ist die geringe Beachtung, die das erste Kapitel der Konstitution ,, Lumen Gentium*

iiber die Kirche als Geheimnis im Vergleich zu anderen Teilen der Konstitution
bisher fand.

Dialektik des Rezeptions- und Interpretationsprozesses

Die Bewegung, die wir im konziliaren Geschehen wie in der nachkonziliaren
Entwicklung feststellten, weist eine Dialektik auf, deren Beachtung uns helfen
kann, die Phasen und die Schwierigkeiten der Rezeption und Interpretation des
Konzils zu verstehen. Der kritische Impuls, den wir in und nach dem Konzil
wirksam sehen, entstand daraus, daff das offizielle Selbstverstindnis der Kirche,
das bis zum Konzil weitgehend von einer gegenreformatorischen und neuscholasti-
schen Theologie bestimmt wurde, fraglich geworden war. Thm mangelte immer
mehr der Bezug zum wirklichen Leben der Menschen und es entsprach nicht mehr
den Bedurfnissen einer wirksamen Pastoral. :

Mit der Proklamation der Geschichte als ,Lehrmeisterin des Lebens® und der
Anerkennung der Geschichtlichkeit des Glaubensausdrucks und der Theologie,
die er in seiner Ansprache zur Konzilseréffnung aussprach, tat Johannes XXIII.
den entscheidenden Schritt, den die Konzilsviter mit der Ablehnung jener
vorbereiteten Textentwiirfe nachvollzogen, die das neuscholastische Kirchenver-
stindnis festschreiben wollten. Welchen Sprung das Konzil vollzog, zeigt sich in
der Tatsache, dafl zu seinen tonangebenden Beratern jetzt jene Theologen gehor-
ten, die nur wenige Jahre zuvor noch kirchlichen Zensurmainahmen unterlagen.

Die geschichtliche Relativierung des neuscholastischen Kirchenverstandnisses
und die kritische Distanzierung von ihm waren nur dadurch theologisch méglich,
dafl man sich als Sprungbasis auf eine friihere Phase des kirchlichen Selbstverstind-
nisses riickbezog, konkret auf die Ursprungs- und Friihzeit der Kirche, wie sie in
der HI. Schrift und von den Kirchenvitern bezeugt wird. Diese Basis hatte zudem
den Vorzug, daf} ihr ein hoherer normativer Rang zukommt als der neuzeitlichen
Ekklesiologie fiir sich genommen.

Das biblische und altkirchliche Fundament war indes nur der eine Orientie-

221



Hermann J. Pottmeyer

rungspunkt der Absetzbewegung. Neben der Aufmerksamkeit fiir den ,,Schatz der
Wahrheit, den die Kirche von den Vitern ererbt hat®, stellte Johannes XXIII. in
seiner Eroffnungsansprache dem Konzil die Aufgabe, ,auch der Gegenwart
Rechnung zu tragen®. Die ,, Welt von heute ist der andere Orientierungspunkt des
Konzils, und die Ortsbestimmung der Kirche in der Welt von heute wurde das
Thema der Pastoralkonstitution ,,Gaudium et Spes“. Die beiden Orientierungs-
punkte qualifizieren sich wechselseitig: Der Riickbezug auf die H1. Schrift und die
Alte Kirche kann nicht in der Art eines Biblizismus und Klassizismus geschehen,
vielmehr geht es um das lebendige Horen und Umsetzen des Evangeliums im Blick
auf die ,Zeichen der Zeit“. Andererseits kann ,aggiornamento aufgrund der
Orientierung an HI. Schrift und Tradition nicht Anpassung an die Welt von heute
bedeuten. Als dritten Orientierungspunkt nannte Johannes XXIII. die ,Einheit
der Christen und der Menschheit*.

Nun ist es fiir jede kritische Absetzbewegung charakteristisch, dafl sie den
Unterschied zu der unmittelbar vorhergehenden Phase betont, um auf diese Weise
ihre eigene unterschiedene Identitit zu finden. In der Phase kritischer Absetzung
erhalten jene Momente ein Ubergewicht, die den Unterschied ausmachen, so dafl
sie eine Eigendynamik in einer Richtung entfalten, die unter Umstinden auf eine
totale Negierung der bestimmenden Momente der vorherigen Phase hinauslauft.
Indem sich die neue Gestalt zu einem Gegenbild der vorherigen Phasengestalt
entwickelt, wird sie in genauer Umkehrung, in der Form des Widerspruchs
namlich, doch noch von jener Phase bestimmt, die sie ablésen will. Ein klassisches
Beispiel dafiir ist die Auseinanderentwicklung der reformatorischen Kirchen und
der gegenreformatorischen katholischen Kirche, die aufzuhalten das Konzil von
Trient zu spat kam.

Im Fall des Zweiten Vatikanums haben sich die Charakterziige und die Gefahren
einer kritischen Absetzbewegung weniger auf dem Konzil selbst als in der
nachkonziliaren Entwicklung gezeigt. Das Konzil hatte in der Communio-
Ekklesiologie die Basis fiir ein erneuertes Verstindnis der Kirche gelegt, das die
gemeinsame Wiirde aller Glieder ernst nimmt und die Kirche fiir die Werte der
modernen Welt 6ffnet. In der Folgezeit wurden jene Momente betont, die den
Unterschied zur gegenreformatorisch-neuscholastischen Ekklesiologie ausma-
chen. Von einigen wurde das Konzil dabei so verstanden, dafl sie die Einebnung des
kirchlichen Amtes und seiner besonderen Verantwortung, die vollige Autonomie
der Ortskirchen, die Ubernahme zeitgemifler Formen wie die Demokratie, das
Aufgehen der Kirche in den sozialen Kimpfen, Weltdienst statt Kult und Gebet
forderten. So entstand die Gefahr eines genauen Gegenbilds jenes Kirchenver-
stindnisses, von dem man sich absetzen wollte.

Allgemein waren diese Forderungen nur als Tendenzen wirksam, und viele
wuflten nicht einmal, dafl sie auf diese Weise in Gefahr standen, mit dem
normativen Selbstverstindnis der Kirche und nicht nur mit dem neuscholastischen

222



Ist die Nachkonzilszeit zu Ende?

Kirchentyp zu brechen. Von einigen wurden solche Forderungen indes ausdriick-
lich gestellt, und solche extremen Positionen waren es, die wiederum die Gegenre-
aktionen bestimmten. Man verwies darauf, daff das Zweite Vatikanum keinen
dogmatischen Anspruch erhoben habe, sondern nur pastoralen Charakter habe.
Als dogmatische Autoritit seien weiterhin das Tridentinum und Erste Vatikanum
in Geltung, die vom Zweiten Vatikanum unverindert iibernommen und in ihrer
Autoritit bestatigt worden seien. Dartiber hinaus stand es fiir viele dieser Stimmen
fest, dafl mit dem Ersten Vatikanum auch das neuscholastische Kirchenverstindnis
in Geltung geblieben sei, das dieses Konzil geprigt habe.

Damit ist die nachkonziliare Rezeptionsbewegung unausweichlich vor die
Aufgabe gestellt, ihr Verhiltnis zu der dem Konzil unmittelbar vorausgehenden
Phase des kirchlichen Selbstverstandnisses zu kliren; als blofle Absetzbewegung
kann sie nicht fortbestehen. Die Herausforderung zu einem neuen Schritt in der
dialektischen Bewegung der Rezeptionsgeschichte geht von dem zentralen herme-
neutischen Problem der Rezeption des Zweiten Vatikanums aus: Ist Vatikanum II
im Licht von Vatikanum I zu lesen oder ist es genau umgekehrt oder verhilt es sich
s0, dafl sich aus der noch nicht gelungenen Vermittlung der beiden Konzilien die
Notwendigkeit zu einem weiteren Schritt in der Entwicklung des kirchlichen
Selbstverstandnisses ergibt?

Zwei Phasen des Rezeptions- und Interpretationsprozesses

Damit haben wir jene zwei Phasen der nachkonziliaren Rezeptionsgeschichte
beschrieben, die wir zum gegenwirtigen Zeitpunkt iiberblicken konnen. Die erste
Rezeptionsphase lifit sich als Phase des Uberschwangs bezeichnen; sie stand ganz
unter dem unmittelbaren Eindruck des Konzils als eines befreienden Ereignisses,
und viele glaubten, schon ganz und unangefochten auf der Basis des Neuen zu
stehen. Das Zweite Vatikanum erschien ihnen als ein absoluter Neubeginn; sie
verloren aus dem Blick, dafl das Konzil in einer Kontinuitit steht und dieselbe auch
wollte. Diese Phase wurde abgelost durch die Phase der Enttauschung oder — wie
andere sagen — der Wahrheit. Das Neue entfaltete seine Eigendynamik, oft ohne die
notwendige religios-spirituelle Kraft und als blofle Absetzbewegung vom Vorher-
gehenden, aber auch mit zukunftsweisenden Ansitzen und voller Hoffnung.
Enttauscht entdeckte man dabei die Beharrungskraft einer so grofien Institution,
wie sie die Kirche darstellt, und ihrer geschichtlichen Pragung. Man erkannte
zudem das Gewicht der Tradition, auch das der unmittelbar vorkonziliaren, die in
den Konzilstexten und deren Fufinoten prisent ist und mit den Neuansitzen oftin
einer nicht vermittelten Spannung steht. Auch in diesem Sinn ist das Zweite
Vatikanum ein Ubergangskonzil. Das, was man die innere , Zwiespiltigkeit“ oder
das ,Doppelgesicht“ der Konzilstexte nennt, trat nun in den Mittelpunkt der

223



Hermann J. Pottmeyer

Aufmerksamkeit. Denn diese Eigenart der Konzilstexte selbst und nicht nur die
Nachwirkung einer vorkonziliaren Mentalitit scheint die wesentliche Ursache der
fortdauernden nachkonziliaren Konflikte zu sein.

Die Aufgabe, die sich jetzt am Ende der zweiten Phase nachkonziliarer
Rezeptionsgeschichte stellt, besteht darin, das, was an der vorkonziliaren Theolo-
gie verbindlich ist, auf der neu gewonnenen Basis einer Communio-Ekklesiologie
und einer christlichen Anthropologie, die ein Eintreten fiir die Menschenwiirde
fordert, anzueignen. Diese Aufgabe ist nicht nur eine taktische, um den Konsens in
der Kirche wiederherzustellen. Sie ist auch vom Selbstverstiandnis der katholischen
Kirche und ihrem Traditionsverstindnis geboten. Im Gegensatz zu einem eher
aktualistischen Kirchen- und Traditionsverstindnis der Reformation kann die
katholische Kirche eine Phase ihrer Entwicklung nicht einfach abschreiben. Sie
glaubt vielmehr in jeder Phase ihrer Entwicklung, wenn auch in unterschiedlichem
Maf und in kritischer Unterscheidung zwischen dem, was verbindlich und was
blof zeitbedingt und was vielleicht sogar Siinde ist, die Fithrung des Geistes Gottes
wirksam. Die entscheidende Frage ist indes, ob man dem vom Konzil gewonnenen
Selbstverstandnis der Kirche geniigend Zeit und Raum gibt, seine eigene Dynamik
und Gestalt zu entfalten und dadurch die Kraft zu gewinnen, die Aneignung der
Tradition und die Einordnung in eine Kontinuitat auf einer neuen Ebene kreativ zu
bewerkstelligen. Oder — anders gewendet — ob man dem Geist Gottes gentigend
Raum gibt, seine Kirche auf neue Wege zu fithren. Dazu geh6rt namlich auch die
Freiheit, ohne das Evangelium zu verfilschen, Fehler machen und daraus lernen zu
konnen.

Gefahr des Abbruchs des Rezeptionsprozesses

Schon seit einiger Zeit wird in der Kirche die Forderung nach einer Stabilisierung
laut. Das normale Leben der Kirche diirfe nicht mit einem stindigen konziliaren
Vorgang verwechselt werden. Vielmehr sei zwischen dem konziliaren Aufbruch,
der sich in den Konzilstexten niedergeschlagen habe, und der nachkonziliaren
Rezeption zu unterscheiden.

Auf diesen Unterschied hatte bereits Paul VI. in der Konzilssitzung vom
18. November 1965 aufmerksam gemacht: ,Von nun an wird Aggiornamento fiir
uns bedeuten: das erleuchtete Eindringen in den Geist des Konzils und die treue
Anwendung der Richtlinien, die das Konzil in einer so gliicklichen und frommen
Weise vorgezeichnet hat.“ In der Tat wiirde man den Rang einer konziliaren
Versammlung verkennen, wenn man den Einschnitt nicht beachtete, den das Ende
des Konzils bedeutet. Aber — so wird gefragt — ist Aggiornamento nicht eine
stindige Aufgabe der Kirche und besagt Kirche als Communio nicht eine
wesentliche Konziliaritit von Kirche? Droht nicht eine Erstarrung der Kirche,

224



Ist die Nachkonzilszeit zu Ende?

wenn man das Konzil und seine Beschliisse gleichsam als Parkplatz ansieht? Und
auf der Basis welcher der divergierenden Tendenzen, die sich in den Konzilsaussa-
gen finden, soll die geforderte Stabilisierung erfolgen?

Diese Fragen weisen auf die Problematik der gegenwirtigen Forderung nach
Stabilisierung hin, die in Treue zum Konzil erfolgen soll. Diese Problematik zeigt
sich deutlich in der nachkonziliaren Gesetzgebung. Das ,Doppelgesicht® der
Konzilstexte pragt auch die nachkonziliaren Institutionen und den neuen Kodex'.
Ja, manche Regelungen machen den Eindruck, daff Anliegen der Konzilsminoritit
bisweilen mehr Berticksichtigung gefunden und grofieres Gewicht erhalten haben
als die Neuansitze, die vom Willen der Majoritit getragen wurden. Ist diese Treue,
die sich zwar auf manchen Buchstaben des Konzils berufen kann, wirklich jene
Treue, die sichdem Geist des Konzils verpflichtet fithlt? Mit einem Wort: Lafit der
Ubergangscharakter des Zweiten Vatikanums iiberhaupt die Stabilisierung eines
Status quo zu? Die zitierte Doppelforderung Pauls VI. umfafit die ganze Span-
nung, durch welche die nachkonziliare Aufgabe gezeichnet ist: treue Anwendung
der Richtlinien des Konzils und zugleich erleuchtetes Eindringen in den Geist des
Konzils. Wird nicht beides beachtet, droht ein Abbruch des Rezeptionsprozesses.

Eine besondere Variante der Problematik der gesamtkirchlichen Gesetzgebung
stellt die Weise dar, in der sie die nachkonziliaren Sonderentwicklungen in den
Teilkirchen berticksichtigt. Ganz auf der Linie seiner Ekklesiologie der Ortskirche
hat das Konzil in ,,Lumen Gentium* Nr. 13 die Katholizitit als Einheit der Vielfalt
in den Teilkirchen gesehen und es als Aufgabe des Primats bezeichnet, die
rechtmifigen Verschiedenheiten zu schiitzen und dariiber zu wachen, daff die
Besonderheiten der Einheit dienen. Die lebendige Bewegung, die vom Zweiten
Vatikanum ausging, hat in den Teilkirchen zu eigenstindigen Entwicklungen
gefithre, die der jeweiligen pastoralen Situation entsprechen. Um sie weiter zu
entfalten, bediirfen die Teilkirchen des notwendigen Freiraums und einer entspre-
chenden Regelungskompetenz der zustindigen Bischofskonferenzen. Sie brau-
chen die Moglichkeit, Erfahrungen machen zu kénnen und auf diese zu reagieren.
War es nicht so, dafl das Konzil nur deshalb zu einer Ekklesiologie der Communio
durchstoflen konnte, weil es sich selbst als Communio erfahren durfte? Dasselbe
gilt fiir die Teil- oder Ortskirchen: ,Es bedarf einer Praxis und Erfahrung von
Communio, damit eine entsprechende Ekklesiologie entwickelt und in der Kirche
akzeptiert werden kann; damit aus ihr institutionelle Folgerungen gezogen und zur
Gewohnheit ausgebildet werden konnen, um schlieflich (durch die zustindige
Autoritit) Gesetzesrecht zu werden.“?

Sicher ist die Sorge berechtigt, die Teilkirchen kénnten, wenn man sie ihrer
eigenen Entwicklungsdynamik iiberliefe, in einer Weise auseinanderdriften, daf}
eine gesamtkirchliche Verstindigung unméglich wird. Doch besteht heute eher die
Befiirchtung, dafl die Einbindung der ortskirchlichen Entwicklungen in gesamt-
kirchliche Regelungen zu frith erfolgt und so die Rezeption des Zweiten Vatika-

225



Hermann |. Pottmeyer

nums durch Monopolisierung seiner Interpretation seitens der Gesetzgebung
angehalten wird.

Diese Bedenken wiren indes gegenstandslos, kime man zu dem Urteil, die
Rezeption von Vatikanum II sei im wesentlichen abgeschlossen. Dafl das nicht der
Fall ist, soll im folgenden dargelegt werden: Die Rezeption von Vatikanum II in
ihrer doppelten Dimension als Interpretation der Konzilstexte und als Bewegung
der Erneuerung ist nicht abgeschlossen. Wohl ist alles zu tun, damit die Kirche in
eine neue Phase des Rezeptionsprozesses eintritt.

Die Beendigung der selektiven Rezeption ist fillig

Wenn wir die zwanzig Jahre seit dem Konzil iiberblicken, stellen wir fest, dafl
eine Hermeneutik fiir das Zweite Vatikanum kaum entwickelt und deshalb eine
sachgemifie Interpretation und Rezeption der Konzilsbeschliisse erst in Ansitzen
durchgefithrt wurde. Zwei Interpretationen sind es, die vor allem in der zweiten
Rezeptionsphase in Gegensatz zueinander treten: Die eine stiitzt sich einseitig auf
die Neuansitze, die von der Majoritit bewirkt wurden, die andere einseitig auf jene
Aussagen, die auf Betreiben der Minoritit aus den vorbereiteten Schemaentwiirfen
{ibernommen wurden und die vorkonziliare Theologie widerspiegeln. Methodisch
stimmen beide darin iiberein, daf} sie eine selektive Interpretation darstellen. Der
Gegensatz der beiden Interpretationen ist in der Eigenart der Konzilstexte
begriindet, die man als ,Zwiespaltigkeit“ bezeichnet. Diese eher negative Kenn-
zeichnung ist indes weniger geeignet fiir eine objektivere Betrachtung, die fiir die
angestrebte dritte Rezeptionsphase notwendig ist. Vielleicht kommt man dem
Sachverhalt niher, wenn man vom Charakter des Zweiten Vatikanums als Konzil
des Ubergangs ausgeht und im ,Doppelgesicht“ der Konzilstexte weniger ein
Versagen als die Grenze des Konzils sieht.

Die dogmatische Hermeneutik ist gewohnt, die Aussagen eines Konzils in
genauer Entsprechung zu jenen Irrtiimern zu interpretieren, die das Konzil
verurteilen will. Dieses Prinzip kann beim Zweiten Vatikanum nicht angewendet
werden, weil das Konzil keine Irrtiimer verurteilen wollte. Als Reformkonzil mit
pastoraler Zielsetzung wollte es vielmehr eine Erneuerung der Kirche durch
Konzentration auf den Kern der christlichen Botschaft, um damit der Sendung der
Kirche zu dienen, Zeichen des Heils in der Welt von heute zu sein. Damit
verbunden war der Wille zur Korrektur solcher Entwicklungen in Lehre und
Struktur der Kirche, die sich im Blick auf die HI. Schrift und die Gesamttradition
der Kirche oder auf die 6kumenische Entwicklung als einseitig herausgestellt
haben.

Besondere Beachtung verdient nun das methodische Verfahren, mit dem das
Konzil zwei Anliegen — Erneuerung der Kirche und Wahrung der Kontinuitit -

226



Ist die Nachkonzilszeit zu Ende?

miteinander verbunden hat. Dieses Verfahren ist im wesentlichen das der Juxtapo-
sition: Neben eine Lehre wird eine andere oder neben eine vorkonziliare Formulie-
rung und Akzentsetzung wird eine neue Formulierung und Akzentsetzung
gestellt. So wird zum Beispiel in der Kirchenkonstitution neben die Lehre des
Ersten Vatikanums vom Primat des Papstes die Lehre vom Gemeinschaftscharak-
ter der Kirche und der kollegialen Struktur des Amtes gestellt.

Man darf indes nicht tibersehen, dafl dieses Nebeneinander durch eine Vertie-
fung der jeweiligen Lehre moglich wurde: in der Kirchenkonstitution durch die
Betonung der sakramentalen vor den jurisdiktionellen Strukturmomenten. Neben
einer Vertiefung ist nicht minder bedeutsam, dafl eine neue Gewichtung vorge-
nommen wird. So wird zum Beispiel in der Kirchenkonstitution das Kapitel tiber
die Kirche als Volk Gottes dem Kapitel iiber die Hierarchie oder an anderer Stelle
der Lehre von der Unfehlbarkeit des Lehramts die Lehre von der Unfehlbarkeitder
ganzen Kirche im Glauben vorgeordnet. Ja, im Gegensatz zu der vorkonziliaren
Ansicht von der Gleichrangigkeit aller Dogmen spricht das Konzil ausdriicklich
von der ,Hierarchie der Wahrheiten® und erklart damit eine solche unterschiedli-
che Gewichtung als seine ausdriickliche Absicht und legitimiert dieselbe als
hermeneutisches Prinzip.

Die verbreitete Meinung, die in solcher Juxtaposition nur Formelkompromisse
in der negativen Bedeutung des Wortes sieht, greift deshalb zu kurz. Zweifellos ist
dieses Nebeneinander das Ergebnis des Ringens zwischen Majoritat und Minoritit
und eines Kompromisses. Aber das Ringen darum, wie die Glaubenswahrheit zu
formulieren und zu gewichten und auf welche Weise eine Erneuerung der Kirche
zu beginnen sei, ist durchaus legitim . Und nicht minder legitim ist ein Kompromif}
in solchen Fragen; denn der Wille zum Kompromif ist nichts anderes als der Wille,
solange die Wahrheit des Glaubens selbst nicht auf dem Spiel steht, beieinander zu
bleiben und die Communio untereinander wie die Kontinuitit in der Lehre zu
wahren. Darin nimlich stimmten alle Konzilsviter iiberein; auch der Majoritat lag
nichts ferner, als die Dogmen des Tridentinums und des Ersten Vatikanums
aufzuheben — trotz allem, was die Neuansitze der Majoritit von der historisch
bedingten Perspektive und Gewichtung dieser Konzilien unterscheidet.

Die Grenze des Konzils liegt darin, dafl es ihm nicht gelungen ist und wohl auch
nicht gelingen konnte, das Nebeneinander in eine neue Synthese zu binden. Darin
unterscheidet sich das Zweite Vatikanum aber kaum von anderen Konzilien. Bei
allem theologischen Sachverstand, der in einem Konzil versammelt ist und dessen
Arbeiten begleitet, ist ein Konzilstext kein von einer einheitlichen systematischen
Absicht konzipiertes Werk. Zwar gelingt dem Zweiten Vatikanum die erwihnte
Vertiefung und Neugewichtung in nicht wenigen Lehrstiicken; doch bleibt es hier
bei Ansitzen. Aber schon das Nebeneinander ist ein Fortschritt, weil durch die
Erginzung die bisherige Formulierung als einseitig relativiert und eine Orientie-
rung fiir eine Weiterentwicklung des Glaubensverstandnisses gegeben wird. Die

227



Hermann |. Pottmeyer

notwendige Synthese ist eine Aufgabe, die das Konzil Kirche und Theologie
gestellt hat, ist eine Aufgabe der Rezeption, die ja alles andere als ein bloff passiver
Vorgang ist.

Gerade in dem methodischen Verfahren des Konzils zeigt sich deshalb sein
Charakter als Konzil des Ubergangs. Dieses Verfahren hat die Beachtung insbe-
sondere protestantischer Kommentatoren gefun’den, die von einer Dialektik der
Konzilsbeschliisse sprechen® und diese durchaus positiv wiirdigen®. Die Dialektik
seiner Beschliisse ist zugleich die Stirke wie die Grenze des Konzils, die sachlich
festzustellen, aber thm nicht vorzuwerfen ist. Der Vorwurf der Zwiespiltigkeit
kann deshalb weniger das Konzil selbst als den Gebrauch treffen, der nachkonziliar
von seinen Texten gemacht worden ist und der das gegenwirtige Bild der Kirche
mit ihren Konflikten prigt. Damit ist jene selektive Interpretation gemeint, die je
nach dem Standort — ob ,konservativ® oder ,progressiv — die eine Lehre ohne
Beachtung der anderen aufgreift und in den Kontext der jeweiligen Argumentation
stellt. Auf diese Weise werden weiterhin die Schlachten des Konzils zwischen
Majoritit und Minoritat geschlagen, die das Konzil selbst durch Juxtaposition
beendet hat. Die Treue zum Konzil verlangt, dafl beide Lehren in ihrer Juxtaposi-
tion ernst genommen werden und versucht wird, ihr Nebeneinander durch eine
vertiefte theologische Reflexion und eine erneuerte kirchliche Praxis in einer
weiterfithrenden Synthese zu vermitteln. Die Treue zum Konzil verlangt ferner,
das Gewicht zu beachten, das das Konzil selbst der einen oder der anderen Lehre
gegeben hat je nachdem, ob eine Lehre von der Majoritit oder der Minoritit
getragen wurde. Dennoch bleibt es eine Tatsache, dal Majoritit wie Minoritat
beiden Lehren und zumal ihrer Juxtaposition zugestimmt haben.

Auf dem Weg zu einer sachgemaflen Interpretation und Rezeption

Die Ablésung der selektiven Interpretation und damit die Einleitung der dritten
Rezeptionsphase verlangen eine solche Interpretation und Rezeption des Konzils,
die dessen Absicht und Verfahren gerecht werden.

Die Geschichte der Konzilsarbeiten 1ifit eine Entwicklung erkennen — eme
Entwicklung des Informationsstands, des gegenseitigen Kennenlernens und des

Problembewufitseins der Konzilsviter, die sich im Lauf der vier Jahre vollzog.
Dabei bildete sich immer deutlicher unter den 2200 durchschnittlich anwesenden
Konzilsviatern eine Mehrheit heraus, die sich durch den Willen zur Erneuerung
verbunden fiihlte. Dieser stand eine Minderheit von ungefdhr 220 Konzilsvitern
gegeniiber, die vornehmlich um die Wahrung der Kontinuitit und die Geltung des
Konzils von Trient und des Ersten Vatikanums besorgt waren.

Aus den Konzilsdebatten, den Anderungsvorschligen und den Abstimmungen
18t sich deutlich ein Richtungssinn erkennen, der die Absicht des Konzils anzeigt.

228



Ist die Nachkonzilszeit zu Ende?

Finiges gewann zunehmend an Gewicht, anderes trat zunehmend zuriick. Dieser
Richtungssinn ist bei der Interpretation der Konzilstexte zu berticksichtigen. Wo
es sich um die Juxtaposition zweier Lehren handelt, ist sowohl der Wille des
Konzils zur Kontinuitat wie der zu einer neuen Orientierung zu berticksichtigen.

Fine sogenannte progressive Interpretation hat bisweilen vergessen, daff das
Konzil nichts von den Dogmen des Tridentinums und des Ersten Vatikanums
zurtickgenommen hat. Wohl hat es diese Dogmen in dem Sinn relativiert, dafl es
deren Formulierung nicht mehr als absolut letzten Entwicklungsschritt des
Glaubensverstindnisses betrachtete und dieselben in die gesamte Glaubenstradi-
tion einbettete. Eine sogenannte konservative Interpretation hat bisweilen verges-
sen, daf} die Konzilsviter bei allem Willen zur Kontinuitit die Lehren durchaus
unterschiedlich gewichteten. Die von der Minoritat getragenen Lehren reprisen-
tieren nicht mit demselben Gewicht die Absicht des Konzils wie jene Lehren, die
eine meist iiberwiltigende Mehrheit fanden.

Wer sich deshalb einseitig auf jene Lehren stiitzt, die von der Minoritat getragen
oder aus den abgelehnten Schemaentwiirfen iibernommen wurden, und jene
Lehren und Akzentsetzungen unterschligt oder herunterspielt, die von der
Majoritit im Lauf der Konzilsverhandlungen eingebracht wurden, manipuliert das
Konzil und wird weder dessen Absicht noch dessen Ubergangscharakter gerecht®.

Eine Interpretation, wie sie hier gefordert wird, verlangt ein eingehendes
Studium der Konzilsakten. Hilfreich wire eine zweite Generation von Kommenta-
ren der Konzilsdokumente, welche neben einer eingehenden Aktenkenntnis auch
die bisherige Wirkungsgeschichte in ihre kritische Betrachtung einbeziehen wiir-
den. Sie boten die Grundlage fur die dritte Rezeptionsphase des Zweiten Vatika-
nums. ;

Nicht weniger unabgeschlossen als die Interpretation der Konzilstexte ist die
Rezeption des Konzils als Bewegung. Man bezeichnet diese Seite des Konzils auch
als den ,,Geist“ des Konzils und meint damit jenen geistig-geistlichen Impuls der
Erneuerung, der die Arbeit des Konzils beseelte und vom Konzil ausgeht. Diese
Bezeichnung ist auch in einem theologischen Sinn treffend. Denn wie das Konzil
sich selbst als ein pfingstliches Ereignis verstand, kann auch seine wahre Rezeption
nur eine Erneuerung der Kirche im Heiligen Geist sein. Hier stellt sich der
Rezeption des Konzils eine Aufgabe, die weit iiber eine sachgemifle Textinterpre-
tation hinausgeht; es bedarf dazu dessen, ‘was man die ,Unterscheidung der
Geister” nennt.

An dieser Stelle ist auf eine Gefahr aufmerksam zu machen, die mit der
Rezeption des Konzils als Bewegung verbunden ist und der die sogenannte
progressive Interpretation des Konzils nicht immer entgangen ist. Gemeint ist das
Miflverstandnis, das sich mit dem Motto verbindet: Um der Treue zum Konzil
willen {iber das Konzil hinaus! Dieses Motto kann zwar etwas Richtiges meinen,
wenn es auf jene neue Synthese zielt, zu welcher die unvermittelt gebliebene

229



Hermann |. Pottmeyer

Juxtaposition in den Konzilsaussagen Theologie und Kirche herausfordert. Falsch
ist es indes, wenn es dazu auffordern will, den ,,Geist“ des Konzils von seinem
Buchstaben zu trennen, um diesen hinter sich zu lassen. Dieser Versuch ist keine
Treue zum Konzil. Auch angesichts der beschriebenen Grenze der Konzilstexte ist
der ,,Geist“ des Konzils an diese gebunden, weil er ohne sie richtungslos wird. Es
ist ja der Richtungssinn der Texte, aus dem der ,Geist“ des Konzils spricht.
Umgekehrt gilt aber auch, daff die Texte nur in diesem ,Geist“ richtig verstanden
werden.

Dieser ,,Geist“ wiederum ist durchaus pneumatologisch zu verstehen. Konzen-
tration auf das Wort Gottes in der HI. Schrift, Verwirklichung der Kirche als
Communio und als Sakrament des Heils fiir die Welt, Solidaritit mit den Armen,
Offnung zu den getrennten Christen und zu den Nichtchristen — all das, was das
Konzil als Bewegung, was den ,,Geist“ des Konzils ausmacht, ist nichts anderes als
Gabe des Heiligen Geistes. Uber die technische Bedeutung des Wortes hinaus
bedeutet ,Rezeption® des Konzils deshalb Rezeption, Empfang der Gaben Gottes,
der allein sein Reich herauffiithrt. Zu Recht fordert deshalb das Konzil die Hirten
auf, die Charismen zu entdecken und zu beachten, die der Geist Gottes seiner
Kirche schenkt. Neue Formen charismatischer Erfahrung, der Gemeindebildung,
der Partizipation der Laien, des Einsatzes fiir die Armen und fiir die soziale
Gerechtigkeit sowie Entwicklungen in den getrennten Kirchen kénnen Gaben des
Heiligen Geistes sein, und ihre Rezeption kann zur Rezeption des Konzils
gehoren.

In der Tat, die Rezeption des Zweiten Vatikanums ist noch nicht abgeschlossen.
Alle Versuche, den Rezeptionsprozefl abzubrechen — sei es durch eine allzu
einengende Gesetzgebung, sei es durch eine sogenannte progressive Interpreta-
tion —, lassen sich mit dem Bekenntnis der Treue zum Konzil nicht vereinbaren.
Wohl ist eine neue Phase im Rezeptionsprozef fillig, die den Streit der selektiven
Interpretationen untereinander beendet und den Buchstaben der Konzilstexte im
»Geist“ des Konzils mit Hilfe einer Hermeneutik deutet, die dem Charakter des
Zweiten Vatikanums als Konzil des Ubergangs gerecht wird.

ANMERKUNGEN

! Vgl. A. Acerbi, Die ekklesiologische Grundlage der nachkonziliaren Institutionen, in: Kirche im Wandel. Eine
kritische Zwischenbilanz nach dem Zweiten Vatikanum, hrsg. v. G. Alberigo, Y. Congar, H. ]. Pottmeyer
(Diisseldorf 1982) 208-240.

2 W. Bockenforde, Der neue Codex Juris Canonici, in: NJW 36 (1983) 25400.

* Vgl. R, Weibel, Konfessionelle Perspektiven in der Darstellung und Wiirdigung des Zweiten Vatikanischen Konzils,
in: Theologische Berichte II (K6ln 1982) 102f.

* Vgl. z. B. O. Cullmann, Die Reformbestrebungen des Zweiten Vatikanischen Konzils im Lichte der Geschichte der
katholischen Kirche, in: Theol. Literaturzeitung 92 (1967) 1-22.

> G. Thils, ,... en pleine fidélité au Concile du Vatican II%, in: La Foi et le Temps 10 (1980) 274309 (hier 278).

230



