Okumenische Barrieren

In der 6kumenischen Diskussion tauchen seit einiger Zeit Positionen auf, die die
Suche nach der Einheit der Christen weit hinter den jetzt erreichten Stand
zuriickwerfen wiirden, wenn sie sich durchsetzten. Es handelt sich vor allem um
zwei Thesen. Die erste behauptet, die Kirchen seien in ihren Fundamenten
gegensitzlich bestimmt, sie widersprichen einander in ihrem Grundentscheid;
solange diese Wesensgegensitze nicht iiberwunden seien, blieben alle Uberein-
stimmungen bedeutungslos, ja illusorisch. Die zweite verlangt als notwendige
Bedingung der Einheit der Kirchen die Zustimmung zur vollstindigen Glaubens-
lehre der katholischen Kirche. Zwischen den Dogmen gebe es keinen Rangunter-
schied, alle hitten gleiches Gewicht. Wer auch nur ein Dogma nicht akzeptiere,
lehne die ganze Offenbarung ab und mache sich einer ,Revolte gegen Gott®
schuldig. Die erste These findet sich bei Theologen und Kirchenminnern verschie-
dener Konfessionen, die zweite naturgemifl nur in der katholischen Kirche, so in
der Vatikanzeitung ,L’Osservatore Romano® vom 25./26. Februar 1985, und zwar
an so herausragender Stelle, daf} man sie nicht als Privatmeinung eines einzigen
Autors ansehen kann.

Beide Positionen widersprechen aber dem Zweiten Vatikanischen Konzil, ja sie
stellen die Skumenische Arbeit selbst in Frage. Alle 6kumenisch relevanten
Aussagen des Konzils, vor allem das Dekret iiber den Okumenismus, gehen wie die
gesamte 6kumenische Bewegung von der Voraussetzung aus, dafl die Trennung der
Kirchen nicht bis an die Wurzeln reicht, sondern daff alle Christen im Kern ihres
Glaubens iibereinstimmen. Die strittigen Fragen haben zwar so erhebliches
Gewicht, daf sie die volle Einheit noch verhindern. Aber die Ubereinstimmung in
den zentralen Wahrheiten ist Grundlage der Hoffnung, dafl auch in den Differen-
zen Einigung erzielt werden kann. Das Konzil spricht daher von einem ,,gemeinsa-
men Erbe“, einer ,Verbundenheit®, in der alle Christen ,schon miteinander
vereinigt sind“, nimlich im Bekenntnis zu Jesus Christus als Gott und Herrn und
einzigen Mittler zwischen Gott und den Menschen, im Sakrament der Taufe und in
der Verehrung der Heiligen Schrift. Die Unterschiede liegen fiir das Konzil in den
Folgerungen, die die einzelnen Kirchen aus den Glaubenswahrheiten ziehen, vor
allem im Hinblick auf die Stellung, die Vollmacht und die Struktur der Kirche,
nicht aber in den Grundwahrheiten. Auch in der Wirklichkeit der Kirchen findet
die Behauptung vom gegensitzlichen Grundentscheid keine Stiitze; denn keine
Kirche ist ein so einheitliches Gebilde, dafl ein einziges Prinzip alles beherrschte,
weswegen die angebliche Grunddivergenz sehr unterschiedlich und nirgendwo
prazis benannt wird.

21 Stimmen 203, 5 289



Okumenische Barrieren

Zur These von der Gleichrangigkeit aller Wahrheiten ist die Stellung des Konzils
dhnlich eindeutig. Beim Vergleich der Lehren miteinander diirfe man nicht
vergessen, so heifit es im Okumenismusdekret, ,,daf} es eine Rangordnung oder
,Hierarchie* der Wahrheiten innerhalb der katholischen Lehre gibt, je nach der
verschiedenen Art ihres Zusammenhangs mit dem Fundament des christlichen
Glaubens®. Lehrunterschiede sind daher ganz anders zu gewichten, wenn sie sich
auf zentrale Glaubenswahrheiten beziehen, als wenn sie nur die Struktur oder die
Vollmacht des kirchlichen Amtes meinen; diese Lehren sind den »primiren
Wahrheiten der christlichen Religion“ wie dem Erlosungswerk Jesu Christi ,,ohne
Zweifel untergeordnet, wie Andrea Pangrazio, damals Erzbischof von Gérz, in
der Konzilsdebatte diese Aussage erliuterte.

Das Wort des Konzils von der Hierarchie der Wahrheiten bietet daher eine
ausreichende Grundlage fiir die erstmals 1983 veréffentlichte These von Heinrich
Fries und Karl Rahner, als Voraussetzung der Kircheneinheit geniige die ausdriick-
liche Zustimmung aller zu den Grundwahrheiten des Christentums. Dariiber
hinaus sei lediglich notwendig, daff keine Teilkirche ,dezidiert und bekenntnismi-
fig“ einen Satz als Widerspruch zum christlichen Glauben erklirt, der in einer
anderen Teilkirche verpflichtendes Dogma ist. Die Kirchen briuchten also nichts
zu verwerfen, was sie als Inhalt des Glaubens festhalten, miifiten aber die Offenheit
besitzen, auch andere Interpretationen gelten zu lassen, solange alle sich zu dem
Glauben bekennen, wie er in der Heiligen Schrift, den Glaubensbekenntnissen und
den Konzilien der einen Christenheit der ersten Jahrhunderte grundgelegt ist.

Der zitierte Beitrag im Osservatore Romano richtet sich ausdriicklich gegen
diese These. Er wirft ihr nichts Geringeres vor, als dafl sie ,,mit dem christlichen
Glauben unvereinbar® sei und ihn ,seiner Substanz entleere“. Wenn mit derartigen
Verdikten gearbeitet wird und mit Argumenten, die sich vom Konzil distanzieren,
dann geht es kaum mehr um eine nur auf die Sache bezogene Auseinandersetzung
iiber den richtigen Weg zur Okumene. Offensichtlich melden sich hier Krifte zu
Wort, die in der Einheit der Kirchen kein mégliches, vielleicht auch kein
erstrebenswertes Ziel sehen. Wenn die Kirchen einander in ihren Grundiiberzeu-
gungen widersprechen und wenn eine Einheit nur als bedingungsloser Anschluff an
die katholische Kirche moglich ist, dann miifiten alle nicht-rémisch-katholischen
Christen Grundiiberzeugungen aufgeben. Eine solche Forderung verlangt aber
Unerfiillbares. Wer sie aufrechterhilt, muf§ die Worte des Neuen Testaments von
der Einheit aller an Christus Glaubenden als Utopie verstehen, die in dieser
Weltzeit unerreichbar ist. Alle Bemiihungen um dieses Ziel wiren dann gleicher-
maflen utopisch. Denn eine Einheit der Christen ist nur dann denkbar, wenn sich
die einzelnen Kirchen nicht selbst aufgeben miissen, sondern wenn sie die
Gemeinschaft mit den anderen als Erfiillung ihres eigenen Glaubens erfahren.

Wolfgang Seibel S|

290



