UMSCHAU

Gegen eine seelenlose Theologie und gegen eine gottlose Psychologie

Eugen Drewermann', erstaunlich fruchtbarer
und erfolgreicher Autor schwieriger Biicher, Pri-
vatdozent fiir Dogmatik in Paderborn, Psycho-
analytiker, bezeichnet in einem Interview mit H.
Meesmann seinen Ausgangspunkt: die Entschei-
dung, von der gingigen Moraltheologie und Dog-
matik aus die Menschen wegen ihres siindigen
Treibens zu verurteilen — oder aber, durch die
Tiefenpsychologie tiber die Angst und die Prozes-
se des Unbewufiten belehrt, sie zu verstehen.

Das mag schwarzweifigemalt sein, wie manches
in den drei Bianden ,Psychoanalyse und Moral-
theologie“; doch wird man Drewermann sein
Erschrecken dariiber glauben, wie die Dogmen
und Riten der Kirche das Leben des einzelnen und
der Gemeinschaften nicht mehr formulieren, deu-
ten und prigen; wie der historisch-kritische Auf-
wand der Exegese — Stolz der katholischen 50er
und 60er Jahre! — sinnleer wird; wie nach der
Euphorie der Konzilsjahre die Enttiuschung an
der Kirche um sich greift. Und zugleich zu sehen,
dafl religiose Sehnsucht bis zur Verfiihrbarkeit,
Hunger nach Erfahrung und nach Sinn iiberall zu
spiren sind, besonders bei jungen Menschen; dafl
beinah religiose Faszination von Psychotherapie-
Angeboten und Sensitivity-Gruppen ausgeht und
unerhérte Hoffnungen weckt. Der Schlufl liegt
nahe, daf} sich der Mensch heute, im Gegensatz
zur Kirche, bei der Psychotherapie so angenom-
men fithlt, wie er angenommen sein will: so wie er
ist, ohne vorgangige moralische Forderungen,
mit dem bedringenden, irrationalen Untergrund
seines Wesens, mit den dunkel treibenden Kriften
der Aggression und der Sexualitdt, mit seiner
Angst in allen Formen und Graden.

Freud und die anderen tiefenpsychologischen
Schulen haben uns gelehrt, die Angst ernst zu
nehmen. Drewermanns erster grofier Wurf, auf
Kierkegaards Spuren, methodisch von der Psy-
choanalyse geriistet, war die Interpretation der
jahwistischen Urgeschichte (Gen 2-9), exege-
tisch, philosophisch und psychoanalytisch?; er

kann zeigen, daft die psychoanalytische Phino-
menologie der Angst der theologischen Analyse
des Daseins, in Gen 3 etwa, nicht nur nicht
widerspricht, sondern geradezu einen Schliissel
zum Verstehen darstellt. Daraus leitet Drewer-
mann den Vorwurf ab, der die thematisch recht
weit streuenden drei Binde ,Psychoanalyse und
Moraltheologie“ zusammenhilt: Die heute herr-
schende Theologie sei von Fremdheit gegeniiber
dem Unbewufiten gekennzeichnet, konne also
den Menschen und die Symbole der Bibel nicht
angemessen verstehen; ihre Verstandeseinseitig-
keit mache die Kirche kulturell ohnmichtig; der
praktische Vorrang der Moral vor dem Glauben
habe die Erbsiindenlehre verdeckt— damit aber sei
der Schliissel zum Problem der Angst verlorenge-
gangen (Bd. 1, Vorwort).

Soweit klingen Drewermanns Angriffe recht
faszinierend, vielversprechend; was wird daraus
folgen? Wie Kierkegaard bei der Angst anzuset-
zen, die ja auch ,unbewufite* Quellen hat, miifite
fir die Theologie eine Wende bedeuten, ver-
gleichbar der Kierkegaard-Rezeption nach dem
Ersten Weltkrieg in der Philosophie: Wenn etwa
die Psychotherapie zum Modell fiir Theologie
und Seelsorge wiirde? Damit ergibe sich statt des
kognitiv-rationalen, an der Philosophie, spiter an
Historie und Philologie orientierten Paradigmas,
das von den frithchristlichen Apologeten bis zur
historisch-kritischen Exegese nach ,Gnosis“ und
sicherem Wissen gefragt hatte, ein praktisch-
verinderndes, eben ein therapeutisches Paradig-
ma flir die Theologie.

Der neue Angelpunkt dieser Heils- und Hei-
lungswissenschaft kénnte nicht mehr nur die
Richtigkeit der Glaubenslehre, die Orthodoxie
sein, sondern die Vertrauensbeziehung, zwischen
dem Therapeuten und dem Heilung Suchenden
zunichst; aber hat Glauben nicht mit dem perso-
nalen Vertrauenkdnnen zu tun, das zu lernen
Anfang des Heils sein miifite, wie es Anfang der
Heilung ist? Es setzt tiefe, heilende Prozesse in

783



Umschan

Gang, ermdglicht umfassendes Verstehen von
Mensch zu Mensch, leitet Befreiung von Angsten
und Zwingen ein, so daft Sich-Andern, Wand-
lung moglich wird — biblisch gesagt: Umkehr.
Wandlung, ein tief theologisches #nd psychothe-
rapeutisches Thema, spiegelt sich in Triumen, im
Mythos, in Poesie und Kunst iiberhaupt; Gefiihle
und unbewufite Prozesse ordnen sich dem psy-
chischen (und sozialen) Sich-Andern leichter zu.

Wiirde die Dogmatik diese, von der Theologie
unseres Jahrhunderts eher vernachlissigten Zo-
nen menschlichen Lebens einbeziehen (Bd. 3,
260—268), so wiirde sie von der Erlosung anders
reden: Wie Jesu erste Predigt vom Reich Gottes
und die Aussendung der Jiinger mit Krankenhei-
lungen und Dimonenaustreibungen verbunden
waren und so die Nihe Gottes erfahrbar machten,
so konnten heute Riume der Befreiung von allem
psychischen Spuk geschaffen werden — durch ein
dogmatisches Reden, das den ganzen Menschen
anredet; es konnte gezeigt werden, wie der
Mensch heute aus der Nihe Gottes leben kann. Es
miifite nur das annehmende Verstehen den Vor-
rang haben vor dem moralischen Urteilen und
Verurteilen, so wie Jesus durch die Ansage des
heilenden und richtenden Kommens Gottes das
Umkehren erst moglich macht. Nur so wird der
Mensch zu der tieferen Wahrheit seines Lebens
kommen, in der auch der Glaube realisierbar
wird, jener Glaube, der als einziger Weg, so
Drewermann, durch die Angst hindurch fiihrt.

Diese Utopie einer ,therapeutischen Theolo-
gie“, an Heilung, Wandlung, Erlésung, am Mo-
dell des kommunikativen Handelns von Mensch
zu Mensch orientiert, ist Drewermanns theologi-
scher Entwurf, der hinter den Aufsitzen der
vorliegenden drei Binde steht; so ist seine Hoff-
nung zu verstehen, ,,daf} die Kirche eine gliickli-
che Ehe mit der Psychoanalyse eingehen wird“
(Bd. 3, 268).

So wird es nicht Zufall sein, daff Drewermann
den ersten Band, ,Angst und Schuld® (1982,
°1984), mit einem grofien Aufsatz iiber ,Das
Tragische und das Christliche® einleitet; der alte,
aus dichterischem Welt-Verstehen stammende
Begriff des Tragischen, der aus der Theologie fast
ganz verschwunden ist, formuliert das unauflés-
bar Dunkle des Lebens, die iiber-rationalen Ver-
knotungen aus Schicksal, Schuld und Verantwor-

784

tung; er widerspricht einem ethischen Optimis-
mus, Erbe der Aufklirung, der vor dem Dogma
der geschehenen Erlésung jenes Dunkel niche
wahrhaben will und deswegen den Glauben vo-
luntativ-moralisch interpretieren mufi. Wenn
aber, vor tragisch zu nennenden Verwicklungen,
das moralische Urteil zu kurz greift und die
Condition humaine iiberfordert, muf§ es ausge-
setzt werden — so bei Kierkegaard, wo er iiber den
Glauben Abrahams spricht, so in der Psychoana-
lyse, wo es um das vorurteilslose Verstehen geht.
Drewermann fafit Angst und Schuld in dieser
Perspektive, versucht sie psychologisch angemes-
sener, umfassender einzuholen, um eine genauere
Theologie der Siinde und der Erlosung, ein bibli-
scheres Verstindnis der Gnade anzudeuten; er
zielt durchaus iiber Pastoraltheologie hinaus, ins
Grundsitzlich-Dogmatische, auch in Aufsitzen,
die das Verhiltnis von Psychotherapie und Seel-
sorge, von Heilung und Heil thematisieren.

Als Beispiele fiir die Probleme der Moraltheo-
logie heute, auch fiir ihr Verhiltnis zur Psycho-
analyse, bietet sich die Ehemoral an. Ein , thera-
peutischer” Ansatz in der Theologie wird an der
»zur Freiheit berufenen® (Gal 5,1) Person interes-
siert sein, weniger an den Institutionen; er wird
die psychische Entwicklung anders gewichten als
eine statisch denkende, von einem metaphysi-
schen Personbegriff ausgehende Theologie; er
wird, statt nur nach dem rechtlich giiltigen Zu-
standekommen einer Ehe zu fragen, vielmehr
darauf sehen, ob zwei junge Menschen wirklich
fahig sind, ,Vater und Mutter zu verlassen® (Gen
2,24), was als innere Voraussetzung, biblisch und
psychologisch, fiir das wirkliche, auch glaubens-
miflig verbindliche Eingehen der Ehe erfordert
ist. Band 2, ,Wege und Umwege der Liebe®,
behandelt diese Fragen in mehreren Aufsitzen;
Drewermann skizziert das Problem der Ubertra-
gungsliebe, die einen Error circa personam be-
griinden kénnte, also eine Ehe kirchenrechtlich
nicht zustande kommen liefle; er zieht daraus,
und aus dem Vorhandensein unbewufiter Angste,
die Konsequenz eines Rechts auf Scheidung und
Wiederverheiratung in der katholischen Kirche -
auch bei schuldhaft geschiedenen Ehen, wegen
des grundsatzlichen Anspruchs auf Vergebung.

Warum liest man diese Aufsitze, bei allem
Neuen und Anregenden, dem man nur zustim-



Umschan

men kann, mit steigendem Unbehagen, ja Arger?
Dafl Drewermann provozierend schreibr, kann es
nicht sein; er fordert die kirchliche Theologie
heraus, sich dem Denken der Zeit zu stellen,
Kompetenz zum Mitreden iiber sexuelle und Ehe-
probleme zuriickzugewinnen, die Fragen, die
sich ,An den Grenzen des Lebens® (Band 3)
stellen (fiir das hohe Alter, unseren Umgang mit
Behinderten, nach der méglichen Erlaubtheit von
Selbsttétung und aktiver Sterbehilfe — unsere
Ethik sei auf eine kiirzere Lebenszeit eingestellt—,
ja sogar nach einer neuen, wahrhafteren Beurtei-
lung des Liigens), wirklich aufzunehmen. Proble-
me unserer Zeit, ja das Zeit-Problem selber anzu-
gehen, liegt in der Linie einer ,therapeutischen
Theologie“: Sie sieht den Menschen, der Angst
hat, Verginglichkeit erleidet in den Verinderun-
gen des eigenen Innern wie der nahen Beziehun-
gen, der nicht versteht, was mit thm oder mit
seiner Ehe vorgeht; das kirchliche Denken ist von
den ,ewigen® Institutionen gefangen.

Auch daff Drewermann, die Zeit bedenkend,
epochale Verschiebungen im Verstehen und Be-
werten des Lebens kritisch priift, seine Zeit- und
Kirchenkritik also, wird nicht Grund von Arger
sein. Eher schon das oft heftige, manchmal weh-
leidige Pathos der Aufsitze und Vortrige; auch
dafl die beigezogenen Fallgeschichten meist nicht
tiberzeugen, wo sie zu schematisch nach.F. Rie-
manns Typologie der Charakterstrukturen und
Angste gearbeitet sind; oder daff im ganzen eben
doch eine Reihe psychologischer Ungenauigkei-
ten stehengeblieben sind.

Freilich, auf die Probleme der Zeit, wie ,Der
Krieg und das Christentum® (Band 3, 251—258,
vgl. Drewermanns gleich betiteltes Buch von
1982), oder die ,Zerstorung der religiosen Rede
(Bd. 3, 174—198) oder die ,, Weitergabe und Pro-
bleme religiésen Lebens in Deutschland (ebd.,
237—250) darf auch anders als in wissenschaftli-
cher Kiihle reagiert werden. Dafl Drewermann
seinen Kontakt mit der Gegenwart auch an sché-
ner Literatur und Filmen, die er reichlich zitiert,
zu belegen weif}, gehort ohnehin zu den Positiva
seines Werks. Auch Drewermanns grundsitzli-
cher Kritik an unserer Fortschrittszeit, am Zeit-
Gebrauch unserer industriellen Zivilisation, wird
man gern zustimmen; nur wirkt seine Betonung
der mythischen, naturhaften Zeit, die gewif} ein

55 Stimmen 203, 11

heilsames Korrektiv immer bleibt, zu wenig mit
der geschichtlichen Zeit, in der wir leben, vermit-
telt, so daf} die Kritik sich zu billig gibt.

Man kann Drewermanns Problem auch so for-
mulieren: Geniigt es, die jahwistische Urge-
schichte, die ja mythisch spricht, fiir einen neuen
theologischen Ansatz heranzuziehen, die Abra-
hams- und Exodus-Traditionen, die Propheten
aber beiseite zu lassen? Die Fixierung der frithen
Psychoanalyse auf die erste Kindheit diirfte nicht
das Muster fiir die Vernachlissigung der ge-
schichtlichen Linie in der Bibel abgeben. Viel-
leicht hiingt mit dieser Engfiihrung auch die unzu-
lingliche philosophisch-psychoanalytische Be-
handlung der Angst zusammen. Daf} die theologi-
schen Autoren, die iiber das Angstproblem ge-
schrieben haben, besonders Tillich, bei Drewer-
mann fehlen, mag hingehen; die moderne lern-
psychologisch orientierte Angstforschung und
die Angsttherapie diirften nicht vollig auffer ache
gelassen werden, ebensowenig iibrigens wie die
psychoanalytische Ich-Psychologie.

Unbehagen, theologische oder psychologische
Einwinde, so ernst sie zu nehmen sind, besagen
wenig gegen Drewermanns wichtigen und starken
Impuls fiir die Theologie, mit der Psychoanalyse
(und nicht nur mit ihr!) ins Gesprich zu kommen.
Die Theologie mufl viel empirisches Wissen iiber
den Menschen sich unter den Bedingungen unse-
res ,modernen® Denkens wieder bewufitmachen,
wenn sie nicht, als eine seelenlose Theologie, am
Menschen vorbeireden will. Die Psychologie und
Psychotherapie aber braucht den Streit mit einer
Theologie, die ihr in uralten Symbolen verschliis-
seltes Wissen vom Menschen, von der Welt und
ihrer Tiefe ins Spiel zu bringen weif3. Sie wire nur
dann gottlos, wenn sie, in allem Eifer des thera-
peutischen Verinderns und Machens, die Unver-
tigbarkeit des Menschen — das, was man friiher
Seele nannte—vergessen wiirde.

Lorenz Wachinger

' Drewermann, Eugen: Psychoanalyse und Moraltheo-
logie. Bd. 1: Angst und Schuld. Bd. 2: Wege und
Umwege der Liebe. Bd. 3: An den Grenzen des Lebens.
Mainz: Griinewald 1982, 1983, 1984. 205, 307, 280 S.
Kart. je 29,80 DM. Bd. 3, 260 die Formulierung, die ich
als Titel gewihlc habe: eine Klage, auch Anklage nach
beiden Seiten, im Text durch ein ,fast* gemildert.

2 Strukturen des Bosen, 3 Bde. (Miinchen 1977, 11982).

785



