Josef Fuchs S]
Eheliche Liebe

Christlicher Pluralismus im 12. Jahrhundert

Ethische Probleme und Losungsversuche haben auch im Christentum vielfach ihre
Geschichte. Oft ist sie ein Ringen im Wechsel der Zeiten, nicht selten ein Ringen
gleichzeitiger disparater Auffassungen. Geschichtlich kann es - trotz oft gehorter
gegenteiliger Behauptung — nicht so sein, daf} die Kirche (wer ist gemeint?) oder
daff man in der Kirche fiir die vielen ethischen Probleme schon immer die gleiche
Losung hatte. Das Gegenteil wiirde bedeuten, dafl es nie eigentlichen Pluralismus
gegeben habe und daf} ethische Losungen von der Geschichtlichkeit des Menschen
(auch des Christen) nicht bedingt seien, sei es im zeitlichen Nacheinander, sei es in
pluraler Gleichzeitigkeit.

Im folgenden soll das an einem hochst interessanten Beispiel, nimlich der
Auffassung von der ehelichen Liebe im 12. Jahrhundert, gezeigt werden. Dabei ist
nicht an eine volle Darstellung der Geschichte dieser Problematik im 12. Jahrhun-
dert gedacht; vielmehr sollen vier duflerst verschiedene Auffassungen verglichen
werden. Es geht also nicht um eine erste Quellenforschung; deren Ergebnisse
sollen hier vorausgesetzt werden. Beabsichtigt ist ein Einblick in die Verschieden-
artigkeit von einigen (nicht allen) Auffassungen von der ehelichen Liebe innerhalb
des Christentums einer bestimmten Zeitspanne.

Schon vor Jahren hatte ich bei einer Arbeit zur Sexualethik des Thomas von
Aquin (1949) die auflerordentliche Vielfalt der sexual- und eheethischen Auffas-
sungen im Bereich der christlichen Moral beobachtet'. Im Zusammenhang damit
interessierte mich seit einiger Zeit der in den achtziger Jahren des 12. Jahrhunderts
verfaflte Traktat des frinkischen Hofkaplans Andreas ,De amore* (Uber die
Liebe), dessen lateinische Originalfassung in der von E. Trojel 1892 herausgegebe-
nen Ausgabe 1964 erneut erschien®. Die hofische These, daff ,Liebe“ (amor) nur
auflerhalb der Ehe moglich sei, begriindet der konigliche Hofkaplan interessanter-
weise — unter anderem — mit der zeitgenossischen kirchlichen Ehelehre, die als
»apostolische“ bezeichnet wird. Die durch lange Zeiten bedeutsame und durch die
Jahrhunderte auch in verschiedene Sprachen tibersetzte Schrift des Andreas sei hier
als Ausgangspunkt gewihlt. Als gleichzeitge Auffassungen von der ehelichen Liebe
sollen nacheinander zur Darstellung kommen: 1. die von Andreas ,apostolisch®
genannte kirchliche Ehelehre jener Zeit, 2. die dieser Lehre entgegenstehende und
von Andreas vertretene Lehre der héfischen Minne, 3. die der Schrift des Andreas

803



Josef Fuchs §]

zeitlich vorausliegende, aber ebenfalls der kirchlichen Ehelehre widersprechende
Auffassung des kritischen Philosophen und Theologen Peter Abilard, und 4. der
mystische Versuch eines Zeitgenossen Abilards, des Theologen Hugo von
St. Viktor.

1. Der Hofkaplan (Andreas) und die kirchliche Ehelehre

Die Schrift des Hotkaplans umfaflt drei ,,Biicher® (libri). Die beiden ersten sind
fiir die hofische Minne sowohl zu Lebzeiten des Andreas als auch noch lange Zeit
nachher Autoritit gewesen; nicht so das dritte Buch, das nichts anderes als eine
vorsorgliche Retraktation des Inhalts der beiden ersten Biicher ist. Aufgrund
mehrerer Bemerkungen im Werk des Andreas konnte man dazu neigen, daf} die
eigentliche Autoritit des Minnetraktats weniger Andreas selbst als vielmehr die
Grifin Marie de Champagne ist. Das Gesamtopus ist so geschrieben, dafl es der Ars
amatoria des Ovid an die Seite gestellt werden kann.

Im Werbedialog D weist die umworbene Dame den werbenden Verehrer darauf
hin, dafl sie mit einem sehr edlen und vortrefflichen Mann auflerst gliicklich
verheiratet ist und dafl sie aus tiefer Liebe zu ihrem Gatten es nie wagen wiirde,
einen geheimen dritten Verehrer an ihre eheliche Gemeinschaft heranzulassen. Die
Minneregeln verpflichteten die umworbene Dame zu diesem Widerspruch. An-
dreas seinerseits lafit die Dame darauf aufmerksam machen, dafl es bei der Werbung
um sie ja gar nicht um die Liebe ehelicher Zuneigung (affectus maritalis) geht,
sondern um jene geheimgehaltene, aber leidenschaftliche erotische Liebe, die allein
»Liebe“ (amor) genannt zu werden verdiene. Solche Liebe konne es aber aus
verschiedenen Griinden nur in einem brennenden auflerehelichen Begehren und
gemeinsamen Verhalten geben.

Pflichtgemafl widersteht die Dame: Was ihr Verehrer verlange, werde seit je und
in aller Welt verworfen. Sie sehe in einem solchen Verhalten auflerhalb der Ehe ein
sundhaftes Vergehen. Leidenschaftliches und erotisches Verhalten diirfe es nur
innerhalb der eigenen Ehe geben; es musse alltiglich die liebende Verbundenheit
der Gatten nihren und stirken. Ein solches Verhalten (immoderata carnalis
dilectionis ambitio) sei in Wahrheit Liebe (amor) und durchaus zwischen Eheleu-
ten — und nicht nur auflerhalb der eigenen Ehe — moglich.

Dieser Erklirung der edlen Dame setzt nun der Verehrer (bzw. der Hofkaplan
Andreas) neben anderen Griinden seine Kenntnis der zeitgendssischen kirchlichen
Ehelehre entgegen. Zu ihrer grofflen Verwunderung — wie vermutlich auch vieler
heutiger Leser — muf sie horen, dafl das von ihr vertretene Verhalten in der Ehe -
niamlich erotische Liebe (amor) statt blofler ehelicher Zuneigung (affectus marita-
lis) — von der zeitgenossischen und angeblich auf apostolische Tradition zuruckge-
henden kirchlichen Ehelehre als Siinde verurteilt werde’.

804



Ebheliche Liebe

Wer die patristische (vor allem die augustinische) und die von daher bestimmte
mittelalterliche Ehelehre der christlichen Kirche einigermafien kennt, wundert sich
durchaus nicht — anders als die umworbene Dame - iiber die Intervention des
Hofkaplans. Es entspricht der augustinisch gepragten Ehelehre vieler Jahrhunder-
te, wenn Andreas die Dame dariiber aufkliren lafit, daff alle erotische Bereiche-
rung, die sich die Ehegatten iiber ihr Verlangen nach Nachkommenschaft und die
vom Partner eingeforderte Pflichterfiillung hinaus schenken konnen, nicht ohne
Stinde ist. Augustinus hat zwar ebenso wie die Theologen des 12. Jahrhunderts die
geistige und begliickende eheliche Gemeinschaft (affectio maritalis) als ein hohes
menschliches (und auch iibernatiirliches) Gut verstanden*. Aber geschlechtlicher
Eros und entsprechendes Verhalten haben in dieser Gemeinschaft als solcher
keinen Platz. Der sexuelle Eros und die eheliche Einswerdung dienen von Natur
aus ausschlieflich der Zeugung von Nachkommenschaft (samt deren Erziehung).
Dabei versteht Augustinus Nachkommenschaft grundlegend als Zuwachs des
Gottesreichs: Es geht also um einen religiosen Dienst, wie auch im 13. Jahrhundert
Thomas von Aquin ausdriicklich lehrt. Die in diesem Sinn religids verstandene
eheliche Hingabe kann zwar das nach Augustinus aus der Evbsiinde stammende
und darum theologisch als Ubel (malum; nicht Siinde = mala) verstandene
erotische Begehren und Erleben ,entschuldigen®, doch gehort dieses als solches
nicht zum Reichtum der ,ehelichen Gemeinschaft®.

Allerdings hatte der hl. Paulus einige enthusiastische Neuchristen in Korinth,
die als Christen glaubten auf die erotische eheliche Begegnung verzichten zu sollen,
gewarnt (1 Kor 7): Ein solcher Verzicht konne auch die Gefahr auflerehelicher
Unzucht mit sich bringen. Allerdings will Paulus diese Warnung und Mahnung nur
als ,Zugestindnis® (in spaterer lateinischer Ubersetzung: ,venia® oder »indulgen-
tia“) verstanden wissen; gibt er doch dem Verzicht den Vorzug, wenn jemand
aufgrund einer Gabe Gottes ihn leisten kann. Entsprechend seiner sexualpessimisti-
schen Haltung interpretiert Augustinus den paulinischen Text unpaulinisch: Der
zwecks Verhtitung auflerehelicher Unzucht ,zugestandene® eheliche Verkehr, so
lehrt er, sei nicht ohne jede (wenigstens lif}liche) Siinde, da ja sonst keine ,venia“,
von Augustinus nun nicht als Zugestandnis, sondern als ,,Vergebung® (von Stinde)
verstanden, erforderlich sei. Diese augustinische theologische Interpretation blieb
Autoritat durch die Jahrhunderte. In diesem Sinn ldfit der Hofkaplan Andreas die
sich zierende Dame iiber den siindhaften Charakter ihres ehelichen Verhaltens
belehren: daf} zwar die , Pflichtleistung®, das heifit die Gewihrung dessen, was der
Partner — zur Vermeidung der Gefahr der auf8erehelichen Unzucht - einfordere,
ganz ohne Siinde sei, nicht jedoch die Einforderung dieser ,Leistung® selbst.

Kurz, der Hofkaplan kennt die zeitgendssische kirchliche Ehelehre und lifit ihre
Darlegung in die Werbung um die begehrte Dame einsetzen: In der Ehe ist die
erotische Liebe Stinde, aufler wenn sie ausschliefflich — religiés — zwecks Zeugung
von Nachkommenschaft fiir das Gottesreich oder — eine Rechtspflicht — als

805



Josef Fuchs S]

Erfillung der Forderung des erbsiindlich gefihrdeten Partners geschieht. Damit
hofft er die umworbene Dame von der Stindhaftigkeit ihres ehelichen Verhaltens zu
iiberzeugen und fiir die hofische Liebe (amor) zu gewinnnen.

Aber der theologisch versierte Andreas glaubt, noch mehr an Theologie bei der
Werbung um die Dame einsetzen zu konnen. Er laf}t nicht nur verstehen, daf} das
von der Dame verteidigte eheliche Verhalten ein ,,Ubermaf}“ an Liebesleben, das
heiflt ein nicht durch das religiose Motiv Zeugung oder das Gerechtigkeitsmotiv
Pflichtleistung begriindeter Vollzug erotischen Begehrens und Verhaltens und
somit ,unentschuldigte Verwirklichung eines ,Ubels® sei. Vielmehr sei, so lehrt
er, die ,unentschuldigte® Verwirklichung dieses Ubels in der Ehe als einer
»heiligen Sache® (,sacramentum® Ehe) ein schlimmerer Miflbrauch als das eroti-
sche Begehren und Verhalten auflerhalb der Ehe.

Schliefilich glaubt der Hofkaplan sich fiir seine These auf eine apostolische
Anordnung berufen zu kénnen. Doch ist darin sein theologisches Wissen nicht
ganz exakt. Denn Paulus hatte so nicht gelehrt, und auch die augustinische
Interpretation des Paulus sagt das nicht. Vielmehr geht sein zu seiner Zeit und seit
Jahrhunderten immer wieder zitierter Text auf Hieronymus zuriick, der ihn
(irrtiimlich) auf einen Pythagorier Xystus glaubte zuriickfithren zu sollen; tatsich-
lich, so wissen wir heute, stammt er letztlich von dem Stoiker Seneca. Bei
Hieronymus heifit es: ,Ehebrecher ist, sagt er (Xystus), wer seine Frau allzu
brennend liebt. Mit einer anderen Frau ist jede Liebe schindlich, mit der eigenen
die allzu brennende Liebe. Ein weiser Mann liebt seine Frau nicht aus heiflem
Verlangen (impetu), sondern aus Uberlegung (iudicio). .. Nichts ist schandlicher,
als seine Frau wie eine Ehebrecherin zu lieben.“> An einer anderen Stelle gebraucht
Hieronymus die Formel, die auch Andreas zitiert: ,,Ein allzu brennender Liebha-
ber seiner Frau ist ein Ehebrecher.®

Offensichtlich will Andreas durch die angeblich apostolische Anordnung die
Dame weiter unter Druck setzen. Aber wihrend er in seiner Berufung auf eine
apostolische Anordnung irrt, tiberlegt er iiberdies nicht, ob die letzten von
Hieronymus und ihm selbst zitierten Worte vom allzu brennenden Liebhaber in
der Ehe wirklich das von der Dame verteidigte eheliche Verhalten treffen.
Tatsichlich sahen manche Theologen in jenem ,,Ubermaff“ in der Ehe ein ,allzu
brennendes* oder ,allzu haufiges“ oder ,allzu brutales“ Verhalten, andere dagegen
die von Augustinus und auch noch im Hochmittelalter (auch von Thomas)
vertretene Meinung, das erotische Verhalten in der Ehe sei dann nicht nur laflliche,
sondern sogar schwere Siinde, wenn das Begehren des Mannes gegeniuiber seiner
Frau so heftig sei, dafl es ihn nicht einmal interessiere, ob es seine eigene und nicht
eine andere Frau sei, der er sich zuwendet.

Was der Hofkaplan Andreas zwecks Werbung um eine Dame fiir die hofische
Liebe als theologisches Argument in die Waagschale wirft, gehorte im wesentlichen
wirklich zur kirchlichen Ehelehre seiner Zeit und vieler Jahrhunderte vorher (und

806



Ebeliche Liebe

nachher). In ihr findet sich sowohl stoischer und manichiischer Einflufl wie auch
eine Folgeerscheinung der augustinischen Erbsiindelehre. Diese Einfliisse hinder-
ten eine ganzheitliche und harmonische Sicht des gleichzeitig geistig-personalen
und sexuell-erotischen Menschen. Die von Andreas vorgelegte kirchliche Eheauf-
fassung fand sich in den Schriften der Theologen; es ist dokumentiert, daf} sie auch
gepredigt wurde’. Wie sie aber der Dame (wie sie jedenfalls sagt) nicht bekannt
war, so ist auch sonst dokumentiert, dafl viele christliche Eheleute dariiber nicht
viel wufiten und noch weniger fiir ihre Lebensfiihrung reflektierten. Dennoch war
diese Lehre oder doch das in ihr vorhandene Eheverstindnis in der Kirche noch
viele Jahrhunderte hindurch, ja bis in die Neuzeit hinein von Einfluf}®, Es lifit sich
fragen, ob ein solches kirchliches Eheverstindnis im Grund nicht auf viel
Unverstindnis gestoffen ist und so auch verschiedenartige Bewegungen wie zum
Beispiel die vom frinkischen Hofkaplan gepriesene hofische Liebe fordern konnte.

2. Die Grifin (Marie de Champagne) und die hofische Liebe

Der Hofkaplan wendet sich in seinen Ausfithrungen gegen die kirchliche Lehre
tiber die eheliche Liebe. Seine Entgegnung selbst impliziert das Ideal der hofischen
Liebe; fiir sie wird, wie schon bemerkt, die Autoritit der Grifin Marie de
Champagne angerufen. Es soll hier natiirlich nicht auf die ganze Problematik der
héfischen Liebe, der Troubadours und der Minne eingegangen werden. Was hier
interessiert, ist vielmehr jenes Verstindnis von , Liebe“ (amor), das der theologisch
informierte Kaplan dem zeitgendssischen kirchlichen Verstindnis von ehelicher
Liebe entgegenstellt. Nach seiner Darstellung stehen sich in der kirchlichen
Ehelehre und dem Ideal der hofischen Liebe zwei weitgehend verschiedene
Auffassungen des personalen Menschen und der interpersonalen Mann-Frau-
Beziehung gegeniiber.

Die anspruchsvolle Aristokratie des 12. Jahrhunderts hatte offensichtlich zu
einem gepflegten Ideal vornehmer und achtungsvoller interpersonaler Beziehun-
gen gefunden. Die Person des anderen (bzw. der anderen) sollte ganzheitlich und
zutiefst geachtet werden. Dies geschah unter betonter Einbeziehung des fraulichen
Elements. Durch die verehrende und vornehm werbende Beziehung zu einer edlen
Dame sollte der Verehrer selbst veredelt werden. (Manche Forscher glauben darauf
hinweisen zu sollen, dafl zur gleichen Zeit auch im geistlichen Bereich das
verehrende Aufschauen zur idealen Frau, Maria — von nun an immer mehr als
sunbefleckt Empfangene® und als ,Regina caeli“ betrachtet — einsetzt.)

Hinsichtlich Liebe und ehelicher Gemeinschaft wirkte sich die genannte Ten-
denz auf verschiedene Weise aus. 1. Einerseits wendet sich Andreas selbst gegen die
einseitig sexuelle und eher ,brutale“ Weise, in der — vor allem beim einfachen Volk
—die Ehe im sexuell-erotischen Bereich vielfach schlicht als physische Vereinigung,

807



Josef Fuchs §]

gemifl den Worten der Bibel ,sicut equus et mulus®, gelebt wird. Das Verhiltnis
zwischen Mann und Frau sollte dagegen zutiefst persénlich und von Achtung,
Ehrfurcht und Ergebenheit getragen sein. Hier wird, wenigstens fiir den Bereich
der Aristokratie und vor allem in Beziehung zur Frau, einer Verfeinerung des
interpersonalen Verhaltens das Wort geredet.

2. Andererseits verwirft Andreas die Tendenz, erotisch-sexuelle Beziehungen
aus einer Mann-Frau-Gemeinschaft auszuschliefen. Diese Beziehung hat mehr zu
sein als nur ,eheliche Gemeinschaft gemifi dem kirchlichen Eheverstindnis, das
heifit eine Gemeinschaft, fiir die als solche die sexuell-erotische Wirklichkeit ohne
Wert ist. Die Tendenz geht also in die Richtung einer ganzheitlichen Mann-Frau-
Beziehung, die auf Achtung und Verehrung der Person des anderen (der Dame)
griindet und sich auf den gesamten Wirklichkeitsbereich — auch den des Eros —
auswirkt. Eben darum wird die Ehe, wenn auch grundsitzlich anerkannt, jedoch
so, wie sie im zeitgemifien kirchlichen Eheverstindnis begriffen wird, als nicht
ausreichend empfunden: Was die so verstandene Ehe nicht geben kann, muf
auflerhalb der Ehe gefunden und gelebt werden.

3. Hinsichtlich des sexuellen Eros wendet sich das Ideal der von Andreas
vertretenen hofischen Liebe gegen die Reduzierung ihrer Bedeutung ausschlieflich
fiir die Zeugung von Nachkommenschaft im Dienst des Gottesreichs und als
Heilmittel gegen das aus der Erbsiinde stammende Ubel der erotischen Leiden-
schaft. Eros bedeutet dem Menschen mehr als das, betont der Hofkaplan.

4. Gegen die als allzu unpersonlich verstandene kirchliche Ehelehre, in der die
Ehegatten einander definitiv ,besitzen® und auf die ,Leistung® chelicher ,Forde-
rung® ein ,Recht” haben, vertritt die hofische Liebe ein anderes Ideal: Liebe darf
nicht eine Rechtsforderung erfiillen miissen, sondern mufl je in Freiheit sich selbst
gewihren. Liebe kann nicht eingefordert werden, vielmehr mufl um ihre Gewih-
rung geworben werden. Diese Werbung und jeweilige Gewihrung miissen immer
wieder neu geschehen; sie sind ein bleibender Prozefl, aus ihnen darf niemals ein
Definitivum — wie in der kirchlichen Ehelehre — erwachsen.

5. Hofische Liebe meint zwar primir die Person der umworbenen Dame. Aber
nach Andreas tendiert sie auch immer erotisch und schlieit wohl den Ehebruch
nicht unbedingt aus. Wenn andere Vertreter der hofischen Liebe ausdriicklich
zwischen ,reiner Liebe“ (amor purus), das heifft unter Ausschluf§ geschlechtlicher
Beziehungen, und ,gemischter Liebe“ (amor mixtus) unterschieden, so lafit sich
diese Unterscheidung in Andreas’ drei Biichern iiber die Liebe nicht nachweisen.

Unausgesprochen und wohl auch unreflektiert scheint hinter dem Ideal der
hofischen Liebe ein von der zeitgendssischen kirchlichen Ehelehre verschiedenes
Ideal der Ehe und der ehelichen Liebe zu stehen. Was die hofische Liebe auflerhalb
der Ehe sucht, sollte in einer bestimmten Weise innerhalb der Ehe seinen Platz
haben: einmal personale Liebe, die sich nicht einfachhin auf ,Besitz“ und , Recht®
beruft, sondern immer wieder in feiner Weise er-sucht und er-worben und

808



Ebeliche Liebe

entsprechend je neu gewihrt und geschenkt wird; sodann eine eheliche Liebe, die
die Ehegatten in ihrer Ganzheit meint und sich darum auch erotisch gibt und nihrt.
Eine so verstandene eheliche Liebe schliefit allerdings das in der hofischen Liebe
wesentliche Element der aufregenden Spannung aus, das in ihrer geheimen
Verwirklichung am Ehegatten vorbei liegt. Statt dessen wiirde in der Ehe die
Mabglichkeit der Versuchung, sich geheim aus dem Bereich der Ehe hinauszubege-
ben, bestehen bleiben. Das ist wohl die Weise, die die Dame des Dialogs D im
Werk des Andreas meint und die vermutlich damals auch manche hochstehende
christliche Mitglieder der Aristokratie tatsichlich lebten.

F. Schlésser hat darauf aufmerksam gemacht, dafl das Phinomen der hofischen
Liebe einerseits in der damaligen Gesellschaft weithin bekannt war, andererseits
aber trotz des Gegensatzes zur kirchlichen Lehre von der Kirche niemals verurteilt
wurde — weder in den zahlreichen Synoden noch in den Anweisungen fiir die
Beichtviter (libri confessariorum), und dies obwohl sowohl die Synoden als auch
die Anweisungen fur die Beichtviter sonst in reichem Maf} auf konkrete Mifistinde
aufmerksam machten. 1277 allerdings verurteilte Bischof Tempier von Paris das
Werk des Hofkaplans Andreas — immerhin erst nach hundert Jahren®. Aber auch
diese Verurteilung wendet sich nicht ausdriicklich gegen die hofische Liebe als
solche. Das Werk des Andreas wird in der Einfilhrung zu einer Liste zu
verurteilender sexualethischer Lehren allgemein verurteilt. Allerdings diirften die
verurteilten sexualethischen Thesen teilweise auf entsprechende Thesen der Biicher
iiber die Liebe des Hofkaplans hinweisen, zum Beispiel die These iiber die
Natiirlichkeit auflerehelichen sexuellen Verhaltens — tibrigens auch fiir die Kleri-
ker, wie von Andreas ausdriicklich betont. Typisch ist im Verurteilungsdekret die
Definition dessen, was hier unter ,Liebe“ (amor) zu verstehen ist; sie entspricht
ganz der Auffassung des Hofkaplans: , Liebe ist eine angeborene Leidenschaft, die
aus dem Anschauen der Form des anderen Geschlechtes und dem ungehemmten
Denken an sie hervorgeht, so daf} jemand tber alles danach begehrt, die Umar-
mung des anderen zu erreichen...”

Es diirfte nicht leicht zu erraten sein, warum die Kirche zum Phinomen der
hofischen Liebe eigentlich geschwiegen hat. Schlossers Vermutung, dafl sich das
vielleicht mit der de facto weitverbreiteten Mentalitit jener Zeit erkliren lasse,
vermag wohl kaum zu iiberzeugen.

3. Die Meinung des kritischen Ethikers (Peter Abalard)
Mehrere Jahrzehnte bevor Andreas jene umworbene Dame tber die kirchliche
Ehelehre unterrichten liefl, hatte sich der geniale, aber kritische Peter Abalard
(gest. 1142) in seinen frithen Schriften'®, das heifdt vor seiner ,erotischen Damas-

kuswendung® (G. Weber), ausdriicklich gegen die zeitgendssische Lehre der

57 Stimmen 203, 12 809



Josef Fuchs S]

Kirche und ihrer Theologen iiber die erotische Liebe in der Ehe gewandt. Das
traditionelle negative Urteil — wie er es versteht — iiber das lustvolle erotische
Erleben als solches — er sagt schlicht: ,,die Lust (delectatio) — lehnt er grundsitzlich
ab.

Abilard hat bekanntlich seine eigene Theorie tiber das Wesen der Siinde und
nimmt diese als Ausgangspunkt fiir seine Uberlegungen iiber die erotische Liebe.
Die Siinde, so lehrt er, gehort als solche zum Innen des Menschen, zur Seele.
Infolgedessen kann nach thm nur die innere Zustimmung (consensus) zu dem, was
unerlaubt ist und darum ,um Gottes willen nicht getan werden darf, siindhaft
sein. Der inneren Zustimmung (Bereitschaft) zur unerlaubten Handlung fiige die
Ausfiihrung, also die Handlung selbst, in sittlicher Hinsicht nichts hinzu, etwa der
lustvolle Vollzug des ehelichen oder aufierehelichen Geschlechtsverkehrs. Uber-
dies, so reflektiert der kritische Denker, sei die erotische Lusterfahrung von der
Natur selbst gegeben, also naturhaft, natiirlich, und zwar gleichermaflen im
erlaubten wie im unberechtigten Vollzug.

Ein Jahrhundert spiter sollte Thomas von Aquin ebenfalls darauf bestehen, daf}
die Lust als solche natiirlich und daher von sich aus sittlich indifferent sei. Aber
weit mehr als fiir Abalard hat fiir Thomas nicht nur die innere Zustimmung etwas
mit ,Stunde“ zu tun, sondern auch die Handlung selbst. Dementsprechend nehme
die der Handlung eigene erotische Lust am sittlichen Charakter der Handlung
selbst teil; im auflerehelichen Verkehr sei sie darum sittlich schlecht, nicht so im
berechtigten ehelichen Vollzug.

Wie erklirt sich der Unterschied zwischen den beiden Denkern? Abalard stellt
fast ausschliefflich auf die innere Zustimmung und somit auf die personale
Sittlichkeit (Stindhaftigkeit, Gutheit) ab. Thomas dagegen besteht stirker darauf,
daf} auch die Handlung selbst etwas mit Siinde zu tun hat. Allerdings unterscheidet
er: Mit der personalen Sittlichkeit (Schlechtigkeit, Gutheit) hat, wie Abalard
richtig betont, die Handlung als solche direkt nichts zu tun, wohl aber mit der —um
eine heutige Terminologie zu verwenden — ,Richtigkeit“ oder ,, Unrichtigkeit“ der
Handlung. Somit hat Thomas tber den sittlichen Charakter der erotischen
Lusterfahrung mehr zu sagen als Abalard.

Die These des Abilard, daff die lustvolle erotische Erfahrung nicht Stinde sel,
hitte an sich nicht der Anstrengung des kritischen Ethikers bedurft. Denn auch
Augustinus und die in seiner Auffassung lebende, vom Hofkaplan Andreas spiter
referierte zeitgendssische kirchliche Ehelehre hielten die lustvolle Leidenschaft als
solche nicht fiir Siinde, sondern fiir ein letztlich auf die Siinde der Ureltern
zuriickgehendes Ubel. Dieses Ubel sei aber als solches méglichst zu meiden und
nur aus wichtigen Griinden (Zeugung von Nachkommenschaft und Hilfe zur
Meidung von Unzucht) vertretbar. Vermutlich verstanden es so jene von Abilard
kritisch zitierten Theologen, die zwar den (naturhaft lustvollen) Ehevollzug fiir
gestattet erkliren, nicht jedoch das lustvolle Erleben. Auch Abilard stimmt der

810



Ebheliche Liebe

traditionellen These zu, dafl das erotische Begehren letztlich ein auf die Ursiinde
zuriickgehendes Ubel, allerdings nur ein Strafiibel, das heifit nicht Siinde sei. Doch
kiimmern den genialen Abilard die subtilen Unterscheidungen jener Theologen
nicht. Fiir ihn gilt einfachhin (und mit Recht): Wenn der eheliche Vollzug
berechtigt ist, dann kann die ihm eigene und von der Natur gewollte Lust wie auch
das Erstreben des lustvollen Vollzugs nicht siindhaft sein.

Dem Theologen Abilard entgeht natiirlich nicht, daff die Verfechter der
zeitgendssischen Ehelehre die Autoritit der Bibel ins Feld fithren. Dazu hat er zu
bemerken: 1. Es sei grundsitzlich nicht richtig, sich einfach auf Autorititen zu
berufen, ohne auch die Vernunft zu bemiihen. 2. Eine verniinftige Interpretation
der Autorititen bestitige tiberdies nicht jene pessimistische Ehelehre. Wenn David
(Ps 50, 7) betet: ,In Siinden wurde ich empfangen®, so interpretiert Abilard:
Einmal werde in der Empfingnis — anders als ein zitierter Text des Hieronymus
glauben machen mochte — das Kind in nichts ,siindhaft®, wenn es auch dem
»Strafiibel“ der erotischen Begehrlichkeit nicht entgehe. Sodann gehe dieses
Strafiibel nicht eigentlich auf die im erotischen Erleben das Kind zeugenden Eltern
zuriick, sondern vielmehr auf die Siinde der Ureltern. Wenn Paulus (1 Kor 7,5) die
erotische eheliche Liebe als ,Zugestindnis“ (indulgentia, venia) und nicht als
»Auftrag® verstanden wissen will, so interpretiert Abilard, der Apostel spreche
hier nicht vom Zugestindnis eines siindhaften Verhaltens, sondern vom Zuge-
standnis des ehelichen Lebens als Verzicht auf ein Leben in Enthaltsamkeit, dem
allerdings Paulus eindeutig den Vorzug gebe.

Kurz, Abilard lifit sich in seiner Entgegnung auf die Thesen der zeitgendssi-
schen kirchlichen Ehetheologie nicht auf die subtilen Unterscheidungen einer
bekannten Tradition ein; er weicht von mehreren Auffassungen jener Theologie
ab; er stellt ihnen einfachhin seine ,verniinftigen® Interpretationen entgegen. Aber
er stimmt auch nicht den Lehren des Hofkaplans tiber die hofische Liebe zu. (Dafd
er von ihr wufite, scheint eine Bemerkung im gegenwirtigen Kontext zu zeigen,
dafl es viele gebe, die zu ihrem eigenen Ruhm um die Liebe der Frauen der
Michtigen werben; er urteilt, daff solches Verhalten nicht nur Unzucht, sondern

,vor allem auch Ehebruch sei.) :

Ein spiterer Abilard hat seine fritheren Uberlegungen und Lehren nicht mehr
wiederholt!!. Inzwischen hatte der Kleriker (nicht Priester) Abilard ein personlich
sehr tiefes und gleichzeitig erotisch sehr bewegtes Liebesverhaltnis zu jener Heloise
aufgenommen, die ihm deren Onkel (ein Kanonikus) zu besonderer Betreuung
anvertraut hatte. Obwohl Heloise — darin der Grifin Marie im Werk des Andreas
ahnlich — Abilard gegeniiber die Ehe abzulehnen versuchte und ein aus bleibender
Freiheit je neu erwachsendes Liebesleben bevorzugte, kam es schliefilich doch
gemifl dem Willen Abilards zu einer geheimen EheschlieSung. Das der Ehe
entstammte Kind gab man zur Erziechung weg. Der daraufhin erziirnte Onkel lief§
eines Nachts Abilard gewaltsam entmannen. Abilard ging nun langsam in sich.

57+ 811



Josef Fuchs S]

Frei von seiner Beziehung zu Heloise, begann er, die Entmannung als eine Gnade
anzusehen. Der bekehrte Ethiker wurde Monch und Priester, ein berithmter Abt
und bedeutsamer Theologe und Philosoph. Heloise veranlafite er, den Schleier zu
nehmen; sie tat es, wenn auch zunichst mehr aus Liebe zu Abilard als aus
Uberzeugung.

Die Ehe Abilard—Heloise besteht natiirlich weiter. Heloise weist ihren Abilard
darauf hin und wirbt brieflich um Zeichen der Liebe. Abilard anerkennt die
bestehende Ehe, will aber, dafl sie nun beiderseitig anderes gelebt werde: Die
Gattin Heloise ist ihm jetzt ,Schwester im Geist“ (in spiritu soror), nicht mehr
»Gattin im Fleisch“ (in carne uxor). Der bekehrte Abalard folgt nun eher der
mystischen Linie seines Gegners Bernhard von Clairvaux. Im Briefwechsel mit
Heloise kennt er — ohne jede Andeutung einer Vermittlung — nur die Alternative:
entweder Gottesliebe oder Ehe ,,im Fleisch®. Auf das frithere gemeinsame Leben
zurtickschauend, ist er sogar bereit, die Vermutung und den Vorwurf der Heloise
zu akzeptieren, dafl es sich vielleicht gar nicht um Liebe, sondern nur um Gier
gehandelt habe. Seiner ,Schwester im Geist zitiert er nun jene Argumente und
Autorititen, die sich auch in der zeitgendssischen kirchlichen Ehelehre finden. So
tut er es zum Beispiel da, wo er— ganz anders als frither — das ,42. Problem* derihn
wegen der Ehe bedringenden Heloise beantwortet: ,,Ob jemand siindigen kann,
wenn er tut, was ihm vom Herrn gestattet oder gar aufgetragen ist.“

4. Der mystische Theologe (Hugo von St. Viktor)

Wie Peter Abilard hatte auch sein Zeitgenosse Hugo von St. Viktor (gest. 1141)
schon vor Andreas’ Minnetraktat tiber die zeitgendssische kirchliche Ehelehre und
die eheliche Liebe reflektiert und geschrieben. Allerdings tendierte er in die dem
(fritheren) Abilard entgegengesetzte Richtung. Er folgte in seinen, im iibrigen
weitgehend eigenstindigen Ideen grundsitzlich dem Pessimismus des Augustinus
(und der folgenden Jahrhunderte) gegentiber der erotischen Liebe in der Ehe. In
der ihm eigenen, sehr positiven Lehre iiber die eheliche Gemeinschaft stand er eher
in der mystischen Linie des Abilardgegners Bernhard von Clairvaux'®.

Das Hugo treibende Problem ist eindeutig die (erbstindlich begriindete) eroti-
sche Leidenschaft und Erfahrung in der Ehe. Als Theologe geht Hugo auf die
Schépfungslehre zuriick, wie die Theologen seiner Zeit und Augustinus. Danach
ist Gott selber der Begriinder der Ehe. Er gibt dem Adam die Eva, und zwar erstens
als Hilfe (adiutorium), verstanden einseitig als Hilfe bei der Zeugung von
Nachkommenschaft (denn aktiver Erzeuger ist nach althergebrachter Meinung —
auch der Biologen — ausschliefflich der Mann), und zweitens als dem Mann
,sociata®, also als Gattin. Diese Unterscheidung in der Schépfung ,,Ehe wird fiir
Hugos Theologie der ehelichen Liebe entscheidend sein. i

812



Ebeliche Liebe

Die Problematik erwichst aus der damals so genannten zweiten Griindung der
Ehe nach dem Siindenfall. Denn aus ihr erwichst die erotische Leidenschaft und
Erfahrung, so dafl die Ehe nicht mehr nur der Fortpflanzung dient, sondern auch
als Heilmittel gegen die Macht der erotischen Gier. Somit hat nun die Ehe im
Bereich der Sexualitit eine doppelte Zielsetzung. Hugo muf§ sie also an sich als die
eine und ganze Sexualitit behandeln; praktisch aber bleibt er einseitig auf die
erotische Erfahrung (nach der Erbsiinde) fixiert; sie ist das grobe Ubel (malum,
nicht mala = Stinde): sie macht selbst die Eheleute ,erroten®, ihre Verwirklichung
bedarf-so Augustinus - ,entschuldigender” Griinde (Zeugung oder Erfiillung der
ehelichen Pflicht). Die Lisung der Problematik sucht der Theologe im zweiten
Element des zitierten Schopfungsberichts: Die Frau ist dem Mann als Gattin
(sociata) gegeben, Mann und Frau sind als Ehe personale Gemeinschaft. Ehe ist
Bund der Liebe (foedus dilectionis), wihrend die Aufgabe (officium) schépfungs-
miflig nur Zeugung von Nachkommenschaft ist.

Einen ersten Ansatz zu dieser Lésung findet Hugo (mit manchen anderen
Theologen) in der Ehe Maria—Joseph, einer Ehe ohne geschlechtlichen Vollzug,
weder zwecks Zeugung noch als Heilmittel. Einen weiteren Ansatz findet er in der
zu seiner Zeit umstrittenen Frage, ob der Ehekonsens oder das geschlechtliche
Einswerden die Ehe begriindet. Natiirlich steht Hugo auf der Seite der Konsens-
theorie, die er allerdings recht eigenwillig auslegt. Eine Parallele dazu ist die damals
ebenfalls umstrittene Frage, ob eine nichtvollzogene Ehe ,sakramentales Zeichen
der Beziehung Christus—Kirche (Menschwerdung im Fleisch!) gemif Eph 5, 12
sein konne. Hugo sucht eine ,sakramentale® Losung obne Ehe ,,im Fleisch. Ein
dritter Ansatz zur Losung liegt fiir Hugo in seinem Verstindnis der Gottebenbild-
lichkeit des Menschen. Sie ist nach ihm ausschliefilich der Seele eigen; der Leib (und
seine Sexualitdt) haben nur die Bedeutung eines dufferen Zeichens.

Die genannten Ansitze benutzt der Theologe von St. Viktor zur Unterschei-
dung zwischen der Ehe als ebelicher Gemeinschaft (coniugium) und der Aufgabe
(officium) dieser Gemeinschaft. Ehe als eheliche Gemeinschaft ist ausschlieflich
die personale, letztlich geistige und auf der personalen Liebe zueinander (nicht
amor, sondern caritas) griindende Liebes-Gemeinschaft. Thr Wesen stammt also
nicht aus der Sexualitit bzw. der verschiedenartigen Sexualitit von Mann und Frau,
sondern aus der verschiedenartigen Natur ihres Menschseins. In dieser Verschie-
denheit (und nicht in der sexuellen Verschiedenheit) ist es infolgedessen nach Hugo
auch begriindet, dafi nicht zwei gleichgeschlechtliche Personen eine Ehe (als
cheliche Gemeinschaft) eingehen konnen.

Die Aufgabe der Ehe, Zeugung von Nachkommenschaft, gehort fiir Hugo von
St. Viktor zwar zur Struktur der Ehe, und doch ist sie der Ehe nur »hinzugefiigt®;
die Ehe hat nur eine , Ausrichtung* auf die Zeugung als ihr ,Zeichen®. Die Aufgabe
macht also in keiner Weise das Wesen der Ehe aus. Daf} der Ehekonsens (und nicht
das geschlechtliche Einswerden) die Ehe begriindet, ist, wie schon bemerkt, auch

813



Josef Fuchs SJ

die Meinung Hugos. Aber seine Interpretation dieser Auffassung ist nun, dafl der
Ehekonsens an sich nur die eheliche Gemeinschaft zum Gegenstand hat. Mit der
AusschlieBung der Aufgabe der Ehe aus dem Wesen der Ehe als Liebesgemein-
schaft selbst hat der Theologe auch die ,.erbstindliche Problematik“ der erotischen
Liebe aus der Ehe als solcher (coniugium) eliminiert. Das ist fiir ithn entscheidend.
Einen Weg zu dieser Lsung hatte ihm schon Augustinus gebahnt: ,Das Gut der
Ehe... scheint mir also nicht in der Zeugung von Nachkommenschaft, sondern
auch in der natiirlichen verschiedengeschlechtlichen Gemeinschaft zu liegen.“ "
Nur ersetzt Hugo das Wort ,verschiedengeschlechtlich durch ,in verschiedener
Natur®.

Mit einer gewissen Rhetorik verweist der Viktoriner Theologe fiir seine These
auf den Schopfungsbericht: ,Darum verlafit der Mann Vater und Mutter und hingt
seiner Frau an, und sie werden zwei in einem Fleisch sein.“ Es heiflt ,darum®;
Hugo fragt: ,, Warum?“ Nach seiner Exegese bedeutet das ,zwei in einem Fleisch®
nicht das Ganze der Ehe, das heifit die eheliche Gemeinschaft samt ihrer Aufgabe,
sondern nur die Aufgabe (officium). Also nicht um der Aufgabe willen verlifit der
Mann Vater und Mutter. Zwar bleibt die Liebe zu den Eltern, sie ist eine durch den
Ursprung bedingte Liebe. Der Mann verlaflt aber den Ursprung, um dem
bleibenden Ziel zuzustreben. Das ,seiner Frau anhangen® ist die Wahl der Liebe.
Es ist der Bund; dieser ist mehr als der einmalige Ursprung, er ist die einzigartige
Zuneigung des Herzens und der Liebe, er ist das ,nicht endende Leben jenes
geradezu gottlichen und tiefen Geheimnisses (sacramentum und mysterium) und
eines schonen und wunderbaren Beispiels menschlicher Wirklichkeit“. An die
Stelle des von den Eltern erhaltenen Daseins tritt nun das Glucklichsein. Jenes ist
von der Natur (Schopfung) gegeben, dieses ist Gnadenwahl: ,,die endgiiltige Ruhe
in der Liebe®, der ,ehelichen® Liebe. Dazu hat Gott also die Ehe geschaffen: als
»Gemeinschaft frei gewihlter und nicht endender und ganz eigenartiger Liebe zur
Gattin, zu ihr allein®.

Allerdings hat der Schopfer dieser Liebesgemeinschaft schliellich die Aufgabe,
nimlich Zeugung von Nachkommenschaft, beigefiigt. Durch die gehorsame
Erfiillung dieser Aufgabe soll die gelebte Ehe in einer besonderen Weise ,ver-
dienstlich® und ,,fruchtbar® sein; darin liegt ein Wert und auch eine ,Heiligkeit*
der ehelichen Aufgabe. So ist das ,zwei in einem Fleisch® etwas Grofes, das ,zwei
in einem Herzen“ bzw. ,in einem Geist“ aber viel grofler. Darin besteht die
eigentliche Heiligkeit der Ehe (als Liebesgemeinschaft), wenn auch der Aufgabe -
als Dienst und Fruchtbarkeit — eine gewisse Heiligkeit nicht abgesprochen werden
soll. Aber zweifellos: ,In der Ehe gilt mehr die Heiligkeit des Sakraments (des
ehelichen Bundes der Liebe) als die Fruchtbarkeit des Leibes.“

,Sakrament“ meint hier bei Hugo von St. Viktor ein Mysterium als Zeichen
einer heiligen und groferen Sache. Im fiinften Kapitel des Epheserbriefs wird die
Ehe der Christen als ,ein grofiles Geheimnis in Christus und der Kirche®

814



Ebheliche Liebe

bezeichnet. Wihrend die damalige zeitgendssische Theologie dariiber streitet, ob
eine nicht ,im Fleisch vollzogene Ehe Mysterium-Sakrament der Einheit des
Christus mit seiner Kirche sein kénne, spiirt Hugo eine Gefahr fiir seine
Auffassung von der Ehe als Liebesgemeinschaft ,.im Geist“ und unabhingig von
ihrer Aufgabe ,,im Fleisch®. Ist sie Mysterium-Sakrament — und damit unauflés-
lich? Hugo glaubt zugeben zu miissen: Die von ithm gemeinte Ehe (coniugium) sei
nicht Sakrament im Sinn des Epheserbriefs. Aber auch sie ist ihm ein grofles, ja
sogar ein noch grofleres Mysterium-Sakrament (als das im Epheserbrief gemeinte),
niamlich Zeichen der Gemeinschaft zwischen Gott und der Seele: letztere ist ,im
Geist®, erstere ,im Fleisch“. So meint Hugo seine Theorie von der Ehe ,allein im
Geist® gerettet zu haben. Nach ihm und noch vor Thomas von Aquin wird Petrus
Lombardus das Bemiihen des Viktoriners fiir iiberfliissig erkliren und iiberwin-
den: Das Geheimnis des Epheserbriefs sei grundlegend auch schon in der Ehe als
Liebesgemeinschaft gegeben.

Alles Bemiihen um die Ehe ,,nur im Geist“ dient Hugo von St. Viktor letztlich
dem Ziel, die Aufgabe der Ehe (im Fleisch) in ihrer Bedeutung zu mindern und
damit—und dies vor allem — das ,,Ubel“ des nach dem Siindenfall erotische Begierde
und erotisches Erlebnis gewordenen ,fleischlichen® Bereichs der Ehe méglichst zu
verdringen. Das Ideal ist die Ehe Maria—Joseph!

Darum soll nach Hugo der Christ tberlegen: Ist die Einswerdung ,,im Fleisch®
der Ehe nur ,beigefiigt — in der Schopfung als Aufgabe zwecks Nachkommen-
schaft, nach dem Siindenfall als Heilmittel gegen die Begierde —, ist sie also nur mit
der Ehe, ohne daff die Ehe aus ihr wire, und ist sie schliefflich in unserem
erbstindlichen Zustand eher ein Zugestindnis aus mitleidigem Erbarmen, dann
liegt es nahe, den personlichen Ehekonsens auf den Bund ,,im Geist zu beschrin-
ken und mit ihm nicht auch den Konsens zur Einswerdung ,im Fleisch® zu
verbinden. Zwar wird der Ehekonsens fiir gewdhnlich beide Elemente enthalten,
wenigstens implizit; aber auch dann ist der Konsens zur Einswerdung ,im
Fleisch®, so meint Hugo, nur Begleitung des eigentlichen Ehekonsenses zur
ehelichen Liebesgemeinschaft ,,im Geist“ (comes, nicht effector).

Aber man kann nach Hugo beim Eheabschlufl auch ausdriicklich auf ihren
Ausdruck ,,im Fleisch® (als Aufgabe und Heilmittel) verzichten. Dann allerdings
begriindet der Ehekonsens nur eine doppelte Bindung, einmal den Verzicht auf die
cheliche Liebesgemeinschaft mit einem anderen, sodann den Willen, die eheliche
Liebesgemeinschaft wirklich zu leben. Die Einswerdung ,,im Fleisch® ist somit in
diesem Fall ausgeschlossen, wenn auch die erlaubte leibliche Einswerdung immer
den Ehekonsens zur Voraussetzung hat. Der Ehekonsens unter Ausschlufi des
geschlechtlichen Einswerdens ist nach Hugo ernster, wahrer und heiliger als der
Konsens zur Ehe ,im Geist* und ,im Fleisch® zugleich.

Die spiritualisierende Eheauffassung des Hugo von St. Viktor hat in den Jahren
nach ihm ihre Bedeutung gehabt. Aber wie Petrus Lombardus Hugos Uberlegun-

815



Josef Fuchs S]

gen Uber ein doppeltes Mysterium-Sacramentum der Ehe iiberwinden konnte, so
hat nach ihm Thomas von Aquin den Ehekonsens, der nicht auch das Recht auf die
Einswerdung ,im Fleisch enthalt, fiir unmoglich erklart'*. Die spiritualisierende
Tendenz des Viktoriners, aus Pessimismus gegeniiber dem erotischen Begehren
und Erleben geboren, lief} sich in dieser Weise nicht durchhalten. Der Pessimismus
allerdings verblieb auch im 13. Jahrhundert und dariiber hinaus, fliichtete sich aber
nicht in die Ehemystik des Hugo von St. Viktor.

Pluralismus im Verstindnis der ehelichen Liebe

Zweifellos ist es sachgerecht, von einem echten Pluralismus im Verstandnis der
ehelichen Liebe in der Kirche des 12. Jahrhunderts zu sprechen. Der Hauptfrage-
punkt war, wie die erbstindlich verstandene und erotisch erfahrene Sexualitat in die
personale Ehegemeinschaft eingebaut werden konne.

Es gab eine in ihren Grundlagen einigermaflen gemeinsame kirchliche Auffas-
sung zu dieser Frage; der Hofkaplan Andreas konnte sie einer umworbenen Dame
entgegenhalten lassen. Diese Ehelehre weifl vom hohen natiirlichen (und iiberna-
tirlichen) Wert der Ehe als personaler Gemeinschaft. Problematisch ist ihr der
sexuell-erotische Bereich der Ehe. Das gilt auch schon, insofern er eine Schop-
fungswirklichkeit ist; wird er hier doch ausschliefilich als Mittel zur Fortpflanzung
gewertet. Es gilt aber vor allem, insofern er erotische Begehrlichkeit erlebt und als
ein nacherbsiindliches Ubel verstanden und gewertet wird. Als dieses Ubel glaubt
man sie aus der Ehe moglichst heraushalten zu miissen; noch weniger vermag man
sie in die Ehe zu integrieren.

Hugo von St. Viktor vertieft und spiritualisiert in mystischer Weise die persona-
le eheliche Liebes- und Lebensgemeinschaft. Aber gerade dadurch versucht er eine
Scheidung der so verstandenen Ehe und der geschlechtlichen Wirklichkeit zu
erreichen, und zwar sowohl hinsichtlich der geschopflichen Fortpflanzungsaufga-
be als auch und vor allem hinsichtlich des ,,Ubels“ der erotisch erfahrenen und
erbsiindlich verstandenen Begierlichkeit. Seine Vertiefung des personalen Ehever-
standnisses findet eine gewisse Parallele in der hofischen Liebe, allerdings im
auflerehelichen Bereich. Diese fithrt in den Bereich der auflerehelichen personalen
Begegnung auch die erotische Liebe ein, womit sie allerdings im vollen Gegensatz
zu Hugo steht.

Hugos Zeitgenosse Abalard hat dagegen in seinen friheren Schriften den
Versuch gemacht, die erotische Liebe in die eheliche Gemeinschaft zu integrieren.
Damit steht er gegen die zeitgenossische Ehelehre und vor allem gegen die Ideen
Hugos. Von der hofischen Liebe unterscheidet er sich, insofern er die erotische
Liebe zwar in die Mann-Frau-Beziehung integriert, diese Integration aber nur -
jedenfalls theoretisch — in der Ehe zulafit. :

816



Ebeliche Liebe

Die héfische Liebe strebt eine personale Mann-Frau-Beziehung an und integriert
in sie auch die erotische Liebe. Aber sie tut es nur auflerhalb der Ehe; darin steht sie
gegen Abilard, Hugo und die gesamte zeitgendssische kirchliche Ehelehre. Der
Griinde, so zu tun, mag es viele geben; die Frage bleibt, ob dazu auch die
weitgehende Verbannung der so negativ gewerteten erotischen Licbe aus der Ehe in
der zeitgendssischen Ehelehre ein Anlafl gewesen ist.

Es gab im 12. Jahrhundert in der Kirche einen wirklichen Pluralismus in der
Auffassung der ehelichen Liebe. Er war sowohl in den Theorien der Theologen wie
auch im verschiedenartigen Leben verschiedener Christen festzustellen. Alle
wollten Christen sein. Christentum ist nicht nur ein objektiv ,Gegebenes®,
sondern auch gelebtes Leben und daher auch stete ,Suche® — menschliche und
infolgedessen allerdings auch oft ,interessierte“ Suche.

ANMERKUNGEN

! J. Fuchs. Die Sexualethik des hl. Thomas von Aquin (Koln 1949).

* Aandreae Capellani Regii Francorum de Amore Libri Tres, hrsg. v. E. Trojel (Kopenhagen 1892, Miinchen 21964).
Eine moderne deutsche Ubersetzung besorgte H. M. Elster, Des kéniglich frinkischen Kaplans Andreas drei Biicher
iiber die Liebe (Dresden 1924).

* F. Schlbsser hat 1960 diese Intervention des Hofkaplans einer geschichtlich fundierten Analyse unterworfen: Die
Minneauffassung des Andreas Capellanus und die zeitgendssische Ehelehre, in: Zschr, f. dt. Philologie 79 (1960)
266-284. Zum Opus des Andreas Capellanus als ganzem vgl. F. Schlésser, Andreas Capellanus und das christliche
Weltbild um 1200 (Bonn *1962). Zur Geschichte der theologischen Diskussion um die eheliche Liebe vgl. die noch
immer wertvolle Studie von D. Lindner, Der usus matrimonii. Seine sittliche Bewertung in der katholischen
Moraltheologie alter und neuer Zeit (Miinchen 1929).

* De bono conjugali III, 3: PL 40, 373—396; hier 375 (vgl. Anm. 13).

> Adv. Jovinianum I, 49: PL 23, 293. ¢ Komm. zu Ezechiel VI, 18: PL 25, 173.

’ D. Lindner zit. fiir Deutschland Berthold von Regensburg (a. a. O. 142).

% Grundsitzlich ist heute die Jahrhunderte alte pessimistische Lehre von der ehelichen Liebe iiberwunden, Die
Enzyklika ,Casti connubii® vom 31. 12. 1930 anerkennt ausdriicklich Motivierungen der ehelichen Begegnung, die
eine Jahrhunderte alte Tradition auszuschliefen versucht hatte (DS 3718). In seiner beriihmten Ansprache vom
29.10. 1951 bejahte Papst Pius XII. ausdriicklich das Suchen des erotischen Erlebens der chelichen Begegnung mit
Worten, die Abilard entnommen sein kénnten (AAS 43, 1951, 835854, 851).

* Man vgl. dazu die Ausfiihrungen von M. Grabmann in: Speculum 7 (1932) 75-79, und A. J. Denomy in: Mediaeval
Studies 8 (1946) 197~149.

19 So Abilard in Ethica, seu Scito teipsum: PL 178, 633—678; hier konnte besonders 178, 639642 interessieren.
' Man lese die Problemata Heloissae: PL 178, 677730, zumal Problema Heloissae XLII: ebd. 723—730. Vgl. auch die
fiktive Briefsammlung Historia calamitatum: PL 178, 113-182.

* Hugos Ehelehre findet sich vor allem im Traktat ,De sacramento conjugii® (PL 176, 479—520) seines Hauptwerks
»De sacramentis christianae fidei“: PL 176, 173—618. Sie griindet sich auf sein fritheres Werk , De Beatae Mariae
Virginitate mit dem spiter beigefiigten vierten Kapitel (PL 176, 857—-876). Zum ganzen vgl. H. A. J. Allard, Die
cheliche Lebens- und Liebesgemeinschaft nach Hugo von St. Viktor (Excerpta ex Dissert. P. U. G., Sittard 1963).
¥ De bono conjugali III, 3: PL 40, 373-396, hier 375. ™ Suppl. 49, 2 ad 3.

817



