Thomas Kramm

Kirche und Inkulturation in der Dritten Welt

Das lateinische Christentum hat als Erbe des Imperium Romanum die Botschaft
vom einen Gott und Vater aller Menschen verbunden mit einer universalistischen
Konzeption der Weltherrschaft. Bis in die Neuzeit hinein bestimmte die Paralleli-
sierung ,ein Gott — ein Reich — ein Kaiser® das Verhiltnis von Kirche und Staat.
Selbst die Reformationskirchen gerieten sehr schnell in den Zwang, sich als
staatstragende Kraft zu bewahrheiten.

Mit dem Aufkommen neuzeitlich-liberaler Gesellschaftsformen und durch den
Zusammenbruch des europiischen kulturellen und zivilisatorischen Uberlegen-
heitsgefiihls nach Auschwitz und Treblinka wird heute zugleich das herrschende
kirchliche Einheitskonzept fraglich. Es hat seine politische Rolle verloren und ist
zum gesellschaftlichen Anachronismus geworden. Die Kirche muf den Anspruch
der Volker auf politische und kulturelle Eigenstindigkeit auch innerkirchlich
respektieren. Damit wird die Frage nach der Inkulturation des Christentums im
jeweiligen Kontext und nach der Eigenstindigkeit der Ortskirche zum Thema.

Die ekklesiologischen Innovationen des Zweiten Vatikanischen Konzils haben
seither zu tiefgreifenden theologischen Kontroversen gefiihrt, die andauern. Seine
Zuspitzungen erfihrt dieser konfliktreiche Prozefl der Rezeption eines neuen
Kirchenbegriffs in den Bereichen seiner Umsetzung in die Praxis. ,Die sakramen-
tale Begriindung christlicher Existenz“ (J. Ratzinger) fithrt die Kirche in den
Dialog mit den Religionen, in die Offnung fiir die kulturellen Werte der Mensch-
heit und die aktive Teilnahme am politischen Handeln. ,,Dialog*, ,,Inkulturation®
und ,ganzheitliche Befreiung® sind Kernfragen heutiger Theologie.

Epochen der Inkulturation des Christentums

Die Geschichte der Mission liest sich zugleich als Geschichte der Inkulturation
des Christentums, wenn man Riickschlige und Widerspriiche nicht aufier acht
lafe. Fiir die Jiinger Jesu selbst erschlof sich das Wort der Offenbarung einesteils
im Kontext der iiberlieferten alttestamentlichen Verheiflung (Emmausjiinger),
anderenteils im konkret-politischen Kontext des Widerstands gegen das rémische
Joch (Kindermord des Herodes).

Die christliche Mission unter Nichtjuden (,,Heidenmission®), die unmittelbar
nach Pfingsten ihren Anfang nimmt und bleibend mit dem Namen Paulus

818



Kirche und Inkulturation in der Dritten Welt

verbunden ist, bedeutet eine erste Offnung der Botschaft Jesu fiir eine andere
Kultur. Die Begegnung und Auseinandersetzung mit dem Gedankengut der
griechisch-rémischen Welt fithrt zu neuen Glaubensfragen und -antworten, die
teilweise schon die Theologie des Neuen Testaments bestimmen, in der frithchrist-
lichen Dogmenentwicklung dann ihren Hohepunkt und Abschluf} finden. Aber
nicht nur die Heilsbedeutung Jesu Christi steht in diesem Prozef} der Inkulturation
zur Debatte, das Kirchenverstindnis selbst bedurfte der Klirung, ihre innere
Struktur (Amt und Leitungsvollmacht) ebenso wie ihr Verhiltnis zum Staat, zum
Kult und zu den Fremdreligionen.

Als nichster Schritt im Inkulturationsprozef§ ist das Vordringen der Kirche in
den Kulturraum der germanischen Vélker festzuhalten. Der Ubergang des Evange-
liums in die germanische Welt bleibt nicht ohne Riickwirkungen auf Recht,
Liturgie und Glaubenslehre der Kirche. Mit der Frankenherrschaft war ein
Imperium Christianum geschaffen, das sich als Erbe der geschichtstheologischen
Rolle Roms, als Institution mit gottlichem Sendungsauftrag fiir alle Vélker
verstand. Die Bedeutung Roms als Symbol der Einheit des ,,Christlichen Abend-
lands* wichst und bleibt auch unangetastet durch die spateren Auseinandersetzun-
gen zwischen Papst und Kaiser.

Welche konkreten Wandlungen das germanische Element im Christentum
bewirkte, ist weniger augenfillig, als dies im Ubergang in die griechisch-romische
Welt der Fall gewesen war. Die romische Kultur war dem viele Volker umfassen-
den Germanentum in der destabilisierten Situation der Vélkerwanderung an
Beharrung tiberlegen, so dafl mit der Mission ein stark romanisierender Einfluff auf
das Germanentum ausging.

Wihrend also die ,erste Grenziiberschreitung® aus der Dynamik der apostoli-
schen Verkiindigung noch von grofier Offenheit war fiir die Begegnung mit dem
griechisch-romischen Kulturraum, so wird jetzt erstmals der christliche Glaube als
ein Kulturgut, als romisches Erbe, als religiose Institution mit politischem
Anspruch weitergegeben. Voraussetzung fir den missionarischen Erfolg ist in
dieser Lage die gegenseitige Annahme der Kulturen mit der Folge ihrer beiderseiti-
gen Wandlung. i

Eine neue Epoche der Inkulturation ist das Zeitalter der Entdeckungen.
Insbesondere die Mongolenfahrten der Franziskaner und Dominikaner im
13. Jahrhundert sind bewundernswerte Beispiele kluger und mutiger Erschliefung
fremder geographischer und kultureller Rdume. Auch an die Kiisten Westafrikas
folgen die Missionare den spanischen und portugiesischen Entdeckern. Es gibtaber
keine systematische Missionierung, und die meflbaren Bekehrungserfolge sind
gering. Die Krifte des ,,Christlichen Abendlands“ sind in der Abwehr des Islam
durch kriegerische Auseinandersetzung gebunden. Durch den Islam nach Osten
und Stiden abgeriegelt, unternimmt das Abendland gewaltige Anstrengungen, mit
Hilfe der Seefahrt diese Umklammerung zu durchbrechen.

819



Thomas Kramm

Spanien und Portugal waren die groflen Seemichte der Zeit. Als katholische
Koénigreiche betrachteten sie sich als ,, Vikare“ des Papstes in den neu eroberten
Gebieten. Da der Papst keinen anderen politischen Arm als den der kolonisieren-
den Michte besafi, iibertrug er diesen das sogenannte Missionspatronat. Im Streit
der Grofimichte um die Einfluflbereiche teilte er Rechte und Pflichten zu. So stand
die gesamte Missionsarbeit im 16. Jahrhundert unter staatlicher Leitung und
Kontrolle. Von Anfang an waren die Orden Trager der Missionsarbeit. Ab 1570
beteiligte sich auch der 1534 von Ignatius von Loyola gegriindete Jesuitenorden an
der Missionierung Lateinamerikas. Das System des Missionspatronats entartete
bald zu einem Werkzeug der Kolonialpolitik. Der Kampf vieler Missionare gegen
die riicksichtslose Ausbeutung der Eingeborenen war dadurch blockiert, das
Christentum allmihlich zu einem integralen Bestandteil der Kolonialgesellschaft
geworden, fest verkniipft mit dem Herrschaftsapparat der iberischen Kronen.

Schon im ersten Ansturm hatten die Konquistadoren die alten Hochkulturen der
Inkas und der Azteken vollstindig vernichtet. Die in ein Gebiet einziehenden
Truppen hinterlieflen jeweils eine Proklamation, in der die Bewohner unter
Androhung der Versklavung oder der Todesstrafe zur Annahme des Christentums
und zur Anerkennung des spanischen Konigs aufgefordert wurden. Die Missiona-
re, die bald folgten, waren natiirlich — da diese Kulturen bisher nicht bekannt waren
— nicht vorbereitet und waren generell den Problemen, die durch die plétzliche
Ausweitung des Weltbilds auftraten, nicht gewachsen. Das gilt wohl allgemein fiir
die geistige Situation der Zeit. Nicht einmal das Konzil von Trient (1545-1563)
befafite sich mit dieser neuen Problematik. Die Frage nach dem Heil der
Nichtchristen stellte sich nunmehr unter anderen Voraussetzungen; doch zunichst
griff man auf die alten Antworten zuriick, taufte so rasch und soviel man konnte
und achtete wenig auf das Maf der tatsichlichen Verchristlichung.

Die Missionserfolge waren erstaunlich grof§ und gingen rasch vonstatten, aber
sie erwiesen sich als oberflichlich. Die traditionellen Glaubensvorstellungen
hielten an. Es wird iiberliefert, daff unter den Altiren und Kreuzen heimlich die
alten Idole vergraben wurden, um so unter dem Schein christlicher Frommigkeit
den alten Gottern huldigen zu konnen. Der Kampf der Missionare gegen die
uberlieferten Brauche fiihrte nur zu einer Verdringung in den Geheimkult. Zu
stark war bei den Menschen das Bewufltsein fir die Kontinuitit der eigenen
Geschichte und Religion.

Bis in die Gegenwart macht sich das Versiumnis bemerkbar, die altmexikanische
Uberlieferung christlich zu adaptieren. Noch heute ist der Katholizismus durch-
drungen von nichtchristlichen Glaubensvorstellungen itiber verzauberte Orte,
Idole, Seelenverlust und bedrohliche Krifte. Die Furcht vor lebensbedrohenden
Michten und die Praktiken ihrer Versohnung sind die entscheidenden Komponen-
ten der uiberlieferten Religiositit. Sie haben zutiefst auch die Art und Weise der
Inkulturation des Christentums bestimmt. Die Passionsfrommigkeit — tiéfstes

820



Kirche und Inkulturation in der Dritten Welt

Mitleiden mit dem geopferten Christus und persénlicher Nachvollzug der Passion
— stehen so sehr im Mittelpunkt des religiosen Lebens, daff dariiber die Freude des
Osterereignisses verdunkelt wird. Aber nicht nur auf das Erbe aztekischer
Weltanschauung ist dieses Ubermaf} an Kreuzesverehrung zuriickzufithren, es ist
auch eine unmittelbare Folge der missionarischen Unterweisung, die das Kreuz als
wirksames Zeichen gegen die Macht der Dimonen eingefiihrt hat. Aber auch das
Christentum war und ist in seiner Symbolik nicht ganz vom magischen Denken
befreit, und was als Kraft gegen heidnischen Mifibrauch gedacht war, wird statt
dessen zum neuen Kultsymbol und besetzt den Platz der alten Idole. Auch der
Einfluf} der spanischen Mystik hat die Gestalt des lateinamerikanischen Christen-
tums mitgepragt.

Der Weg der kulturellen Anpassung wurde in Indien und China beschritten. In
Matteo Ricei (1552-1610) und Roberto de Nobili (1577-1656) hat diese Missions-
epoche ihre groflen Personlichkeiten gefunden. Die geistige und politische Situa-
tion des Abendlands war aber diesen Bemithungen um ein authentisches Christen-
tum nicht glinstig. Die Mission in China scheiterte an den innerkirchlichen
Streitigkeiten um den rechten Weg der Inkulturation.

Die Mission des ausgehenden 19. und des beginnenden 20. Jahrhunderts
schlieflich kann auch nicht leicht in ithren Erfolgen um Inkulturation des Christen-
tums dargestellt werden. Das neue, auf nationalistischem Gedankengut griindende
Sendungsbewufitsein des Westens ist eine Verbindung von kolonialen Interessen
und christlicher Eschatologie mit missionarischer Stofikraft.

Den Entdeckern folgten unmittelbar die Missionare und diesen wiederum die
Kolonialherren. Die Missionare taten sich schwer im Verstandnis der traditionellen
Kulturen, und wenn es auch viele wissenschaftlich brauchbare Untersuchungen
iiber die sozialen und religiésen Institutionen der missionierten Volker gegeben
hat, so fithrten doch die bekannten Voreingenommenheiten meist zu einer falschen
Interpretation und rein negativen Auswertung der Erkenntnisse. Grundlegende
Forderungen an die ethnologische, kulturgeschichtliche und linguistische Vorbil-
dung der Missionare wurden erst verwirklicht, als die koloniale Ara threm Ende
entgegenging. :

Wirkungsgeschichtlich betrachtet haben diese teils hellen, teils dunklen Epochen
der missionarischen Ausbreitung der Kirche insgesamt das Selbstverstandnis der
Kirche tiefgreifend verindert und den Boden bereitet fiir eine in der Vielheit der
Kulturen prisente Weltkirche. Die neue Situation lafit sich folgendermafien
skizzieren:

1. Die Kirche ist nicht mehr europiisch, sondern im wahren Sinn des Wortes
»Weltkirche“. Nur noch ein Drittel der Katholiken lebt in Europa, und nur noch
ein Drittel aller Bischofe ist europiischer Herkunft. Die fritheren Missionsgebiete
sind zu selbstindigen Ortskirchen geworden, was eine Pluralitit der christlichen
Lebensformen und des christlichen Denkens faktisch selbstverstindlich macht.

821



Thomas Kramm

Die Fakten wirken normativ. Die Kirche hat realisiert, daff das Evangelium nicht
an eine bestimmte Kultur ,,und an kein besonderes politisches, wirtschaftliches und
gesellschaftliches System® gebunden ist!.

2. Die Bemiihungen um eine Inkulturation des Christentums auf der Ebene
eigenstandiger Ortskirchen wurden durch das Zweite Vatikanische Konzil und
durch die Papste seit Johannes XXIII. gutgeheiflen. Die Mitte der 70er Jahre
erhobene Forderung von Bischof Peter Sarpong aus Ghana, nicht Afrika solle
christianisiert, sondern das Christentum solle afrikanisiert werden, war ein damals
erstaunlicher Beweis dafiir, welchen Stellenwert die Inkulturation im Leben der
romischen Kirche erlangt hatte.

3. Neue Wege sind beschritten worden, das Verhiltnis des Christentums zu den
groflen Weltreligionen zu bestimmen, die Religionen theologisch zu wiirdigen und
Moglichkeiten des Dialogs zu eréffnen. Auch die Mission der Gegenwart versteht
sich als dialogisches Geschehen.

4. Die gemeinsame Suche nach Grundsitzen fiir ein christliches Leben unter den
Bedingungen der Gegenwart hat auch die alten konfessionellen Gegensitze
tiberbriickt. Eine Okumene ist in Gang gekommen, die das 19. Jahrhundert noch
aus religioser Uberzeugung fiir unmoglich gehalten hitte.

5. Das Christentum sieht heute seine heilsgeschichtliche Aufgabe ohne Uber-
heblichkeit. Es fiihlt sich dem Menschen als ,homo religiosus“ verbunden und
erkennt in allem Religiosen ein Suchen nach Gott. Um so mehr fiihlt sich die Kirche
zum Zeugnis fir den Gott der Menschenliebe herausgefordert. Mit der klaren,
zuversichtlichen Erkenntnis aus dem Evangelium, daff Gott sein Heil unter allen
Menschen wirkt, wandelte sich nicht nur das Motiv der Mission. Auch das
Gottesbild selbst verinderte sich in Richtung auf das Bild des erlésenden und
befreienden Gottes.

Diese Entwicklungen sind nicht zuletzt Riickwirkungen und Auswirkungen
einer missionarischen Epoche, durch welche die Kirche aus (selbstgesetzten und
auferlegten) Verengungen herausgefithrt wurde. Nach dem Abreiflen der Kirch-
hofsmauern in einer Zeit des expansiven Europiismus gibt es heute kein Zurtick
mehr zu den alten Formeln und Symbolen. Die Probleme der gemeinsamen
Sprache in Recht, Liturgie und Dogma sind nur durch dauerhafte Einrichtungen
des innerkirchlichen Dialogs zu 16sen. Das Papsttum hat sich als sichtbares Zeichen
der Einheit gewandelt, im Dienst der Verbindung der Ortskirchen untereinander
neue Funktionen iibernommen. Der Bischof versteht sich nicht mehr als papstli-
cher Delegat, sondern als Reprasentant der Ortskirche in den Beziehungen zu den
Mitbischofen und dem Bischof von Rom. Dies sind die Kennzeichen einer
spostkolonialen“ Kirche, die sich stets unterwegs weif}, eine ,,Zelt-Kirche® sein
will unter den Volkern. In diesem Selbstverstindnis liegt thre neue missionarische
Kraft.

822



Kirche und Inkulturation in der Dritten Welt

Die einheimische Ortskirche — Bestandsaufnahme und Zielsetzungen

1. Inkulturation des Christentums in Afrika

Seit dem Beginn dieses Jahrhunderts ist die Anzahl der Katholiken in Afrika, vor
allem in den schwarzafrikanischen Staaten, erstaunlich gewachsen. Dieser Mis-
sionserfolg, der zu 60 Millionen Katholiken (12 Prozent der Bevolkerung Afrikas)
gefithrt hat, kann nicht dariiber hinwegtiuschen, daf die katholische Kirche in
Afrika immer noch ein sehr europiisches Gesicht trigt. Bei der geschichtlichen
Verkniipfung der Missionierung mit der europiischen Kolonialisierung ist dies
nicht eigentlich verwunderlich. In dem Maf, in dem die Verantwortung fiir die
katholische Kirche in Afrika an afrikanische Bischéfe, Priester und Theologen
libergegangen ist, mehren sich die Anstrengungen, der Kirche in Afrika ein
afrikanisches Gesicht zu geben. Kardinal Malula von Kinshasa hat diese Aufgabe
lapidar so umrissen: ,Gestern noch haben die auslindischen Missionare Afrika
christianisiert, heute werden die Schwarz-Afrikaner das Christentum afrikani-
sieren.“?

1975 hat die Gesamtafrikanische Bischofskonferenz (SECAM) eine Inkarnation
des Christentums in Afrika gefordert, die durch die Inkulturation der christlichen
Botschaft in afrikanisches Gedankengut vorangebracht werden solle. Ausdriick-
lich lehnten die afrikanischen Bischofe dabei eine blofle Anpassung an afrikanische
Brauche und Vorstellungen als nicht ausreichend ab, um die geforderte Afrikani-
sierung zu erbringen. In der Umsetzung dieser Aufgabe der Inkulturation ist eine
eigenstandige afrikanische Theologie entstanden. In Schwarzafrika hat sie ethnolo-
gische und philosophische Vorarbeiten von Missionaren (z. B. der Bantu-Philoso-
phie von P. Tempels) aufgegriffen und eigenstindig weitergefiihrt. Ausgangspunkt
fir eine Beschaftigung mit den traditionellen afrikanischen Religionen ist die Frage
nach der Bedeutung der Ahnen, deren religiose Vorstellungen im Licht des eigenen
christlichen Glaubens und einer Theologie der Religionen auf ihren Heilswert
gepriift werden. Dabei geht es um die Untersuchung des Gottesbegriffs, von
Gebets- und Opfertexten, des Geisterglaubens und der religidsen Weltsicht
gewohnlich eines einzelnen Stammes oder Stammesverbands, z. B. fiir die Mossi in
Burkina Faso (G. M. Kalmogo) oder die Vodun in Benin (B. Adoukonou). Weit
iiber Zaire hinaus bekanntgeworden ist das Zentrum fiir Studien afrikanischer
Religionen (CERA) an der katholischen Fakultit in Kinshasa, das systematisch die
Begegnung mit afrikanischer Religiositit und Spiritualitdt sucht. Durch Publika-
tionen und Fachkongresse flielen die Ergebnisse dieser Forschung in die theologi-
sche und pastorale Arbeit der katholischen Kirche in Afrika ein.

Besonderes Gewicht kommt den vielen afrikanischen Unabhingigen Kirchen
zu, die auf vielfiltige Weise eine Verkniipfung und Verschmelzung von Christen-
tum und afrikanischer Religiositit zeigen. Auf der einen Seite signalisieren sie der
katholischen Kirche in Afrika die Dringlichkeit der Aufgabe einer Inkulturation

823



Thomas Kramm

des Christentums und weisen auf die Versaumnisse im Erscheinungsbild, in der
Liturgie und der Pastoral der katholischen Kirche hin, die das Wachstum dieser
Gruppen begiinstigten. Zum anderen lafit sich an den Fehlformen und synkretisti-
schen Verirrungen dieser Unabhingigen Kirchen ablesen, wohin eine zu starke
Afrikanisierung ohne hinreichende theologische Reflexion fithren kann.

Ein grofles Problem in der Begegnung der katholischen Kirche mit den
traditionellen afrikanischen Religionen und der afrikanischen Kultur liegt darin,
dafl der Einflufl der Sikularisierung und Modernisierung die Bedeutung und
Relevanz dieser authentisch afrikanischen Weltsicht immer mehr in Frage stellt. In
Kreisen afrikanischer Theologen wird von einer ,anthropologischen® und einer
okulturellen Armut® gesprochen, mit der die Verluste an menschlicher Identitit
und die kulturelle Verarmung in Afrika im Gefolge der kolonialen bzw. neokolo-
nialen Ausbeutung, der politischen Mifiwirtschaft, der wirtschaftlichen Abhingig-
keit, der zunehmenden Verstidterung und Industrialisierung gekennzeichnet
werden, die alle zusammen die Erreichung und Bewahrung einer afrikanischen
Identitit bedrohen.

2. Inkulturation des Christentums in Asien

Sucht man nach einem Charakteristikum fiir die katholische Kirche in Asien, so
1st dies zweifellos die Aufgabe des interreligiosen Dialogs®. Mit einem Anteil von
gerade 2,6 Prozent der Bevolkerung stellen die Katholiken in Asien eine kleine
Minderheit dar, die sich den grofien Weltreligionen wie Hinduismus, Buddhismus,
Islam, Taoismus und Schintoismus gegeniibersieht. Die 1972 gegriindete Vereini-
gung von asiatischen Bischofskonferenzen (FABC) hat sich die Forderung des
interreligiésen Dialogs als besondere Aufgabe gestellt. Das Biiro fiir interreligiose
Angelegenheiten (BIRA) hat fiir Bischofe und Theologen eine Reihe von Semina-
ren veranstaltet, bei denen die Problematik des Dialogs mit dem Buddhismus (1979
in Thailand), des Dialogs mit dem Islam (1979 in Malaysia und 1983 in Varanasi)
und des Dialogs mit dem Hinduismus (1982 in Indien) behandelt wurde. Bei diesen
Seminaren ging es darum, die theologischen Voraussetzungen des Dialogs in ihrer
Bedeutung fiir Asien zu sehen, eine Bestandsaufnahme der bestehenden Kontakte
zu den anderen Religionen zu machen, sich um die Verbreiterung der Basis dieses
Dialogs zu kiimmern, der tiber den Kreis der Experten auf die Priester, die
Theologiestudenten, die Lehrer und Katecheten bis hin zu den einfachen Gliubi-
gen auszudehnen sei. Der Erziehung zum Dialog haben sich die asiatischen
Bischofe besonders gewidmet und hierfiir Handbiicher und Informationsmaterial
erarbeiten lassen.

Bei der letzten Vollversammlung der FABC in Bangkok 1982 haben die
asiatischen Bischofe die Verpflichtung zum Dialog fiir die asiatische Kirche
deutlich bestitigt. Sie erkennen an, daff Gott sich seit undenklichen Zeiten den
asiatischen Volkern geoffenbart hat, und dafl aus der Antwort auf das Wirken des

824



Kirche und Inkulturation in der Dritten Welt

Heiligen Geistes die Glaubensgemeinschaften entstanden sind, die die gesellschaft-
liche, kulturelle und religiése Geschichte Asiens bestimmt haben. Die Katholiken
Asiens erfahren ihre primire menschliche und religidse Zugehorigkeit zu diesen
Gemeinschaften. Sie befinden sich in gemeinsamer Pilgerschaft und Suche nach
dem Absoluten und der Wahrheit mit den Angehorigen dieser Religionen. Die
Form der christlichen Prisenz in Asien ist fiir sie daher der Dialog. Die Erklirung
schliefic: ,Unsere doppelte Zugehorigkeit — die zu unserer Kultur und die zu
unserem christlichen Glauben - ist nicht eine Nebeneinanderstellung, sondern sie
ist in der Tiefe unseres Seins zusammengefiigt zu einer lebendigen Synthese in
unserer Spiritualitdt, in unserer Theologie, in unserem Gebetsleben und unserem
Lebensstil. Letztlich kann nur so eine Gemeinschaft des Glaubens in Asien
aufgebaut werden. Deshalb ist dieser Dialog ein unverzichtbares Element fiir den
Aufbau unserer christlichen Gemeinschaften auf allen Ebenen.“*

Die eigentliche Praxis des interreligiosen Dialogs ereignet sich in Dialogzentren,
Instituten und auf Zusammenkiinften in den verschiedenen asiatischen Lindern. In
Indien hat der christlich-hinduistische Dialog seit den Jahren des Zweiten Vatikani-
schen Konzils stark zugenommen. Einen breiten Raum nimmt der Dialog in der
Gesellschaft ein, bei dem Christen und Hindus sich gemeinsam mit Fragen der
Gesellschaft, der Entwicklung, der Gesundheitsfiirsorge und dhnlichen gemeinsa-
men Problemen auseinandersetzen. Nicht direkt verbunden mit diesen Dialogbe-
gegnungen, doch von ihnen inspiriert und befruchtet, sind die Versuche einer
Inkulturation des Katholizismus in Indien auf den Gebieten der Liturgie, des
Gebets und des religiosen Brauchtums. Hier stellen sich auch am ehesten die
Fragen, wie weit eine Anndherung an hinduistische Vorstellungen und Briuche
gehen kann, ohne die Identitit und Wahrheit des christlichen Glaubens zu
tangieren.

Da der Islam in den verschiedenen Lindern Asiens ein oft recht unterschiedli-
ches Gesicht zeigt, stellt sich die Situation des christlich-islamischen Dialogs auch
sehr verschieden dar. Im Vorderen Orient ist wegen der politischen Spannungen so
gut wie kein Dialog moglich. In Indien dagegen gibt es zwischen Katholiken und
Muslimen, die beide in unterschiedlicher Weise eine religiose Minderheit darstel-
len, viele Berithrungspunkte und gute Kontakte. Eine Vereinigung fiir islamische
Studien (ISA) versucht, auf katholischer Seite die Dialogarbeit zu koordinieren. In
Indonesien, dem zahlenmiflig grofiten islamischen Land der Welt, bestehen
zwischen der katholischen Kirche und dem Islam viele langjihrige Verbindungen,
die in jiingster Zeit durch islamische Erneuerungsbewegungen gefihrdet erschei-
nen. Dem christlich-islamischen Dialog auf den Philippinen kommt insofern eine
besondere Bedeutung zu, weil die Philippinen das einzige Land darstellen, in dem
die Katholiken mit 85 Prozent in der Mehrzahl sind. Belastet wird das Verhiltnis
zu den Muslimen, die vier Prozent der Bevolkerung ausmachen, durch die politisch
bestimmten Auseinandersetzungen. Die katholischen Bischofe von Mindanao, wo

58 Stimmen 203, 12 825



Thomas Kramm

die Mehrzahl der Muslime wohnt, bemiihen sich, durch Hirtenbriefe, Studientage
fiir Priester und Laien sowie Handreichungen fiir den christlich-islamischen
Dialog das Verstindnis fiir die Notwendigkeit einer Verstindigung und Versoh-
nung mit den Muslimen zu verbreiten. Auch Papst Johannes Paul IT. hat bei seinem
Besuch 1981 die Notwendigkeit dieses Dialogs unterstiitzt.

Der Buddhismus begegnet als Dialogpartner der katholischen Kirche in Asienin
zwei Erscheinungsformen, die sich geographisch auf Siidostasien fiir den Therava-
da-Buddhismus und Ostasien fiir den Mahayana-Buddhismus erstrecken. Auf Sri
Lanka, dem Kernland des Theravada-Buddhismus, war die christlich-buddhisti-
sche Begegnung lange von der Hypothek des Kolonialismus belastet gewesen. Das
nationale Priesterseminar in Kandy bemiiht sich, in der Ausbildung der Priester
Kenntnisse der Grundlehren des Buddhismus zu vermitteln, um die Priester fiir
den Dialog vorzubereiten. Das Dialogzentrum , Tulana“ hat zum Ziel, den Dialog
unter den Fachleuten zu fordern und dariiber hinaus konkrete Probleme der
Entwicklung auf dem sozialen Sektor, die Katholiken und Buddhisten in gleicher
Weise betreffen, zu behandeln. In Thailand hat das gute Verhiltnis zwischen
Katholiken und Buddhisten in jiingster Zeit durch Aktivititen von buddhistischen
Gruppen gelitten, die sich durch die Bemithungen um Inkulturation und Dialog
seitens der katholischen Kirche bedroht sehen. In Ostasien ist Japan ein Zentrum
des christlich-buddhistischen Dialogs geworden. Zu nennen sind Begegnungen mit
dem Zen-Buddhismus, die zunichst von Missionaren (H. Enomiya-Lasalle, H
Dumoulin, W. Johnston) begonnen und dann von Japanern (Oshida, Kadowaki,
Okumura) aufgegriffen und weiterentwickelt wurden. Studienzentren fiir das
Studium der Religionen und den Dialog in Tokio (Sophia Universitit und Oriens
Institut) und in Nagoya (Nanzan Institut) helfen, Grundlagen fiir den Dialog zu
erarbeiten und den Austausch unter Fachleuten zu erméglichen.

Bei der Vielzahl von Gesprichspartnern und den jeweils sehr verschiedenen
ortlichen Gegebenheiten lassen sich nur sehr formal Gemeinsamkeiten in der
Thematik des christlich-buddhistischen Dialogs aufzeigen. Bei den Fragen der
Lehre geht es um die Problematik der Wiedergeburt, der Frage nach Gott, des
Leids und der Frage des Heils. In der Ethik geht es um die Beziehung zwischen der
christlichen Liebe und dem buddhistischen Begriff des Mitleids. Starke Beriih-
rungspunkte ergeben sich auf dem Gebiet der Spiritualitdt, der Meditation und der
Mystik. Besonders vielversprechend haben sich die Begegnungen zwischen christ-
lichen und buddhistischen Monchen entwickelt, die in Zusammenarbeit mit dem
Sekretariat fiir die Nichtchristen veranstaltet wurden. 1979 waren Monche aus der
Tradition des Zen-Buddhismus fiir einige Wochen Giste in verschiedenen Klo-
stern Westeuropas. 1983 unternahmen christliche Ménche einen ebenfalls mehr-
wochigen Gegenbesuch in buddhistischen Kléstern in Japan. Auf der Grundlage
des gemeinsamen Zusammenlebens im Rahmen einer bestimmten monasuschen
Tradition kam es zu sehr tiefgehenden Begegnungen.

826



Kirche und Inkulturation in der Dritten Welt

3. Inkulturation des Christentums in Lateinamerika

Die Vollversammlung des lateinamerikanischen Episkopats in Puebla (1979) hat
als eine der pastoralen Optionen der lateinamerikanischen Kirche die ,Evangelisie-
rung der eigenen Kultur in Gegenwart und Zukunft“ genannt (vgl. Schluidoku-
ment von Puebla, No. 394—443). Wenn dabei von einer ,lateinamerikanischen
Kultur“ gesprochen wird, so ist darunter die Mischkultur zu verstehen, die aus der
Begegnung zwischen spanisch-portugiesischer Kultur mit den prikolumbiani-
schen, urspriinglich sidamerikanischen Kulturen und den afrikanischen kulturel-
len und religiosen Einfliissen entstanden ist. Die Aufgabe, sich gegen die drohende
Zerstorung kultureller Werte und kultureller Identitit durch duffere Einflisse oder
verfremdende Nachahmung importierter Lebensformen zu wenden, wird von den
Bischofen Lateinamerikas neben die Aufgabe gestellt, die wirtschaftliche Ausbeu-
tung und politische Unterdriickung zu bekimpfen.

Die Ausrichtung der lateinamerikanischen Theologie in der Form der Befrei-
ungstheologie hat den Akzent mehr oder weniger einseitig auf die sozio-6konomi-
schen Aspekte der Unterdriickung und entsprechend auch der Befreiung gerichtet.
Schon in der Diskussion im Rahmen der Okumenischen Vereinigung von Dritte-
Welt-Theologen (EATWOT) ist den lateinamerikanischen Theologen von ihren
afrikanischen und asiatischen Kollegen das Fehlen der kulturellen und religiosen
Komponente bei der Untersuchung des Kontextes, in dem die Botschaft des
Evangeliums in Lateinamerika verkiindet werden mufi, vorgehalten worden. Es ist
daher kein Zufall, dafl die lateinamerikanischen Bischofe neben der ,,Option fir die
Armen®, das heiflt dem Einsatz fiir die soziale Gerechtigkeit, fiir Menschenrechte
und Abbau von Ausbeutung, sich fiir die Evangelisierung der lateinamerikanischen
Kultur engagieren. ,Das allgemeine Ziel der Evangelisierung unserer lateinameri-
kanischen Kirche muf die stindige Erneuerung und Umformung unserer Kultur
im Geiste des Evangeliums sein, d. h. das Evangelium mufl die Werte und
Maflstibe der Kultur durchdringen, damit die Strukturen, in denen Menschen
leben. .., in vollerem Sinn menschlich werden“ (Dokument von Puebla, Nr. 395).

Die Kirche in Lateinamerika sieht sich in der Auseinandersetzung mit Kréften
des Kapitalismus und Liberalismus auf der einen und dem marxistischen Kollekti-
vismus auf der anderen Seite. Als Gegengewicht gegen diese Krifte, denen beiden
gemeinsam ist, daf sie einen Sikularismus vertreten, setzt sich die Kirche fur die
Volksfrommigkeit in Lateinamerika ein. Auch die Theologen in Lateinamerika
entdecken in zunehmendem Maf die Volksfrommigkeit als ernst zu nehmenden
Faktor, der lange von den Eliten geringgeschitzt wurde. Diese Geringschitzung
hat zu einem Anwachsen von autochthonen Kulturgruppen und Formen ur-
spriinglich afrikanischer oder indianischer Religiositat (Condomblé, Wodu, Um-
banda) gefiihrt, dhnlich der Entstehung der Unabhingigen Afrikanischen Kirchen.
Angesichts der Gefahrdung des lateinamerikanischen Volkskatholizismus durch
den Ubergang von der Agrargesellschaft zur stadtisch-industriellen Gesellschaft

- 827



Thomas Kramm

sieht die Kirche Lateinamerikas ihre Aufgabe in einer pastoralen Pidagogik,
»durch welche der Volkskatholizismus vom Evangelium her aufgegriffen, geliu-
tert, vervollstindigt und wirkkraftig gemacht wird... Dazu ist eine Kenntnis der
Symbole, der stummen, nicht-verbalen Sprache des Volkes erforderlich, damit es
gelingt, in einem kraftvollen Dialog die Frohe Botschaft neu mitzuteilen“ (Doku-
ment von Puebla, Nr. 557).

Das neue Selbstverstindnis der Kirche als Weltkirche

Das Bild von der selbstindigen, gesellschaftlich-politisch autonom handelnden,
um eigene pastorale Wege bemiihten Ortskirche ist heute die Grundlage und der
Ausgangspunkt fiir Modelle der Kircheneinheit in weltkirchlicher Perspektive. Die
durch die vergangene absolutistische Konzeption der papstlichen Gewalt lange
vergessene Autonomie der Bischofskirche, der Respekt vor dem kulturellen Erbe
der Volker und Nationen, das briiderliche Gesprich zwischen Ost- und Westkir-
che nach tausendjihriger Ignorierung, diese und andere Entwicklungen mehr sind
Zeichen fiir eine neue Ordnung des kirchlichen Lebens und fiir ein neues Modell
der Einheit der Weltkirche, das die Vielfalt der Vélker und Kulturen beriicksich-
tigt. Diese Entwicklung ist von grofiter Bedeutung fiir die Zukunft des Christen-
tums im Ubergang ins nichste Jahrtausend.

ANMERKUNGEN

! Zweites Vatikanisches Konzil, Gaudium et Spes 42.
? Zit. nach P. Zoungrana, Afrikas Beitrag zur Theologie in der Kirche, in: Bibel und Kirche 1980, H. 3, 78—89, 86.
* Vgl. zum Folgenden G. Evers, L. Wiedenmann, Kirche im Dialog mit den Hochreligionen Asiens (Aachen, o. J.
[1984]).
* FABC Papers, Nr. 32 (1982) 40f.

Der Beitrag geht auf ein Referat beim 35. Internationalen Kongrefl ,Kirche in Not® in Konigstein/Ts. zuriick.
Samtliche Referate werden in einem Dokumentationsband (KongreR-Band 33) erscheinen.

828



