Helmut Witetschek
Das Uberleben der Kirche unter dem NS-Regime

Die Kirche im Spannungsfeld zwischen staatsbiirgerlichen Pflichten
und Glaubenszeugnis

Nur die katholische Kirche und die ,,intakten® Evangelisch-Lutherischen Landes-
kirchen von Hannover, Wiirttemberg und Bayern blieben auch nach der totalen
Niederlage des NS-Regimes voll funktionsfihig. Wie die katholische Kirche im
Spannungsfeld zwischen staatsbiirgerlichen Pflichten und ihrem gbttlichen Sen-
dungsauftrag unter zahlreichen Opfern iiberlebte, soll Gegenstand der nachfolgen-
den Darstellung sein. In geraffter Form ist bei diesem Versuch einer Bestandsauf-
nahme der Blick zu richten: 1. auf die Kirche und ihre Standortbestimmung 1933
bis 1934 und 2. auf den Kirchenkampf mit seinen Opfern von 1934 bis 1945.

Die Kirche und ihre Standortbestimmung von 1933—1934

Wie stellte sich die katholische Kirche 1933 dar? Nach der Volkszihlung vom 16.
Juni 1933 bekannten sich von den 65,2 Millionen Deutschen 21,2 Millionen zur
rémisch-katholischen Kirche. Von diesem knappen Drittel waren 62,4 Prozent
praktizierende Katholiken, also 13,2 Millionen. Von diesen 62,4 Prozent haben
rund zwei Drittel das Zentrum und die Bayerische Volkspartei (BVP) gewihlt!.
Die innerkirchliche Solidarisierung dieser 5,3—5,4 Millionen Katholiken kam in
einem weitverzweigten und regen Vereins- und Verbandsleben zum Ausdruck.
Mit thnen wirkte das Zentrum und die BVP eng zusammen. Diese Katholiken
standen mit ihren Bischofen und Priestern dem Nationalsozialismus in einer
nahezu geschlossenen Front gegeniiber. Die ablehnende Haltung des Episkopatsin
der Pastoralanweisung von 1931 wurde im August 1932 erneut bekriftigt. An
dieser Haltung inderte zunichst auch die Machtiibbernahme durch Hitler nichts.
Obwohl der Aufruf der Regierung vom 1. Februar 1933 zur Wahl am 5. Mirz mit
seinem Bekenntnis zum Christentum sowohl Rom als auch viele Christen nicht
unbeeindruckt lief}, bezog der Wahlaufruf der katholischen Organisationen vom
17. Februar klare Position. Er fiihrte zum Verbot zahlreicher Zeitungen®.

Fritz Gerlich und Pater Ingbert Naab, die in threm , Illustrierten Sonntag® bzw.
im ,,Geraden Weg* seit 1931 gegen Hitlers Nationalsozialismus ankimpften,
schirften erneut die Gewissen der Wiahler. In der ersten Mirz-Ausgabe 1933,

829



Helmut Witetschek

unmittelbar nach dem Reichstagsbrand vom 27. Februar, gab Pater Ingbert Naab
seinem letzten Aufsatz den Titel: ,,Die Flammenzeichen rauchen®, der nochmals
einen Aufschrei nach Wahrheit und Recht darstellte’.

Auch das Hirtenwort der Fuldaer Bischofskonferenz zu dieser Wahl wiederhol-
te fast unverandert den Aufruf zur Reichstagswahl vom 31. Juli 1932. Obwohl
Hitler sehr fromm von der Vorsehung sprach und den himmlischen Segen fiir seine
Aufgabe zu erflehen vorgab, zeigten die Bischofe auch nach dem 5. Mirz keine
Bereitschaft zum Einlenken. Kardinal Faulhaber, der am 17. Mirz sein Memoran-
dum tiber die kirchliche Beurteilung Hitlers im Vatikan tibergab, sah ebenfalls
keinen Anlaf fiir eine Kursinderung.

Noch am 18. Mirz machte Kardinal Bertram dem Vizekanzler Papen klar, dafl
nicht die Kirche, sondern ,der Fihrer der Nationalsozialisten® den Kurs dndern
miifite. Diese entschiedene Haltung des deutschen Episkopats wollte Hitler durch
ein Reichskonkordat mit Rom aufbrechen. Wegen der eindeutigen Haltung der
Bischofe nahm Hitler am ,, Tag von Potsdam® an keinem Gottesdienst teil, sondern
besuchte die Griber der toten SA-Kameraden. Dieses Zeichen fand grofie Beach-
tung. So schrieb der rheinische Groflindustrielle Fritz Thyssen an Kardinal Schulte
von Koln, daf§ er und seine Familie dem Beispiel des ,,Fiihrers“ folgen und nicht am
katholischen Gottesdienst teilnehmen werde, ,solange die ungerechte Behandlung
der Fiihrer und Mitglieder der NSDAP andauert®. Entscheidend war die Regie-
rungserklarung Hitlers am 23. Mirz, in der er sich staatsminnisch, versshnlich,
national und christlich gab. Er rief die Kirche zur Mitarbeit an der nationalen und
sittlichen Erneuerung des Volkes auf und betonte die Unantastbarkeit der kirchli-
chen Rechte. Durch die konfessionelle Spaltung bedingt, geriet die katholische
Kirche in threm Verhaltnis zum neuen Staat in Konkurrenz zu den evangelischen
Kirchen. Inzwischen wuchs die Unruhe in den katholischen Gemeinden. Viele
Katholiken wollten nicht in einer Gettosituation leben, sondern auch bei dem
allgemeinen ,, Aufbruch der Nation® dabeisein.

Zu dem Angebot Hitlers und dem Druck von unten mufiten sich die Bischofe
duflern. Wie aber diese Antwort ausfallen sollte, dariiber gab es unter den
Bischofen keine einheitliche Meinung. Die einen rieten aus seelsorgerlichen und
taktischen Griinden zu einem Riickzug, wihrend die anderen den bisherigen festen
Kurs beibehalten wollten. Aber die Zusicherungen Hitlers konnten die Bischofe
nicht ignorieren. Der Hirtenbrief der Fuldaer Bischofskonferenz vom 28. Mirz,
der wohl auf Papens Dringen tibereilt zustande kam, war zurtckhaltend formu-
liert. Zunichst wurde die bisherige Haltung begriindet und dann auf die ,,6ffentlich
und feierlich® abgegebenen Erklarungen des ,hochsten Vertreters der Reichsregie-
rung® hingewiesen. Der entscheidende Satz lautete: ,,Ohne die in unseren fritheren
Mafinahmen liegende Verurteilung bestimmter religios-sittlicher Irrtiimer aufzu-
heben, glaubt daher der Episkopat das Vertrauen hegen zu kénnen, dafl die
vorbezeichneten allgemeinen Verbote und Warnungen nicht mehr als notwendig

830



Das Uberleben der Kirche unter dem NS-Regime

betrachtet zu werden brauchen.“ Nach einer Mahnung ,zur Treue gegeniiber der
rechtmifligen Obrigkeit und zur gewissenhaften Erfiillung der staatsbiirgerlichen
Pflichten® unter grundsatzlicher Ablehnung allen rechtswidrigen und umstiirzleri-
schen Verhaltens folgte die Mahnung zum Festhalten an den christlichen Grund-
sitzen. Dieser Hirtenbrief wurde allgemein als volle Zustimmung des Episkopats
zum neuen Regime verstanden. Vor allem fiir die bisher engagierten Gegner des
Nationalsozialismus, zu denen viele Verbandsfiihrer zihlten, war diese Wendung
enttiuschend. Andere reagierten auf dieses Einlenken teils begeistert, teils nieder-
geschlagen, teils ratlos.

Der Hirtenbrief der bayerischen Bischéfe vom 5. Mai war konkreter. Auch der
bayerische Episkopat betonte, daff der neuen Staatsregierung als der rechtmifigen
Obrigkeit Gehorsam zu leisten sei, doch sollte Unrecht weiter beim Namen
genannt und die Christen vor Irrtum gewarnt werden®.

Die Mitte April einsetzenden Konkordatsverhandlungen bestimmten dann
weitgehend die abwartende Haltung des Episkopats. Offiziell wurden erst Mitte
Mai zunichst nur einige Bischofe iiber die Verhandlungen in Rom informiert.
Innerhalb der Kirche regten sich einige kritische Stimmen, die beklagten, daff die
Zukunft des deutschen Katholizismus allein in Rom entschieden werden sollte.
Erzbischof Grober von Freiburg, dem voriibergehend eine Vermittlerrolle zukam,
trat angesichts der wachsenden Radikalisierung fiir einen moglichst raschen
Abschluf} des Reichskonkordats ein. Zu den Wortfithrern der Gegner des Reichs-
konkordats unter den Mitgliedern der Fuldaer Bischofskonferenz am 31. Mai 1933
gehorten neben dem Eichstitter Bischof Konrad Graf Preysing vor allem der
Kolner Kardinal Schulte, der erkldrte: ,,...die Regierung ist eine Revolutionsregie-
rung, Gesetz und Recht existieren zur Zeit nicht.“ Doch die Mehrheit der Bischofe
stimmten fir den Konkordatsentwurf, den Grober erlauterte. In diesem Span-
nungsfeld zwischen den untbersehbaren Konflikten und einem scheinbar hoff-
nungsvollen Ausweg entschied sich die Mehrheit fiir den moglichen Ausweg,
zumal die Verantwortung in Rom lag. So war auch der gemeinsame Hirtenbrief,
den Erzbischof Grober verfafite, auf eine hoffnungsvolle Zusammenarbelt mit der
neuen Regierung gestimmt”.

Aber schon im Juni kam es besonders in Bayern zu massiven Zusammenstofien
mit den NS-Formationen. Der 43jahrige Gauleiter und Innenminister Adolf
Wagner, der 33jihrige kommissarische Polizeiprisident und SS-Reichsfiihrer
Heinrich Himmler und der 29jihrige Reinhard Heydrich als Leiter der Bayeri-
schen Politischen Polizei iibten hier brutalen Terror aus. Die Besucher des
deutschen Gesellentags in Miinchen vom 8. bis 11. Juni 1933 standen dem
Massenaufgebot terroristisch auftretender SA-Trupps schutzlos gegeniiber. Erleb-
nisberichte der Teilnehmer tiber die Schligertrupps und den vorzeitigen Abbruch
des Gesellentags in ihren Heimatgemeinden wurden von der 6rtlichen Parteilei-
tung als Geriichte bezeichnet und mit Schutzhaft geahndet.

831



Helmut Witetschek

Im ganzen Reich wurde durch eine Welle von Hausdurchsuchungen und
Verhaftungen, Drohungen und Demiitigungen der Aufldsungsprozef des politi-
schen Katholizismus beschleunigt. Wieder waren die Vorginge in Bayern beson-
ders brutal. Am 25. Juni 1933 machte eine groflangelegte Verhaftungsaktion allen
nichtnationalsozialistischen Parteien ein Ende. Um auch die BVP-Fiithrung zur
Selbstaufldsung zu zwingen, lief Wagner bis Ende Juni iiber 2000 BVP-Mandats-
trager und ihnen nahestehende Personlichkeiten, unter ihnen 142 katholische
Geistliche, verhaften. Diese Verhaftungswelle fithrte bei breiten Kreisen der
Bevélkerung zu ohnmachtigem Unmut, der sich auch nicht legte, als die meisten
Verhafteten am 5. Juli 1933 wieder entlassen wurden.

Diese brutalen Einzelaktionen von meist ortsfremden Trupps der SA oder der
Hitlerjugend gegen unliebsame Geistliche oder ehemalige BVP-Anhinger hielten
weiter an®. Die feindselige Stimmung in den radikal antikatholischen Kreisen des
Staates, der Partei und des Protestantismus bestirkten die deutschen Bischofe in
ihrer Auffassung, in dem abgeschlossenen Reichskonkordat doch ein brauchbares
rechtliches Fundament zu sehen, um ,,von den unsterblichen Seelen unendlich viele
Gefahren fernhalten zu konnen, wie Kardinalstaatssekretir Pacelli an Bischof
Bornewasser von Trier am 22. Juli 1933 formulierte”. Entsprechend dem damaligen
Amtsverstindnis der meisten Bischofe sahen sie ihre primire Aufgabe darin, den
Bestand der Kirche in einer geistig und konfessionell so gespalteten Gesellschaft zu
erhalten. Jede offentliche Kritik, die diese Aufgabe storte, war bei manchen
Bischofen unerwiinscht, wie betroffene Geistliche bezeugten.

Dieser Weg schien voriibergehend zum Erfolg zu fithren. In seiner Verfiigung
vom 8. Juli 1933 erklirte Hitler: ,Durch den Abschlufl des Konkordats zwischen
dem Heiligen Stuhl und der Deutschen Reichsregierung scheint mir geniigend
Gewihr dafiir gegeben, dafl sich die Reichsangehérigen des romisch-katholischen
Bekenntnisses von jetzt ab riickhaltlos in den Dienst des neuen nationalsozialisti-
schen Staates stellen werden.“ Zugleich ordnete er an, dafl 1. die Auflésungen von
katholischen Organisationen, die durch das Reichskonkordat geschiitzt werden,
riickgingig zu machen seien und dafl 2. alle Zwangsmafinahmen gegen Geistliche
und Fiihrer katholischer Organisationen aufzuheben seien. Kiinftig sollten derarti-
ge Mafinahmen gegen die Kirche unter Strafe gestellt werden®,

Wihrend also Hitler und der Heilige Stuhl das Reichskonkordat als Erfolg
werteten, gingen die staatlichen Zugestindnisse nationalsozialistischen und beson-
ders auch protestantischen Kreisen zu weit. Auch der Fiihrer des Bayerischen
Lehrervereins, der Miinchener Oberstadtschuldirektor Bauer, fiihrte auf der
Hauptversammlung in Niirnberg im Juli 1933 aus: ,,Wir diirfen nicht verhehlen,
dafl gerade uns Lehrer und Erzieher der Abschlufl des Konkordats enttiuscht hat
(stiirmischer Beifall). Unsere Forderung war, daff der Staat der alleinige Schirmherr
der Schule ist. Wir sind dem Ziele nicht niher gekommen. Wir sehen im
Reichskonkordat die Forderung nach der Bekenntnisschule, sehen darin die

832



Das Uberleben der Kirche unter dem NS-Regime

Forderung nach klosterlichen Privatschulen, sehen die Forderung nach klosterli-
cher Lehrerbildung, wir sehen die Forderung, den Lehrer abzuberufen, wenn er
von der Kirche beanstandet wird (Pfui-Rufe).“ Und er fuhr fort: , Wir wissen eins:
Das letzte Wort ist noch nicht gesprochen.“’

Wihrend zwischen Unterzeichnung und Ratifizierung des Reichskonkordats
iiber das grundsitzliche Verstindnis des Vertrags gestritten wurde, hielten die
Auseinandersetzungen zwischen Parteiorganisationen und Kirche unvermindert
an und trafen besonders die katholischen Vereine im Siiden und Westen des
Reiches. Art. 31 des Reichskonkordats sollte alle katholischen Organisationen und
Verbinde schiitzen, die ausschlieflich religiosen, rein kulturellen und karitativen
Zwecken dienten und der kirchlichen Behorde unterstellt waren. Der Staat sollte
ihnen gegeniiber keine weitergehenden Einmischungsbefugnisse haben, als sie sich
aus der allgemeinen Treuepflicht der Staatsbiirger gegeniiber dem Staat ergeben.

Aber Prilat Wolker, der Generalprises des Katholischen Jungménnerverbands,
mufite in seinem Bericht, der den Bischéfen am 20. August vorlag, vor allem auf
den wirtschaftlichen Druck hinweisen, dem die Mitglieder katholischer Vereine
ausgesetzt waren. Arbeitslose wurden nur angestellt, wenn sie der SA oder der
NSDAP angehorten. Andere wurden veranlafit, die Kinder der Hitlerjugend
zuzufithren. Die Fuldaer Bischofskonferenz beschiftigte sich erneut am 29.
August 1933 mit der kirchlichen Lage. Thre Sorge galt der katholischen Presse, den
entlassenen katholischen Beamten und Angestellten, dem Sterilisierungsgesetz und
den katholischen Verbinden.

Gerade der Bericht Wolkers, der gleichsam einen Hilfeschrei darstellte, machte
den Bischéfen die Notwendigkeit eines Konkordats deutlich, um dadurch den
rechtlosen Zustand zu beenden. Sie hofften weiter, nach der Ratifizierung mehr
Sicherheit zu erreichen. Das Reichsinnenministerium bestirkte sie in dieser
Auffassung. Weil die Bischofe die Durchfithrung des Konkordats weiterhin ernst
betrachteten, sahen sie in der Ratifizierung keinen Anlaff zum Jubeln.

Und wiederum verschirften sich die Auseinandersetzungen besonders in Bay-
ern. Das Versammlungs- und Uniformverbot vom 13. Juni 1933 wurde bereits am
19. September erneut bekriftigt. Proteste, Eingaben der Bischofe und diplomati-
sche Bemithungen iber die romische Kurie fithrten zur Verordnung vom 2.
November 1933, die das Betdtigungsverbot vom 19. September zuriicknahm.
Nach diesem Erlafl mufite nun jede Versammlung vorher angemeldet und konnte
nach Belieben untersagt werden. Dagegen gab es zu diesem Zeitpunkt in Preufien
keinerlei Klagen'®.

Angesichts der Bedrohung, in der sich die Kirche befand, wurden die inner-
kirchlichen kritischen Stimmen gegen das Konkordat leiser, und die Zustimmung
fiir die Entscheidung des HL. Stuhls wuchs. Uber die Beurteilung der Lage und das
taktische Vorgehen herrschte auch unter den Bischéfen weiterhin Uneinigkeit.
Erzbischof Gréber schrieb zum Jahresende 1933 dem Kardinalstaatssekretir

833



Helmut Witetschek

Pacelli, ,,die Uneinigkeit unter den deutschen Bischofen® sei durch die verschiede-
nen Verhaltnisse in den Diézesen und dem unterschiedlichen Stand der Informa-
tionen bedingt. Diese unterschiedlichen Lagebeurteilungen dauerten wihrend des
ganzen Kirchenkampfs an. Da das NS-Regime den Kampf gegen die verhafite
katholische Kirche in den einzelnen Teilen des Reiches mit unterschiedlicher
Heftigkeit fortsetzte, wurde das gemeinsame kirchliche Vorgehen erschwert.

Einen Alleingang unternahm Kardinal Faulhaber mit seinen berithmt geworde-
nen Adventspredigten tiber das Verhiltnis von Judentum, Christentum, Germa-
nentum. Dieses deutliche Glaubenszeugnis wurde als ein Zeichen des Wider-
spruchs gegen die nationalsozialistische Weltanschauung verstanden. Es war schon
ungewohnlich, wenn er in der gespannten konfessionellen Lage in Deutschland
erklirte: ,, Wir reichen den getrennten Briidern die Hand, um gemeinsam mit thnen
die Heiligen Biicher des Alten Testamentes zu verteidigen“, oder wenn er die
Grundlehre des Nationalsozialismus, nimlich die Rassenlehre, verurteilte und
betonte: ,,Wir sind nicht mit deutschem Blut erlost. Wir sind mit dem kostbaren
Blut unseres gekreuzigten Herrn erlost (1 Petr 1,9)“".

Der Chef des Sicherheitsamts der Reichsfihrer-SS hielt in seinem Lagebericht
fiir Mai/Juni 1934 fest, dafl der Kardinal allgemein als der geistige Fiihrer des
katholischen Widerstands gegen den nationalsozialistischen Staat, besonders von
der Auslandspresse, betrachtet werde. Doch diese Rolle hatte der Kardinal nicht
gesucht.

Trotz unterschiedlicher Bewertung der Lage bot die Kirche ein Bild der
Geschlossenheit'?. Aber der Kampf gegen die katholischen Vereine ging weiter, die
Auseinandersetzungen mit Rosenbergs Neuheidentum wurden 1934 schirfer, und
schon kiindigte sich der Schulkampf an, der dann im Februar 1935 massiv einsetzte.

Bis zum Juni 1934 wurde immer deutlicher, dafl Hitler von Anfang an nicht
bereit war, das Reichskonkordat einzuhalten. Aus dieser Erkenntnis heraus
dringte zum Beispiel der nun im Exil lebende Kapuzinerpater Ingbert Naab nach
den Erfahrungen mit dieser ersten Phase des Kirchenkampfs die Bischofe in einer
Denkschrift zu einem geschlossenen, deutlichen Auftreten. Die Zeit der vatikani-
schen Diplomatie und des Verhandelns war nach seiner Uberzeugung vorbei.
,Jetzt miissen die Hirten der Kirche reden, unterstiitzt vom obersten Hirten der
Kirche.“ Mit dem geschirften Blick des ungliicklichen Emigranten forderte er die
Bischofe, aber auch die Priester und Laien zu Opfern auf. Gefingnis, Verlust der
irdischen Giiter und selbst das Martyrium seien zu ertragen, wenn es die gottliche
Vorsehung fordere.

Hinter diesen Aufforderungen steckte die Uberzeugung, dafl noch eine Wende
herbeizufiihren wire, daff sich das kirchengebundene Volk hinter die Bischofe und
Priester stellen wiirde. Dahinter stand aber auch die strikte Bindung des Gewissens
an die Absolutheit der kirchlichen Grundsitze und damit die Auffassung, dafl das
Bischofsamt den radikalen Weg von seinen Amtstrigern verlangte. ‘

834



Das Uberleben der Kirche unter dem NS-Regime

Im einzelnen berieten die Bischofe vom 5.—7. Juni 1934 iiber die Mutlosigkeit
der kirchengebundenen Lehrer, das Fernhalten der Jugend von der Kirche, die
Verdichtigungen und Behinderungen katholischer Organisationen, das Zuriick-
dringen der Caritas, die Umnebelung der Volksseele durch die Vergiftung der
Presse und die Fragen der Sterilisation. Die Bischofe waren sich weiter dariiber
klar, daf die Durchfithrung des religiosen Programms der NSDAP zur Vernich-
tung der Kirche fihren konnte und daff die Jugend im Sinn Rosenbergs zum
Neuheidentum erzogen werde.

Die beschlossenen Gegenmafinahmen wie das Hirtenwort vom 7. Juni 1934, die
Proteste an die Reichsregierung, eigene kirchliche Schriften gegen Rosenbergs
Mythos und Verhandlungen mit der Reichsregierung blieben nach Einschitzung
der Lage die gangbaren Moglichkeiten fiir die deutschen Bischéfe. Der mangelnde
Riickhalt in der Bevolkerung und die Gefahr eines katastrophalen Biirgerkriegs
liefen die Bischofe weiter auf der Rechtsgrundlage des Reichskonkordats einen
Weg des kirchlichen Uberlebens wihlen. Um die gerade anstehenden Verhandlun-
gen mit der Reichsregierung nicht zu gefihrden, wurde das Hirtenwort vom 7. Juni
1934 zuriickgezogen". Damit beharrten sie auf ihrem rechtlich fixierten Standort.

Die mit den Morden verbundene R6hm-Affire vom 30. Juni 1934 zeigte, dafl
Hitler drei Tage spiter alles, was an diesem und den nichsten Tagen an Verbrechen
geschehen war, durch Reichsgesetz legalisieren konnte, ohne daff ein Einspruch
erfolgte. Die Reichsregierung, die Reichswehr, die SA und auch die Bischofe
reagierten nicht angemessen auf ihre ermordeten Opfer. Ein grofler Teil der
Bevolkerung empfand diese erste Phase der Gleichschaltung in der bisher weltan-
schaulich so zersplitterten Gesellschaft angesichts der sich abschwichenden Ar-
beitslosigkeit nicht als existentiell belastend, sondern blickte zuversichtlich in die
Zukunft.

Die Verteidigungstaktik der deutschen Bischofe blieb dann auch in den folgen-
den Jahren des Kirchenkampfs durch die formalen Schutzartikel des Reichskon-
kordats bestimmt.

Der Kirchenkampf und seine Opfer

Die Kirche stand von Anfang an in der Verteidigung. Die Nationalsozialisten
konnten sich den alten Geist des Liberalismus zunutze machen, wonach Religion
Privatsache sei. So wurde das ffentliche Wirken der Kirche als Einmischung in die
Politik gebrandmarkt. Der Kanzelparagraph (§ 130 a StGB) von 1871 gab die
Handhabe, jede kritische Predigt als Kanzelmifibrauch zu diffamieren. Die
Mehrheit der deutschen Bischofe unter Fiihrung von Kardinal Bertram wollten den
Gliubigen einen verschirften Gewissenskonflikt zwischen staatsbiirgerlichen
Pflichten und Glaubenszeugnis ersparen. Bei Kardinal Bertram, geboren 1859,

835



Helmut Witetschek

1906 Bischof von Hildesheim und von 1914—1945 Erzbischof von Breslau,
wirkten die Kulturkampferfahrungen aus dem Bismarck-Reich nach. Er wollte
moglichst vermeiden, dafl wieder wie in der Kulturkampfzeit Pfarreien ohne
Seelsorger wiren und Gliubige ohne priesterlichen Beistand sterben miifiten. Die
Sicherstellung der Seelsorge hatte Vorrang!*.

Die Verhandlungen tiber den Artikel 31 des Reichskonkordats zwischen Reichs-
regierung, Episkopat und Vatikan schleppten sich erfolglos bis 1937 hin. Eine
Rethe von Zusammenstéflen mit SA und Hitlerjugend fiihrte zu Verboten der
ortlichen katholischen Vereine. Das generelle Verbot aller katholischen Jugendver-
eine vom 31. Januar 1938 bedeutet nur einen Schluffstrich nach einer leidvollen
funfjihrigen Entwicklung?®®.

Die zweite Station des Kirchenkampfs bildete 1934 verstirkt die Abwehr des
Rosenbergschen Neuheidentums. Dieser massiven Werbung fiir eine alleinige
arteigene Religion des deutschen Volkes und der Verunglimpfung kirchlicher
Wiirdentriger und Einrichtungen setzten Bischofe und Geistliche vor allem in
Hirtenbriefen und Predigten die christlichen Grundsitze des Evangeliums entge-
gen. Mehrere Gegenpublikationen und Gegenauflerungen in Amtsblittern und
Kirchenzeitungen wurden polizeilich beschlagnahmt. Da die Pfarrabende nicht
mehr genehmigt wurden, verlagerte sich der Abwehrkampf in den folgenden
Jahren verschirft auf die Kanzel. In der nahezu gleichgeschalteten Lebenswelt der
damaligen Zuhorer unter der geistig uniformierten NS-Propaganda bekam das
gesprochene Wort des Predigers eine neue Qualitit. Doch der Kanzelparagraph
von 1871 und das Heimtiickegesetz des Jahres 1934 setzten den Predigern enge
Grenzen'®.

Der Schulkampf nahm eine zentrale Stellung im katholischen Kirchenkampf ein.
Bischofe und Geistliche stemmten sich gegen diesen Zug zur Gemeinschaftsschule
durch Eingaben, Proteste, Hirtenbriefe, Seelsorgebriefe und Predigten. Geistliche
und kirchengebundene Laien versuchten die katholischen Bevolkerungskreise
durch Unterschriftenaktionen zu mobilisieren. Da die Gestapo alle Aufklirungs-
versuche fiir die Bekenntnisschule unterband und der Druck auf die Eltern und
Lehrer immer stirker wurde, konnte die Kirche diese Entwicklung zwar verzo-
gern, aber nicht aufhalten. Zu Beginn des Schuljahrs 1938 gab es nur noch die
Deutsche Gemeinschaftsschule.

Ohne den Aufwand eines Scheinplebiszits, sondern auf dem Verordnungsweg
begann man wieder in Bayern mit der Entlassung der klosterlichen Lehrkrifte mit
Wirkung vom 1. Januar 1937. In Gemeinden, wo Ordensschwestern als Lehrerin-
nen oder Kindergartenschwestern titig waren, kam es zu erheblichen Unmutsiu-
flerungen. Der Hirtenbrief der bayerischen Bischofe gegen den Abbau der
klosterlichen Lehrkrifte, der trotz des polizeilichen Verbots und der Haftandro-
hung am 21. Juni 1936 in allen Kirchen verlesen wurde, gilt als Zeugnis fur die
Gehorsamstreue des Klerus gegeniiber den Bischéfen.

836



Das Uberleben der Kirche unter dem NS-Regime

Mit dem Ende des Schuljahrs 1937/38 wurden auch alle hoheren kldsterlichen
Schulen und Internate geschlossen oder unter staatlich bestellte Schulleiter gestellt
und stufenweise abgebaut. Trotz heftiger Proteste von kirchlicher Seite verliefen
auch diese Mafinahmen planmifig, ebenso wie die Aufhebung der Theologischen
Fakultiten und staatlichen Philosophisch-Theologischen Hochschulen ab 1939.

Um in der Gemeinschaftsschule den neuheidnisch-vélkischen Geist noch unge-
hinderter pflegen zu konnen, wurde in zahlreichen Fillen den Geistlichen die
Unterrichtserlaubnis zur Erteilung des Religionsunterrichts entzogen. Christen-
lehren in den Kirchen mufiten oft Ersatz bieten’.

Als eine weitere Station des Kirchenkampfs wurden die propagandistisch grof
angelegten Devisen- und Sittlichkeitsprozesse inszeniert. Da die Strategie des NS-
Regimes zunichst darauf gerichtet war, keine Mirtyrer zu schaffen, sollte die
propagandistische Berichterstattung ab April 1935 die Geistlichen als Kriminelle,
als sittlich verwahrloste und korrupte Verbrecher darstellen. Bei der Hitlerjugend
und anderen NS-Gruppen wurde der sogenannte Volkszorn kiinstlich geschiirt
und damit die ,Inschutzhaftnahme® beliebiger Personen gerechtfertigt. Gelegen-
heit bot in den Stadten, besonders in Miinchen, die Strafensammlung des
Caritasverbands am 18. Mai 1935. Demonstrationen, hauptsichlich von Studenten
getragen, Sprechchore wie: ,Keinen Pfennig fiir die Devisenschieber, keinen
Pfennig fiir die Caritas!“ ,,Wer gibt ist ein Volksverriter!“ ,,Der Schwarze ist der
Freund der Juden!“ oder: ,,Schwarze Brut, HJ ist auf der Hut!“, Ausschreitungen
und Anpobelungen gegen Sammler und Triger von Caritasabzeichen fithrten zum
Abbruch der Sammlung.

Gegen Ende des Jahres 1936 schien die Welle der Prozesse wieder abzuebben.
Doch auf die Enzyklika ,Mit brennender Sorge“, die die Einschniirung des
kirchlichen Lebens und die dauernden Konkordatsverletzungen anprangerte und
am 21. Mirz 1937 in allen Kirchen verlesen wurde, reagierte das NS-Regime
empfindlich. Auf Befehl Hitlers rollte eine neue Welle von Sittlichkeitsprozessen
an. Goebbels zog alle propagandistischen Register. Gegen diese mafilose Gehissig-
keit nahm Kardinal George William Mundelein von Chicago Stellung, die in der
Auslandspresse weite Beachtung fand. Goebbels’ Erwiderung in ausfilliger Weise
iber Rundfunk und Presse vom 28. Mai 1937 weckte auch Widerstandskrifte im
Land. Ab Juni 1937 tauchte ein Offener Brief an Goebbels auf, der vervielfiltigt
bald im ganzen Reich verbreitet wurde. Fieberhaft setzte der Gestapoapparat ein,
um den Verfasser und die Verbreiter zu ermitteln. Obwohl viele Verbreiter
polizeilich vernommen und verhaftet wurden, bliecb der Verfasser, der mit
~Michael Germanicus® unterzeichnete, unentdeckt. Es war der Eichstitter Profes-
sor Dr. Joseph Lechner, der mit einem Kreis von Mitarbeitern, dem Eichstitter
Freundeskreis, der auch Konnersreuther Kreis genannt wurde, fiir die Verbreitung
sorgte. Der Berliner Bischof Preysing stellte damals fest: ,,Der gliubige Katholik
steht in Deutschland unter Ausnahmerecht.“'®

837



Helmut Witetschek

In den Kriegsjahren wurden die kirchenfeindlichen Mafinahmen meist mit
Kriegsnotwendigkeiten gerechtfertigt. Die Kirchenzeitungen fiir die einzelnen
Bistiimer wurden mit 25. April 1941 von jeder Papierzuteilung ausgeschlossen. Da
das vorhandene Papier nicht mehr verwendet werden durfte, kam diese Mafinahme
dem Verbot der kirchlichen Presse gleich. Loste der oldenburgische Erlafl zur
Entfernung der Schulkreuze vom 4. November 1936 die Emporung weiter
Bevolkerungskreise aus, so dafl er zuriickgenommen wurde, so fiihrte der soge-
nannte Kruzifixerlafl vom 23. April 1941 in Bayern geradezu zu einer Kreuzzugs-
stimmung. In vielen Gemeinden schlossen sich vor allem die Miitter zu Protestak-
tionen zusammen, die sich in Schulstreiks, Protestmirschen der Mitter in die
Schulklassen, Drohungen gegen Lehrkrifte und Biirgermeister, Riickgabe des
Mutterkreuzes bis zum Milchablieferungsboykott ausdriickten. Verhaftungen von
Geistlichen und Laien konnten diese Protestwelle nicht brechen. Besonders die
Ankiindigung der Miitter, diese Vorgidnge den Vitern an der Front zu schildern,
fuhrte schliefflich zum Stopperlafl vom 28. August 1941.

Die Kloster als Zentren des katholischen Lebens pafiten nicht in das Bild des NS-
Regimes. Ab Friihjahr 1941 wurde von Gestapokommandos eine Reihe von
Klostern fir Parteizwecke enteignet. Erregte diese Aktion besonders kirchlich
gesinnte Kreise, so loste die Abnahme der Kirchenglocken im Herbst 1941
Vergleiche mit 1917 und 1918 aus.

Diesen Klosterraub und die Euthanasieverbrechen machte der Bischof von
Miinster, Clemens August Graf von Galen, im Juli 1941 zum Gegenstand seiner
Predigten, die, von der Presse verschwiegen, im ganzen Reich und im Ausland
verbreitet wurden. Die Abteilung fiir psychologische Kriegfithrung des britischen
Geheimdienstes lief} die Predigten, wie auch den gefilschten Molders-Brief, als
Flugblatter von den Fliegern abwerfen. Goebbels schwor, die Rache spiter kalt zu
genieflen. Den dauernden Protesten der Bischofe gegen das NS-Regime mitten im
Krieg wurde von der Reichsregierung der Vorwurf der ,Feindbegiinstigung*
entgegengesetzt. Mancher Bischof furchtete, daf} eine Art Dolchstofiverdachti-
gung gegen den katholischen Volksteil einsetzen konnte. Dem Anstoff Galens
folgten nun andere Bischofe, und der gemeinsame Hirtenbrief der deutschen
Bischofskonferenz von 1943 iiber die Zehn Gebote richtete sich gegen alle
Verbrechen des NS-Regimes. Ab Sommer 1943 hatten die Berichterstatter der
Regierungen und des Sicherheitsdienstes (SD) zu berichten, daf} die Parteiabzei-
chen von den Rockaufschligen mehr und mehr verschwanden, dafl der Hitler-
Gruff immer seltener wurde und daf besonders in Bayern geradezu eine ,, Griift-
Gott-Bewegung® festzustellen war. In den letzten Kriegsjahren hatte das NS-
Regime besonders zu beanstanden, daf die katholische Bevolkerung entgegen den
gesetzlichen Bestimmungen die auslindischen Arbeitskrifte und Kriegsgefangenen
gut behandelte, an kirchlichen Fcﬂertagen festhielt, die Wallfahrten neu be[ebte und
die Gottesdienste eifriger besuchte!

838



Das Uberleben der Kirche unter dem NS-Regime

Die Opfer

Dieser Kirchenkampf forderte seine Opfer. Die Kommission fiir Zeitgeschichte,
die sich auf Vorarbeiten der Diézesanarchive stiitzen konnte, dokumentierte 8021
katholische Priester, die in irgendeiner Form von insgesamt 22703 belegbaren
Gewaltmafinahmen des NS-Regimes betroffen waren. Da die Quellenlage in
einigen Didzesen grofie Liicken aufweist, wie Ulrich von Hehl in seiner Publika-
tion ,Priester unter Hitlers Terror® ausfithrt, sind die absoluten Zahlen der
betroffenen Priester und der Gewaltmafinahmen sicher noch héher anzusetzen?.

Diese Opfer waren keine Revolutionire. Sie wollten die staatsbiirgerlichen
Pflichten erfiillen, aber sie konnten unter den Bedingungen des totalitiren NS-
Regimes nicht auf das Recht verzichten, nach den Geboten Gottes leben zu diirfen,
wie dies P. Ingbert Naab als einen Grundsatz der christlichen Staatslehre in seinem
Aufsatz: ,Der Kampf um die Menschenrechte® im ,,Geraden Weg“ vom 17. Juni
1932 formulierte?..

Zu diesen dokumentierten Zwangsmafinahmen des NS-Regimes gehorte die
breite Palette: von den kleinen Schikanen des NS-Alltags — zahllose Gestapoverhd-
re, Predigtverbote, erzwungene Versetzungen, Entzug der Lehrerlaubnis, Aus-
weisungen oder Aufenthaltsverbote, Haussuchungen, Beschlagnahmungen,
Uberwachung des Post- und Telefonverkehrs, kurzfristige Festnahmen — bis hin zu
Verurteilungen, Todesurteilen durch den Volksgerichtshof und Einweisung in das
KZ. Auf Einschiichterung zielten die zahllosen Verhore, die mit eindringlichen
Verwarnungen und massiven Androhungen verbunden waren. Dazu gehérten die
gelenkten Aktionen des kiinstlichen Volkszorns wie Beleidigungen, Storungen,
titliche Bedrohungen, Uberfille durch HJ-Trupps oder SA-Kolonnen, Aufliufe
erregter Volksgenossen und die vielen Denunziationen. Hinzu kamen in den
letzten Kriegstagen auch die Ermordungen durch wilde SS-Kommandos. Alle
diese erfafiten , Vergehen“ waren Handlungen, die sich gegen den Totalititsan-
spruch des Regimes richteten.

Die Zahl der 8021 betroffenen Priester entsprach einem Reichsdurchschnitt von
35,9 Prozent, also mehr als einem Drittel der damaligen Pfarr-, Schul- und
Anstaltsseelsorger. Diese statistisch aufbereiteten Zahlen lassen auch erkennen,
dafl der Kirchenkampf in den bayerischen Diézesen besonders scharf und brutal
gefithrt wurde. So hatten unter diesen NS-Mafinahmen zum Beispiel in der
Dibzese Eichstitt 80,8 Prozent der Priester zu leiden, in Augsburg 62,3 Prozent.
Ebenfalls hoch waren die Zahlen in Ermland (66,8 Prozent) und Paderborn (62
Prozent). Dagegen lag die Zahl fiir Hildesheim bei 9,1 Prozent. Die Zahlen fiir die
bayerischen Kirchenprovinzen — Miinchen mit Augsburg, Regensburg und Passau
42,4 Prozent und Bamberg mit Eichstatt, Wiirzburg und Speyer 55,4 Prozent —
liegen erheblich hoher als im Reichsdurchschnitt. In den Diasporagebieten wie in
den Diozesen Hildesheim und Osnabriick verlief der Kirchenkampf offenbar

839



Helmut Witetschek

etwas gemafigter. Doch Brennpunkte des Kirchenkampfs waren auch Trier, Kéln
und Miinster und besonders Breslau und Berlin, die beide eine hohe Zahl von
Priestern im KZ zu beklagen hatten.

Im KZ waren 34 evangelische und 418 katholische Geistliche. Von den 418
katholischen Geistlichen sind 110 im KZ zu Tode gekommen. Zu den 110 kommen
weitere 59 deutsche Priester, die in Untersuchungshaft verstorben sind, hingerich-
tet oder in den letzten Kriegstagen ermordet wurden. Von diesen 59 entfallen 25 auf
Ordensleute?.

Die zeitliche Einordnung der 22703 Mafinahmen gegen Geistliche macht
deutlich, daff die zu beklagenden Opfer der jeweiligen Intensitit des Kirchen-
kampfs entsprachen. Die hochste Zahl der Mafinahmen war nach der Enzyklika
»Mit brennender Sorge® 1937 mit 2210 und der Zuspitzung des Kirchenkampfs
1941 mit 2447 Fillen zu verzeichnen. Von den 418 KZ-Opfern erfolgten 23
Einweisungen vor 1939 und 112 im Jahr 1941, also im Jahr des Klostersturms, der
Vernichtung des ,lebensunwerten Lebens®, in Bayern der Schulkreuzentfernung
und des Rufflandfeldzugs. Von den 59 Todesopfern (ohne KZ) waren drei vor 1939
umgekommen, 15 zwischen 1939 und 1942 und 41 in den Jahren 1943 bis 1945.

Von den 108 belegbaren Fillen der Judenhilfe bzw. der Kritik an antijiidischen
Mafinahmen liegen 91 datierbare Fille in den Jahren 1938 und 1941, also bedingt
durch das Judenpogrom und durch die einsetzende Deportation der Juden. In
dieser Phase des Hasses kam es in Miinchen am 11. November 1938 auch zum
Sturm auf das Erzbischéfliche Palais und zu Aktionen gegen Kirchen und
Pfarrhofe, bei denen zahlreiche Fensterscheiben eingeworfen wurden. Diese
Aktionen standen unter der von Gauleiter Wagner ausgegebenen Parole: ,,Gegen
das Weltjudentum und gegen seine schwarzen und roten Bundesgenossen.

Wahrend der Kriegsjahre war nicht die Mitwisserschaft am Attentat an Hitler
vom 20. Juli 1944 notwendig, um einen Betroffenen an den Galgen zu bringen. Ein
politischer Witz, zu Staatsverbrechen aufgebauscht, konnte schreckliche Folgen
haben. So wurde zum Beispiel der Hildesheimer Dizesanpriester Joseph Miiller
wegen eines politischen Witzes denunziert, 1944 vom Volksgerichtshof wegen
Wehrkraftzersetzung zum Tod verurteilt und hingerichtet. Oder Josef Knichel aus
der Didzese Trier wurde wegen Beleidigung der Reichsregierung angeklagt, floh
nach Belgien und Siidfrankreich, wurde dort an die Gestapo verraten, verhaftet
und zum Tod verurteilt. Auf dem Weg zur Hinrichtung nach Aachen wurden die
Strafprozefiakten bei einem Fliegerangriff vernichtet. Da er zu seinem Fall keine
Aussagen mehr machte, entging er der Hinrichtung, kam in das KZ-Dachau und
wurde am 29. April 1945 befreit®.

Alle diese polizeilichen Mafinahmen I6sten Angst und Unsicherheit aus. Eine
einfache Vorladung zur Gestapodienststelle erfullte nicht nur die Betroffenen,
sondern auch die Angehorigen mit Schrecken.

840



Das Uberleben der Kirche unter dem NS-Regime
Wiirdigung

Riickblickend bleibt festzuhalten, dafl die Bischofe 1933 aus seelsorgerlichen
Griinden einen Kulturkampf bzw. Kirchenkampf vermeiden wollten. Auf der
Grundlage des Reichskonkordats sollten staatsbiirgerliche Pflichten und das
Glaubenszeugnis nicht in Widerstreit geraten. Als deutsche Staatsbiirger waren
auch die katholischen Glaubigen als Menschen ihrer Zeit national eingestellt und
konnten sich der allgemeinen Faszination nicht ganz entziehen. Doch im Urteil der
INS-Berichterstatter, die den ,politischen Katholizismus® mit ,staatsfeindlichen
Bestrebungen® gleichsetzten, standen der Klerus und weite katholische Bevélke-
rungskreise den nationalsozialistischen Zielen ablehnend gegeniiber. Im Sommer
1937 stimmten die berichtenden Behérden iiberein, dafl die NSDAP als einzige
politische Willenstragerin ,den dufleren Ausdruck des politischen Lebens“ be-
herrschte. Als einzigen sichtbaren Gegenspieler erkannten sie den ,,politisierenden
Klerus®. Nach ihren Feststellungen wurden die Widerstandsnester, die sich daund
dort um die fritheren 6rtlichen Machthaber der BVP und um Pfarrhéfe gebildet
hatten, immer kleiner.

Am 10. Dezember 1938 meldete die Regierung von Oberbayern, dafl die
Geistlichen nach den Judenpogromen vom 9. November 1938 nun &fter auf
alttestamentliche Texte zuriickgriffen. Im Dezember-Bericht 1938 registrierte sie,
daf} ,die tigliche Erorterung der Judenfrage durch den Rundfunk vor Beginn der
Nachrichten sich als ausgezeichnetes Belehrungsmittel erweise. Nur die von der
Kirche beeinflufiten Kreise gehen in der Judenfrage noch nicht mit.“

Nach auflen hin schien der 50. Geburtstag Hitlers am 20. April 1939 die
Gegensitze zu iiberdecken. Das ganze Volk bis ins letzte Dorf hinaus, so die
Berichterstatter, feierten dieses Fest mit ,reichstem Flaggen-, Griin- und Lichter-
schmuck, mit Truppenparaden, Fackelziigen und Ansprachen, mit Kirchengebe-
ten und Kirchengeliute...“ Dennoch folgten Meldungen iiber Polizeihaft, Straf-
anzeigen, Verwarnungen, Unterrichtsverbote und Auflagen von Sicherungsgeld.

Den Kriegsbeginn nahm die Bevolkerung in gedriickter Stimmung hin. Schon
am 3. September 1939 erlief der Chef der Sicherheitspolizei an alle Gestapostellen
folgenden ErlaB: ,,1. Jeder Versuch, die Geschlossenheit und den Kampfwillen des
deutschen Volkes zu zersetzen, ist riicksichtslos zu unterdriicken. Insbesondere ist
gegen jede Person sofort durch Festnahme einzuschreiten, die in ihren Auflerungen
am Sieg des deutschen Volkes zweifelt oder das Recht des Krieges in Frage
seellt. ..°

Die Berichterstatter wiesen auch darauf hin, dafl die Hirtenbriefe der Bischofe zu
den Mafinahmen gegen die Kirche von den meisten Glaubigen mit Befriedigung
aufgenommen wurden. Von anderen wurden sie als zu starke Einmischung in die
Politik kritisiert. Den nationalsozialistischen Kreisen gingen die Mafinahmen
gegen die Kirche nicht schnell genug.

59 Stimmen 203, 12 841



Helmut Witetschek

Unter dem Eindruck der sich mehrenden Todesurteile gegen ,Defitisten®, so
der Oberlandesgerichtsprasident von Bamberg am 27. November 1943, wurde in
der Offentlichkeit iiber Krieg und Politik kaum noch gesprochen. Sein Kollege in
Niirnberg berichtete am 2. Dezember 1943: ,In den ehemals schwarzen Gegenden
der Oberpfalz wagten sich die alten Gegner nicht mehr aus ihren Léchern heraus;
die Todesurteile des Volksgerichtshofs wegen wehrkraftzersetzender Aulerungen
sorgten dafiir, daff sie sich wieder in ihre Schlupfwinkel zuriickzogen.“ Selbst der
engagierte Mahner P. Ingbert Naab war 1934 der Meinung, die Hitlerbewegung
wolle der Kirche keine Mirtyrer geben, weil sie diese auch ohne solche Gewaltan-
wendungen zu beherrschen hoffte?.

Doch das NS-Regime schreckte vor brutalen Gewaltmafinahmen nicht zuriick
und gab der Kirche ihre Mirtyrer. Dazu gehorten die vielen Laien, die dem Regime
noch ungeschiitzter gegeniiberstanden. Eine vorliufige Erfassung von 1946 allein
fir das Bistum Miinster ergibt, dafl 246 Laien umgekommen und 673 unter
Zwangsmafinahmen zu leiden hatten. Die meisten Schicksale haben sich in einer
groflen Anonymitit vollzogen.

Die angefithrten Opfer des NS-Regimes sind belegbar. Da der Gesamtklerus
auch in den staatlichen Quellen als eine geschlossene Einheit in Erscheinung trat,
ist davon auszugehen, dafl durchweg alle Geistlichen, mit wenigen Ausnahmen, je
nach Temperament in unterschiedlicher Weise, ihr Glaubenszeugnis ablegten,
jedoch gliicklicherweise keinen Denunzianten oder Kliger fanden.

Der Totalititsanspruch des NS-Regimes lief§ keinen Raum fiir die christliche
Botschaft. Das Beharren auf christliche Grundsitze galt dem NS-Regime als
staatsbiirgerliche Verweigerung. Doch durch das beharrliche Verkiinden der
christlichen Botschaft gelang es der Kirche, einen groflen Teil der praktizierenden
Katholiken gegen die Verstrickungen des NS-Regimes zu festigen und so, wenn
auch unter Opfern, zu iiberleben.

ANMERKUNGEN

! Kirchl. Hb., Bd. 18 (1933/34) 104ff.; U. v. Hehl, Das Kirchenvolk im Dritten Reich, in: Kirche, Katholiken und
Nationalsozialismus, hrsg. v. K. Gotto u. K. Repgen (Mainz 1980) 63f.

2 K. Scholder, Die Kirche und das Dritte Reich, Bd. 1 (Frankfurt 1977) 3014f.

° H. Witetschek, P. Ingbert Naab. Ein Prophet wider den Zeitgeist 18851935 (Miinchen 1985) 149ff.

* L. Volk, Das Reichskonkordat vom 20. Juli 1933 (Mainz 1972) 72ff.; ders., Akten Kard. Michael v. Faulhaber
1917—1945, Bd. 1 (Mainz 1975) 700; ders., Der bayer. Episkopat und der Nationalsozialismus 1930—1934 (Mainz
1965) 70, 83; B. Stasiewski, Akten dt. Bischofe iiber die Lage d. Kirche, I: 1933—1934 (Mainz 1968) 30ff.; J. C. Fest,
Hitler (Frankfurt #1975) 164; Scholder 318.

> Volk, Kirchl. Akten iiber d. Reichskonkordatsverhandlungen 1933 (Mainz 1969) 12, 28, 31; Stasiewski, I 100ff.,
232, 2381f.; Scholder 497 ff.

¢ Witetschek, Kirchenkampf u. Volksstimmung in Bayern (1933—1945) in: Dem Leben trauen, weil Gott es mit uns
lebt, 88. Dt. Katholikentag v. 4.—8. Juli 1984 (Miinchen 1984) 434 ff.

842



Das Uberleben der Kirche unter dem NS-Regime

7 Volk, Kirchl. Akten 180f.
® A. Kupper, Staatl. Akten iiber die Reichskonkordatsverhandlungen 1933 (Mainz 1969) 2191,
? Stasiewski, I 3471.
' Witetschek, Die kirchliche Lage in Bayern nach d. Regierungsprisidentenberichten 1933—1943, 3 Bde. I:
Oberbayern, II: Ober- und Mittelfranken, III: Schwaben (Mainz 1966—1971), bes. IT 16; Kupper 280, Scholder
519ff., 630.
! Stasiewski, I 494; Volk, Episkopat 170f., Scholder 660.
'2 H. Boberach, Berichte d. SD u. d. Gestapo iiber Kirche u. Kirchenvolk in Deutschland 1934— 1944 (Mainz 1971) «
21; Scholder 662.
© Stasiewski I 676ff., 694 ff.; Witetschek, P. Ingbert 166ff., 179f.
" Volk, Episkopat 56f.
5 Witetschek, Kirchl. Lage I 107, 208; ders., Kirchenkampf 437.
' Stasiewski I, passim; Witetschek, Kirchenkampf 438.
Y7 Witetschek, Kirchl. Lage I—II1, passim; Stasiewski, [I—III (Mainz 1976—1979).
** H.-G. Hockerts, Die Sittlichkeitsprozesse gegen katholische Ordensangehérige und Priester 1936—1937 (Mainz
1971); D. Albrecht, Der Notenwechsel zwischen d. H. Stuhl und d. Reichsregierung, 2 Bde. (Mainz 1965—1969).
' Witetschek, Kirchl. Lage mit VII: Erginzungsband (Mainz 1981); ders., Der gefilschte und d. echte Molders-Brief,
in: Vierteljahrshefte f. Zeitgeschichte 16 (1968) 60—65.
* Hehl, Priester unter Hitlers Terror. Eine biographische u. statistische Erhebung (Mainz 1984) XLIIL
2 Witetschek, P. Ingbert 132.
2 Hehl, Priester XXXIX ff., XLIIIff., LXXXVI.
3 Ebd. XLVIIIff., LXXXVIII, 517, 1334; L. Volk, Akten Faulhabers 604 ff.
* Witetschek, P. Ingbert 174; ders., Kirchenkampf 442 ff.

Dieser Beitrag stellt eine leicht gekiirzte Fassung eines Vortrages dar, den der Verf. am 28.4.1985 in der Kath.
Akademie in Bayern gehalten hat. Die Tagung stand unter dem Thema: ,Die Kirche und der 8. Mai 1945,
Unterdriickung, Befreiung, Neubeginn.

597 843



