Gottfried Leder

Die Laien in der Kirche

Zwanzig Jahre nach dem Ende des Zweiten Vatikanischen Konzils haben inner-
kirchliche Bestandsaufnahmen Konjunktur. Von der Bischofssynode in Rom, den
offentlichen Stellungnahmen in ihrem Vorfeld und den Kommentaren zu ihrem
Ergebnis reicht das Spektrum bis hin in die Gemeinden und die Institutionen der
Bildungsarbeit, die neues Interesse an der Situation der Kirche zu verspiiren
meinen. Dabei gewinnt die Frage nach Stellung, Auftrag und Selbstverstindnis des
Laien immer mehr eigenes Gewicht. Sie ist zwar unvermeidbar stets schon
eingeschlossen, wenn Kirche iiber sich nachdenkt. Aber die Ankiindigung einer
weiteren Bischofssynode im Jahre 1987 uiber die ,Berufung und Sendung der Laien
in Kirche und Welt zwanzig Jahre nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil“ lenkt
zusitzliche Aufmerksamkeit auf dieses Thema.

Nun gibt es gegeniiber der Frage nach dem Laien viele Moglichkeiten des
Fehlverhaltens. Zu grofler Angstlichkeit steht oft unbedachter Uberschwang
gegeniiber. Der Mangel an Unterscheidungsvermogen fiihrt die einen zur Eupho-
rie und in die Gefahr zweifelhafter Selbstbestitigung, wihrend andere zu lustlosen
Kritikastern werden — obwohl doch Freude wie Kritik je zu ihrer Zeit ihr Recht
haben: Wenn es um Kirche geht, geht es ja wohl immer auch um einen Realismus
der Mitte, der nicht nur um die Unverginglichkeit, sondern auch um die
Zeitbedingtheit von Kirche weiff, so wie sie je fiir uns erlebbar wird.

Wer es — gewifl ohne zureichende theologische Kompetenz — unternehmen will,
cinige Reflexionen zur Stellung der Laien in der Kirche heute zur Kritik zu stellen,
mufl zuerst den Anspruch eingrenzen, den er erheben kann'. Die folgenden
Uberlegungen gelten nicht nur dem Laien in der Kirche — sie sind auch Uberlegun-
gen eines Laien. Sie sind also perspektivisch. Insbesondere das Amt wird jenen, die
es in der Kirche zu tragen haben, gelegentlich aus anderer Perspektive in den Blick
kommen als denen, die zwar auch selbst Kirche, aber nicht im Amt sind. Das
wechselseitige Aufeinanderverwiesensein mufl dann verdeutlichen, daf§ letztlich
alle fiir ihr Denken tiber Kirche nur eine, die gleiche Perspektive haben konnen.

Aber das Wort ,Laie“ bezeichnet ja nicht nur einen kirchlichen Stand. In der
Umgangssprache steht dem Laien immer auch der wirkliche Konner, der Profes-
sionelle gleichsam, gegeniiber. Und da wird es nun doppelbddig. Denn was immer
unser Beruf sein mag — in Sachen Christsein sind wir durch Taufe und Firmung
doch alle zur Professionalitit berufen. Niemand kann sich auf eine Art von
Feierabendstatut zuriickziehen.

158



Die Laien in der Kirche

Schliefllich mag der Laie aber auch aus der Not, kein Spezialist zu sein,
entschlossen eine Tugend machen. Er hat dann oft mehr Fragen als Antworten.
Dafiir entgeht er vielleicht eher der Gefahr, eine wichtige Frage nur deshalb zu
verdringen, weil eine Antwort auf sie noch nicht verfiigbar ist. So fragt der Laie, sei
es gelegen oder ungelegen, weil er Neugier eher fiir eine Tugend — und eine
fragende Kirche fiir eine Selbstverstindlichkeit hilt.

Unterschiedenheit und Aufeinanderverwiesensein

Mit der Rede vom ,Laien in der Kirche® ist unmittelbar auf die Binnenstruktur
unserer Kirche Bezug genommen: Stindig begegnen wir in ihr der Unterschei-
dung, aber auch dem Aufeinanderverwiesensein von Klerikern und Laien.

Ganz ohne Zweifel hat das Zweite Vatikanische Konzil gerade hier zu einem
gewaltigen Aufbruch gefiihrt. Auch wenn — oder gerade weil — das Konzil mit
seiner Deutung der Kirche als ,,Volk Gottes“ gar nicht so sehr eine neue Theologie
entwickelte als vielmehr altes theologisches Gut wieder freilegte, war ihm —
zumindest kurzfristig — eine so grofle Wirkung beschieden. Die Ergebnisse des
Konzils sind — jedenfalls zunichst — von den allermeisten als Befreiung, als
begliickender Aufbruch erlebt worden. Uberall wurde die Lehre aufgegriffen und
weiterentwickelt. Und fiir die kirchliche Praxis legte das neu formulierte Selbstver-
standnis auch neues Selbstbewufitsein frei. Fiir mehr als ein Jahrzehnt war
Hoffnung sehr viel mehr als nur ein Wort, und die Stimmen von Skeptikern blieben
selten. Vom Geist des Konzils war viel die Rede, und die Bereitschaft, sich ihm zu
offnen, war grof}. Vom ,, Ungeist des Konzils“ zu sprechen, hitte damals ernstlich
niemand gewagt. Dies blieb dem Jahr 1985 vorbehalten.

Wandel zeigt sich auch im Kirchenrecht. Unter dem Dach des alten Kodex war
sowohl in Hildesheim eine Di6zesansynode als auch in Wiirzburg die Gemeinsame
Synode der deutschen Bistiimer unter voller Beteiligung von Laien méglich. Thre |
Beschliisse bedurften, um in Kraft zu treten, der offiziellen Verkiindigung durch
die Bischofe. Aber vom Vetorecht der Bischofskonferenz abgesehen war die
Wiirzburger Synode eben ein auch zu Beschliissen berechtigtes Organ, in dessen
Mitte Laien gleichberechtigt mitberaten und mitbeschlieflen konnten. Aber das
allgemeine Kirchenrecht nahm von diesen Ereignissen kaum Notiz. Das Schicksal
der von Wiirzburg aus nach Rom gesandten Voten lief} bald erkennen, wie eng der
Spielraum fiir die Entwicklung innerhalb eines Landes und die Grenzen einer
Einwirkung auf die Gesamtkirche geblieben waren.

Inzwischen ist ein neues kirchliches Gesetzbuch in Kraft getreten, das, will man
gerecht sein, von der Existenz der Laien wohl in intensiverer Weise Kenntnis
nimmt als das alte Recht. Dafl das neue Gesetzbuch deutlich hinter dem Entwick-
lungsstand zuriickbleibt, den das partikulare Recht in der Bundesrepublik lingst

159



Gottfried Leder

als unaufgebbare Selbstverstindlichkeit betrachten mufl, ist dennoch verbreitete
Auffassung. Wichtiger freilich noch ist die Frage, ob dieses neue Kirchenrecht
denn nun wirklich den theologischen Ertrag des Konzils aufgenommen hat. Allem
Anschein nach ist diese Frage ganz offen. Die Behauptung, das neue Kirchenrecht
bedeute eher einen deutlichen Schritt zuriick hinter die theologischen Positionen
des Konzils, begegnet offenbar vor allem dem Sachverhalt, daff das theologische
Ergebnis des Konzils selbst seit einigen Jahren mit zunehmender Intensitit wieder
in Frage gestellt zu sein scheint.

Dies geschieht auf verschiedene Weise. Im unmittelbar theologischen Disput
geht es um die zentrale Frage, wie Zuordnung und Unterscheidung der Stinde in
der Kirche akzentuiert werden: Wird zuerst die Gemeinsamkeit und wesenhafte
Gleichheit aller Gliubigen betont, um auf ihren gemeinsamen Heilsauftrag hin
dann von den verschiedenen Diensten und Amtern zu sprechen? Oder wird
vorrangig eher die Verschiedenheit der Dienste betont, um dann gleichsam
erginzend hinzuzufiigen, dafl aber in einem letzten Sinn doch alle vereint und
gleich seien?

,Falsche“ Erwartungen?

Der zweite Weg, die Ergebnisse des Konzils neu in die Frage zu bringen, ist
indirekter Art. Gemeint sind die sich hiufenden Erwihnungen der ,falschen
Erwartungen®, die viele Christen nach dem Konzil gehabt hitten; nun seien sie
enttiuscht, daf sich diese Erwartungen nicht erfiillt hitten, und genau das liefere
die Erklirung fiir so manche bedenkliche Erscheinung in der Kirche.

Nun ist diese Rede von den ,falschen Erwartungen® freilich sehr unscharf. Sie
kann einen niichtern belegbaren Sachverhalt meinen. Es ist ja unbezweifelbar, daft
viele enttiuscht sind, weil sich Erwartungen, die sie hatten, nicht erfiillt haben.
Nicht selten jedoch soll mit jener Redeweise der Gedanke nahegelegt werden, dafl
die Erwartungen, die viele da hatten, ganz falsche Erwartungen gewesen seien:
unangemessene, illusionire, utopische und vielleicht gar umstiirzlerische — Erwar-
tungen also ohne Fundament in der Sache selbst. Wer es so sicht, hilt es dann
natiirlich fiir heilsam, wenn diese Erwartungen nun ent-tduscht und ihrer Schein-
substanz entkleidet — und wenn die Gliubigen dadurch auf den Boden wahrer
Lehre und richtiger kirchlicher Praxis zuriickgeholt werden kénnen.

Es ist also zu fragen, von welchen Erwartungen eigentlich die Rede ist, worauf
sie sich damals gerichtet haben, wie sie begriindet wurden, was sie ermuntert hat.
Hatte nicht das Konzil selbst diese Erwartungen nahegelegt? Waren sie nicht
geweckt worden durch seine Zielsetzung und seinen Verlauf, durch den Stil des
Miteinander-Sprechens von Papst und Bischéfen? Waren sie nicht ermuntert durch
jene bedichtige und bedenkende Offenheit, mit der gewisse Verfestigungen

160



Die Laien in der Kirche

vatikanischer Strukturen aufgebrochen, vorgeformte Entwiirfe zurtickgewiesen,
Kollegialitit und Briiderlichkeit realisiert wurden — durch jene Offenheit, fiir die
wir alle Johannes XXIII. noch heute verehren? Hatte nicht dieses ganze wahrhaft
geistgewirkte Klima fast mehr noch als die einzelnen Dokumente die Erwartungen
vieler Christen begliickend geweckt? Wer heute von diesen in der Tat vielfach
enttiuschten Erwartungen sagen will, daff sie doch eigentlich zu Recht nicht in
Erfiillung gegangen seien, miifite glaubhaft machen kénnen, weshalb nach seiner
Meinung alles das, was sich damals in Rom ereignet hat, méglicherweise doch gar
nicht so gewiff vom Heiligen Geist begleitet oder gar gewirkt gewesen sei, wie wir
das immer angenommen haben.

Welches ist — prizise gefragt — der Mafistab, an dem gemessen jene Erwartungen
vieler Katholiken heute als falsch bezeichnet werden? Ist dies ein Mafistab, der
heute, zwanzig Jahre spiter, formuliert wird, um »postkonziliar eine ,,prikonzi-
liare® Kirchenwirklichkeit wiederherzustellen? Wer wire autorisiert, einen sol-
chen Maflstab zu setzen? Wire er es auch gegen das Konzil? Oder ist dies ein
Mafistab, den schon das Konzil selbst gesetzt hat? Oder sind alle diese Fragen
falsch gestellt, weil das Konzil selbst gar nicht so eindeutig gesprochen hat, wie wir
immer gemeint haben?

Damit sind wir zunidchst zum Ausgangspunkt zuriickgekehrt. Was hat das
Konzil wirklich iiber die Kirche gesagt? Sind wir in Wahrheit fehlgeleitet, wenn wir
uns auf das Bild vom Volk Gottes auf seinem Weg durch die Zeit einlassen? Ist es
falsch zu sagen, dafl auch nach der Auffassung des Konzils die Unterscheidung
zwischen Klerikern und Laien eigentlich erst aus dem fundamentalen Sachverhalt
herauswichst, dafi Bischéfe, Priester und Laien gemeinsam Kirche, daf sie
gemeinsam als das Volk Gottes unterwegs sind? Gewifl setzt die These vom
Aufeinanderverwiesensein auch die Unterscheidung, genauer: die Unterschieden-
heit, immer schon voraus. Aber die Unterscheidung setzt ihrerseits auch die
wesensmaflige Einheit voraus und lifft die Wechselseitigkeit des Aufeinanderver-
wiesenseins fir die Erfiillung des einen gemeinsamen Auftrags nur um so
deutlicher hervortreten. Daf ,,die Norm fiir das Zusammenwirken der einzelnen
Charismen nicht der Gehorsam gegeniiber dem Amt, sondern die gegenseitige
Unterordnung® sei?, steht dann keineswegs im Widerspruch mit der Aussage, dafl
das Zweite Vatikanische Konzil , die Kirche als das durch Gott zusammengerufene
Volk bestimmt. In diesem Volke Gottes sind alle Gliubigen gleichgestellt —
glaubige Subjekte, die aus dem Geist leben, freie Kinder Gottes. Erst nach diesen
Aussagen iiber das Volk Gottes, welches unterwegs ist zur Vollendung, spricht
dann dieses Konzil von bestimmten Elementen, welche die Kirche oder das Volk
Gottes organisch strukturieren. Die Ausdifferenzierung von Amtern, welche
durch diese Strukturierung erfolgt, tastet aber das Recht des Volkes Gottes als
urspriingliches Subjekt von Kirche-Sein nicht an.“? Was sollte daran falsch,
unehrbietig, lieblos, hierarchiefeindlich oder gar gegen die Kirche gerichtet sein?

12 Stimmen 204, 3 161



Gottfried Leder

Weltdienst und Weltauftrag

Ein zweiter Durchgang soll bei den ,Lineamenta® ansetzen, jenen von Rom
herausgegebenen Hinfiihrungen zur Bischofssynode tiber ,, Berufung und Sendung
der Laien“*, deren Verfasser wir freilich nicht genau kennen.

Daf} sich die Lineamenta von der Befragung der Laien und der Einholung ihres
Rates viel versprechen, ist erfreulich. Andererseits bekriftigen sie damit nur eine
Selbstverstindlichkeit. Wie soll denn Nachdenken iiber den Laien fiir Kirche
fruchtbar werden, wenn Meinung und Ratschlag derer, um die es geht, nicht von
Anbeginn an eingeholt werden? Viel eher wird man fragen miissen, wie denn das,
was von den Laien erfragt werden soll, nun wirksam in den Beratungsprozef} der
Bischofssynode eingebracht werden wird.

Werden alle unsere Antworten das gleiche Schicksal haben wie die Voten, die die
Gemeinsame Synode der deutschen Bistiimer aus Wiirzburg nach Rom gerichtet
hat?

Bischof Klaus Hemmerle hat die Spannung zwischen dem Weltauftrag des Laien
und seiner kirchlichen Existenz als eine der Spannungslagen bezeichnet, die fiir die
Situation des Laien heute von besonderer Bedeutung sind>. So ist es zunachst nicht
iiberraschend, dafl der Gedanke des , Weltauftrags“ der Laien in der letzten Zeit
wieder hiufig betont wird. Zahlreiche Ansprachen des Papstes, aber auch die
Lineamenta geben davon Zeugnis. Aber oft erscheint dabei gerade das Spannungs-
verhiltnis, von dem Bischof Hemmerle gesprochen hat, eher ausgespart als zum
Problem erhoben. Das lenkt unsere Aufmerksamkeit auf den Sachverhalt, daf} die
Kurzformel vom ,, Weltauftrag® oder vom , Weltdienst* der Laien doch offenbar
einige Voraussetzungen einschlieflt, die niher zu bedenken sich lohnt.

Die Dimensionen dieses Weltdienstes miissen grundsitzlich alle Aufgabenfelder
umschliefen, die fiir Menschen auf dieser Welt gestellt sind: Familie und Gesell-
schaft, Politik und Wirtschaft, Kultur und Erziehung, Gesundheit und Umwelt,
Beruf und Freizeit, von den Kiinsten bis hin zur Ordnung des Verhiltnisses von
Staat und Kirche. Warum und in welchem Sinn aber ist dies alles dem Laien als sein
besonderes Aufgabenfeld zugewiesen? Diese Aufgaben sind den Laien ja nicht
_vorbehalten® im Sinn eines allein fiir sie giiltigen Sonderauftrags. Andernfalls
diirften Bischofe und Priester sich in jener ,Welt“ eigentlich iiberhaupt nicht
betitigen — was eine ganz und gar sachfremde Forderung wire. Vollig zu Recht
nehmen auch unsere Bischife zu Fragen des 6ffentlichen Lebens Stellung. Dafl sie
dabei stets zwischen den konkreten Alternativen einerseits und den Aspekten ihrer
sittlichen Relevanz andererseits zu unterscheiden versuchen, ist sachangemessen,
aber keineswegs ein Gegenbeweis.

Die Kurzformel vom ,Weltauftrag der Laien“ darf also nicht mifverstanden
werden. Zu schnell wird hier oft ,, Welt“ als ein der ,,Kirche“ Gegeniiberstehendes,
als eine von ihr reinlich scheidbare, ganz andere Grofle gedacht — so, als miifiten

162



e e L .

Die Laien in der Kirche

sich dann die Glieder der Kirche, die Laien sind, gewissermafien nach drauflen, vor
die Mauer, begeben, um dort, eben in der Welt, um deren Heiligung besorgt zu
sein. Aber die Kirche, in der die Laien leben und zu der sie gehoren, ist doch selbst
immer auch Teil dieser Welt, in der die Laien ebenso leben und der sie ebenso
zugehdren. Und fiir die geweihten Amustriger gilt letztlich nichts anderes: Auch
sie sind Mitglieder einer Gesellschaft, leben in der Welt, sollen ihr Zeugnis nicht
nur ,intra muros“, sondern natiirlich auch ,in der Welt* geben. Kirche ist, und
zwar als Ganzes, auch gesellschaftliche Gréfe. Unser Denken iiber den Weltauf-
trag der Laien muf} dies einbegreifen.

Die Moglichkeit jenes Mifiverstindnisses wird nun aber noch beférdert durch
einen schon als fragebediirftig aufgezeigten Begriff von Kirche, wie ihn auch die
Lineamenta immer wieder durchscheinen lassen. Mehrfach erscheint im Text
»Kirche“ eher als die den Laien gegeniiberstehende Grofle, wenn etwa schon in der
Einleitung ausgefithrt wird, dafl ,die Kirche und besonders die Hirten. .. eine
bessere Kenntnis der Lage gewinnen® knnen, wenn man auch die Laien befragt®.
Der Volk-Gottes-Gedanke scheint hier entweder zu wenig ausgeprigt oder zu
schnell wieder aufgegeben. Tiuscht der Eindruck, daf die Lineamenta eine
Totalidentifikation von Kirche und dienstamtlicher Hierarchie widerspiegeln,
zugleich aber von einer nur partiellen Identitit von Laien und Kirche ausgehen?

Die Erfiillung seines Weltauftrags fiihrt den Laien nicht aus der Kirche heraus.
Erist—mit anderen gemeinsam - Kirche auch in der Welt. Die Forderung, der Laie
miisse sich ,vorrangig® um seinen Weltdienst kiimmern, muf§ daher ebenfalls vor
Mifiverstindnissen geschiitzt werden. Weder ist die Welt ein absolutes Gegeniiber
von Kirche, noch ist der Weltdienst ein Vorbehaltsgut der Laien. Aus beidem folgt,
daf der Weltauftrag der Laien weder den Dienst der geweihten Amtstriger an der
Welt ersetzen noch die Laien von ihren Rechten und Pflichten, an der Auferbauung
von Kirche mitzuwirken, entbinden kann. Dies zu leisten ist somit auch kein
Vorbehaltsgut der geweihten Amtstriger. Jede ,,Flucht in die Welt ist den Laien
eigentlich verwehrt.

»Klerikalisierung der Laien?“

Um so mehr ist die in letzter Zeit haufig wiederkehrende Rede von der Gefahrzu
bedenken, daff die Laien ,aus der Welt fliechen®, also , Weltflucht“ begehen
konnten. Papst Johannes Paul II. hat sogar von der Gefahr gesprochen, daf} es ,,zu
einer Laisierung der Kleriker und zu einer Klerikalisierung der Laien“ kommen
kénne.” Solche Formeln haben den Vorteil, dafl sie schlaglichtartig eine Frage
umreiflen und eine Sorge des Fragenden kennzeichnen. Freilich bleiben sie oft
interpretationsfihig und interpretationsbediirftig. Dabei mag hier offenbleiben,
was mit einer ,, Laisierung der Kleriker“ gemeint und was von ihr zu befiirchten sein
konnte.

o 163



Gottfried Leder

Was steht hinter der warnenden Rede von einer , Klerikalisierung der Laien*?
Was ist mit ihr gemeint, und was veranlait die Warnung? Wird hier Anlaf zur
Sorge, dafl Laien in der Kirche Dienst tun wollen, in ihr Verantwortung iiberneh-
men wollen, ihr Kirche-Sein so verwirklichen wollen? Dies kann offenbar nicht
gemeint sein. Ganz und gar iiberfliissig wire gewifl auch die Besorgnis, Laien
koénnten die Probleme der Kirche zu sehr aus der amtlichen, vielleicht ausschlief’-
lich aus der kirchenrechtlichen Perspektive sehen und behandelt wissen wollen.
Kommt hier vielleicht Sorge um eine Aufweichung oder Auflosung der traditionell
iiberlieferten Ordnung in der Kirche zum Ausdruck? So gewendet wire die Sorge
wohl zu kurz angesetzt; sie miifite doch der Gefahr Vorschub leisten, dafl die
rechtzeitige Erkenntnis zukiinftiger Entwicklungen eher verhindert bleibt. Wenn
gewisse Elemente der traditionellen Konzeption vom Verhiltnis der kirchlichen
Stinde von der Zukunft wirklich iiberholt werden sollten — manches spricht dafiir
—, dann werden die Ursachen dafiir nicht in einer ,Klerikalisierung der Laien®,
sondern in Vorgingen ganz anderer Art zu suchen sein: in dem tiber Jahre hinweg,
ja sogar mittelfristig kaum behebbaren Priestermangel, in den Veridnderungen in
der Wahrnehmung moralischer und gesellschaftlicher Werte, denen entgegenzu-
wirken uns offenbar die Krifte und manchmal auch die geeigneten Methoden
fehlen; in neuen Verstindnisweisen von Autoritit, die unbefragbare Gehorsams-
anspriiche immer weniger akzeptieren; in der unkritischen Weiterverwendung
bestimmter Stilformen des innerkirchlichen Umgangs, die von den Menschen der
Gegenwart und der Zukunft immer weniger akzeptiert werden, um nur einige
Beispiele zu nennen.

So ist es nicht leicht, die Sorge vor einer ,Klerikalisierung der Laien als eine
substantiell begriindete Sorge auszumachen. Sind es nicht fast immer mehr die
Relationen, die fragwiirdigen Entwicklungen unterliegen — und weniger der eine
oder der andere Stand als solcher? Uns jedenfalls ginge es mehr darum, dafl nicht
das Verhiltnis von geweihten Amtstrigern und Laien zueinander als solches
klerikalisiert® wird oder ,klerikalisiert® bleibt, und dafl weder die Kleriker noch
die Laien in falscher Weise ,laisiert“ werden.

Aber vielleicht soll die Rede von der , Weltflucht und von der Gefahr der
Klerikalisierung der Laien nur darauf hinweisen, dafl die Laien ihre Aufgaben in
der Welt auch iiber den neuen vom Konzil eréffneten Moglichkeiten und Pflichten
ihrer Mitwirkung in der Kirche nicht vernachldssigen diirfen. Dann hat sie ihr gutes
Recht. Denn unser Einsatz ist, gemessen an den Erfordernissen, schwach. Und
unsere Erfolge sind — gemessen an den Mdglichkeiten und dem Wiinschbaren -
gering. Nur sehr wenige unter uns leben beispielhaft vor, dafl radikales Glauben-
wollen und radikales Ernstnehmen der Welt sehr wohl miteinander vereinbar sind,
zumal unter Bedingungen, unter denen wir als Christen unseren Weltdienst in
einer offenen, pluralen Gesellschaft leisten diirfen.

164



Die Laien in der Kirche

Defizite des Weltdienstes und Selbststand des Laien

Bei der Erfiillung des Weltauftrags durch die Laien haben wir also sehr wohl
reale Defizite zu beobachten. Aber die bessere Erfiillung dieses Auftrags hat auch
Voraussetzungen in der Kirche selbst. In der Welt sein — das heiflt in jedem Fall:
Aufgabe der Getto-, der Wagenburgmentalitit. Es bedeutet, sich nicht zuerst von
angstlicher Sorge leiten zu lassen, sondern vom Aufbruchwillen. Kirche mufl sauf
dem Weg“ sein. In der Welt sein heifit: sich nicht zuerst von Sicherheitskategorien,
sondern von Freiheits- und Entfaltungskategorien leiten zu lassen. Es heifit: sich an
der Vielfalt zu freuen, wenn die Einheit gewahrt ist, und nicht um die Einheit schon
deshalb zu bangen, weil Vielfalt in Erscheinung tritt. Wiederum schlieft sich der
Kreis. Wenn ,in der Welt sein“ dies alles eigentlich zur Voraussetzung hat bzw.
fordert, dann richten sich diese Forderungen wiederum nicht nur an die Laien,
sondern ebenso auch an die geweihten Amtstrager der Hierarchie.

In seinem Vortrag hat Bischof Hemmerle die Frage gestellt: ,, Wie verhalten sich
Selbststand des Laien und Bezogenheit des Laien auf das geistliche Amt zueinan-
der?“ Die Richtung, in der wir die Antwort suchen miissen, kénnen wir am ehesten
ermitteln, wenn wir fragen, warum iiberhaupt der Selbststand des Laien, seine
Identitdt in einer Spannung zu seiner Bezogenheit auf das geistliche Amt stehen
kann. Dies liegt offenbar daran, dafl nach dem Selbststand des Laien um seiner
selbst willen gefragt wird, wahrend die Frage nach seiner Bezogenheit auf das
geistliche Amt von anderer Struktur ist. Denn einerseits kann es ja noch nicht den
Selbststand des Laien ausmachen, auf ein anderes bezogen zu sein; andererseits
schliefit die eigene Identitit eine solche Bezogenheit auch keineswegs aus.

Wenn nun die gemeinsame Berufung aller in Taufe und Firmung der Unterschie-
denheit der Stinde und Dienste in der Kirche vorausgeht, muf} freilich neben jener
von Bischof Hemmerle angesprochenen Spannung sofort noch eine andere in den
Blick genommen werden, nimlich die Spannung zwischen dem Selbststand und der
Identitit des geistlichen Amtes und seiner ureigenen Wiirde und Bedeutung .
einerseits und seiner Bezogenheit auf die Laien bzw. auf die Gesamtheit des Volkes
Gottes andererseits. Auch die Identitit der Triger des geistlichen Amtes kann nicht
nur durch, aber auch nicht ohne die Bezugnahme auf ihre Dienstfunktion
gewonnen werden. Ahnlich kann die Identitit des Laien zwar nicht ohne, aber
eben auch nicht nur durch seine Bezogenheit auf das Amt bestimmt sein.

Blickt man angesichts dieser Uberlegungen in die Lineamenta, springt einem
Seite um Seite eine defizitire Sicht entgegen. Dafl ,,die Christglaubigen sich bewuflt
sein sollen, daff sie ihren Priestern gegeniiber in Schuld stehen?, erschiene weniger
schwer verdaulich, wenn die Lineamenta hier wenigstens den ganzen Abschnitt des
Konzilsdekrets iiber ,,Dienst und Leben der Priester” abgeschrieben hitten. Aber
unter der Uberschrift ,Die kirchliche Mitverantwortung® bestimmen die Linea-
menta die Sendung des Laien ganz und gar nur von der Bezogenheit auf das Amt

165



Gottfried Leder

her. ,Die Sendung der Laien mufl sich beim konkreten Vollzug unbedingt auf die
Sendung der iibrigen Mitglieder der Kirche einstellen und ist ,auf Harmonisie-
rung mit allen iibrigen Amtern und Diensten angewiesen“’, was ja gewi8 nicht
falsch ist, aber wohl einer gewissen Gegenseitigkeit bedarf, von der die Lineamenta
freilich eher schweigen. Statt dessen sorgen sie sich um die , pastoralen Probleme,
die mit der kirchlichen Mitverantwortung® der Laien ,verbunden sind“'°. Dies
muf iiberraschen: Waren wir doch seit dem Konzil und seit der Wiirzburger
Synode der Hoffnung, die Mitverantwortung der Laien kénne die pastoralen
Probleme der Kirche eher 16sen helfen, als daff sie solche Probleme schaffen wiirde.

Ganz dhnlich liest sich im Kontext der Lineamenta die Aussage, daf§ ,,die Laien
dariiber hinaus in verschiedener Weise zu unmittelbarerer Mitarbeit mit dem
Apostolat der Hierarchie berufen werden konnen® . Welche Weisen der Mitarbeit
aber konkret gemeint sind — und welche nicht —, bleibt auch jetzt offen. Zu
ermitteln ist lediglich, dafl sie etwas weniger mittelbar als bisher iiblich, aber doch
nicht richtig unmittelbar sein sollen; anders kann man eine ,unmittelbarere®
Mitarbeit ja kaum definieren. Erginzend wird dem Laien dann ,auflerdem® die
,Befihigung® bestitigt, ,von der Hierarchie zu gewissen kirchlichen Amtern
herangezogen zu werden, die geistlichen Zielen dienen“'?. Mit Respekt vor der
Tatsache gefragt, dafl die Lineamenta auch hier wieder nur — sehr punktuell
ausgewihlte — Konzilstexte zitieren: Gibt es, wenn es an der ,Befihigung® nicht
fehlt, moglicherweise auch einen moralischen Anspruch darauf, unter bestimmten
Bedingungen ein solches Amt iibernehmen zu kénnen? Um welche Amter handelt
es sich? Gibt es iiberhaupt kirchliche , Amter*, die nicht-geistlichen Zielen dienen?
Und wem sind diese dann vorbehalten?

Ist es ein Trost, sich zu erinnern, wie die grofle Mehrheit der Bischofe sich auf
dem Konzil souverin tiber die erste ungeniigende Vorlage fiir ein Schema iiber die
Kirche hinweggesetzt hat? ,Wenn es je eine Epoche gegeben hat, in der die
katholische Kirche in Deutschland die Kirche ihrer Bischofe war. . ., dann wihrend
dieser Jahre. Damals waren Sie, die deutschen Bischofe, auf der Hohe Threr
Autoritit, weil Sie inmitten des Bischofskollegiums an der Spitze derer standen, die
das Gegenwirtigwerden der Kirche in dieser unserer Zeit mutig forderten. Dieses
Zitat stammt aus der Schluflansprache von Prof. Max Engelmeier auf dem 82.
Deutschen Katholikentag in Essen im Jahre 1968. Das Konzil war drei Jahre zuvor
beendet worden. Mehr als 17 Jahre sind seitdem vergangen.

Anfragen

Will man abschlieffend noch einmal die wichtigsten Sorgen benennen, die—wenn
unsere Eindriicke nicht zu subjektiv sind — Laien in der Bundesrepublik heute
bewegen, mufl wohl zuerst gefragt werden, wie das Gesprich, der geistige

166



Die Laien in der Kirche

Austausch, das Miteinandersprechen und das Aufeinanderhéren zwischen den
Amtstrigern und den Laien verbessert werden kann. Eine ehrliche Bestandsauf-
nahme zeigt hier ein gespaltenes Bild. In den Gemeinden ist das Gesprich hiufig
lebendig und fruchtbar. Aber kann man dies auch fiir alle Diézesen sagen? Hier
diirfen und miissen hohere Anspriiche gestellt werden: vom Bischof an diejenigen,
die fiir die Laien sprechen sollen, aber auch von den Laien an den Bischof und seine
Mitarbeiter. Was schliefilich die Kirche in der Bundesrepublik insgesamt anbe-
trifft, so hat sich nach Meinung viéler das Gesprichsklima deutlich gegeniiber jener
Zeit abgekiihlt, in der vor allem in der Wiirzburger Synode unter der Prisident-
schaft von Kardinal Julius D6pfner eine Atmosphire lebendigen, regelmifigen,
offenen, gelegentlich energischen, immer aber verstindnisbereiten Dialogs ge-
wachsen war. Was ist davon geblieben? Heute leben wir wohl eher, wie Karl
Rahner es formuliert hat, in einer ,winterlichen Zeit*.

Ein zweites Anliegen hangt damit eng zusammen. Wie kann besser verhindert
werden, daf§ innerkirchliche Probleme immer wieder als Machtfragen, als Status-
fragen interpretiert und entsprechend sachinadiquat behandelt werden? Natiirlich
gibt es fiir die Losung dieses Problems keine Patentrezepte. Natiirlich verfallen
auch die Laien vielfach in den entsprechenden Fehler. Wir miissen also bei uns
selbst beginnen. Aber zum Gelingen gehtren zwei. Als Beispiel kann die Behand-
lung des Themas Priestermangel dienen. Allein die offene Erorterung dieses
Problems und der Konsequenzen, die sich fiir die Gemeindepastoral ergeben,
scheint hiufig Angste auszulosen, dafl in Wahrheit nur der Zolibat attackiert
werden solle. Tatsachlich geht es doch darum, dafl die Gemeinden ohne ortsansis-
sigen Pfarrer — und ihrer werden immer mehr - sich nach ihrem eigenen
Verstandnis benachteiligt fithlen und vor grofien Schwierigkeiten stehen.

Eine dritte Uberlegung: Wir miissen heute — uns selbst und unsere Bischofe —
fragen, wie gesichert werden kann, dafl die stets auf Weltkirche zielenden
Bestimmungen des neuen Kirchenrechts, soweit sie sich vor der Situation und der
Entwicklung der Kirche in der Bundesrepublik als unzureichend erweisen, im
partikuliren Kirchenrecht angemessen fortgeschrieben werden konnen. Die Kir-
che in der Bundesrepublik sollte — im Zusammenwirken von Amtstrigern und
Laien — die sie bewegenden Anliegen auch gegeniiber der Gesamtkirche mit dem
erforderlichen Selbstbewufitsein offen und mit Verbindlichkeit vertreten.

In der Sache mufl zuallererst die Frage, wie heute Glaube in unserer Gesellschaft
weitergegeben werden kann, zum Gegenstand des oOffentlichen Dialogs in der
Kirche werden. Die Jiingeren fragen zu Recht nach der Identitit von Glauben und
Lebensvollzug bei uns Alteren. Sie wollen wissen, wie glaubwiirdig wir ihnen den
Glauben zu vermitteln versuchen. Aber auch andere Gruppen, denen ohnehin
unsere besondere pastorale Sorge gelten mufl, haben Anspruch auf diesen Dialog—
nicht zuletzt die wiederverheirateten Geschiedenen, deren Situation nach nahezu
einhelliger Auffassung menschlich fast unhaltbar bleibt, wenn die offizielle Lehre

167



Gottfried Leder

und das geltende Recht auch dort fugenlos angewendet werden, wo die Teilnahme
an den Sakramenten ehrlich begehrt wird, ohne daff es im konkreten Fall méglich
wire, den geforderten Auflagen ohne neues Schuldigwerden nachzukommen.

Wir miissen schliefllich uns selbst, aber auch unsere Hirten mahnen, nicht gar zu
zogerlich zu sein, wenn es darum geht, Vertrauen in den Heiligen Geist zu haben.
Wir sprechen viel von der Offenheit fiir die verschiedenen Charismen. Aber wie
steht es darum wirklich? Wie steht es um die Gelassenheit, mit der man nach dem
Gleichnis den guten Samen mit dem Unkraut zusammen wachsen lassen muf, ehe
man hinreichend erkennt, was das eine und was das andere ist? Wie oft sind wir in
Gefahr, in ingstlicher Sorge das Neue, noch Unbekannte zu bekimpfen — und
damit vielleicht auch gutes Neues frithzeitig mit auszureiflen? Die kunstvolle
Konstruktion des ,Buflschweigens fiir Leonardo Boff vermag hinsichtlich der
Zukunftstrichtigkeit oder Untauglichkeit der von ihm vertretenen Theologie
wenig zu beweisen. Erfolgreich kann man sich mit ihr nur im freien Dialog
auseinandersetzen. Gerade wer dem Marxismus weder als inhaltliche Lehre noch
als Methode etwas abgewinnen kann, wird ihm doch vorwerfen, es gehore zu
seinem Wesen und zeige sich in allen von ihm gelenkten Systemen, dafl er
entgegenstehende Meinungen in seiner Mitte nicht duldet, sondern unterdriicke.
Wie also soll Kirche dann mit der Theologie der Befreiung verfahren?

So erbitten wir als Laien immer wieder das offene Gesprich tiber die Frage, wie
das unvermeidbare Spannungsverhaltnis zwischen dem Gedanken der Einheit und
dem Gedanken der Geistesfreiheit in der Kirche angegangen und ausgehalten
werden soll. Dies ist nur eine neue Variation der alten Frage, ob wir uns mit der
Sicherung des alten Lagers, in dem wir gestern waren, auch heute noch begniigen
koénnen — als kime es darauf an, am Abend stets in die feste Wagenburg
zuriickzukehren. Wer wirklich in der Nachfolge zu leben versucht, kann so nicht
denken wollen, kann so nicht glauben. Wer dennoch jenem Konzept anhingt,
verzichtet darauf, auf dem Weg zu sein. Er schreitet auf diesem Weg nicht fort,
sondern lebt im Stillstand. Und er ignoriert die Aussage des Konzils, dafl die
Kirche eine Ecclesia semper reformanda ist.

ANMERKUNGEN

! Dieser Beitrag gibt die Grundgedanken eines Referats wieder, das am 12. Oktober 1985 in der Katholischen
Akademie in Trier vor Mitgliedern des Katholikenrats der Dibzese gehalten wurde.

2 So Bischof Josef Homeyer in einer Ansprache vor dem Didzesanrat der Katholiken im Bistum Hildesheim am 19.
Januar 1985.

* E. Schillebeeckx, in: Orientierung 49 (1985) 152.

* Berufung und Sendung der Laien in Kirche und Welt zwanzig Jahre nach dem II. Vatikanischen Konzil. Lineamenta
(Rom 1985).

5 In einem Vortrag vor dem Zentralkomitee der deutschen Katholiken am 3. Mai 1985.

¢ Lineamenta, 4. Ehd. 1. SEhdI37. ® Ebd. 36. 1 Ebd. '! Ebd. 8. 12 'Ebd. 9.

168



