Magda Motté
»Nur ein Gott kann uns retten®

Spuren religidser Sehnsucht in moderner Literatur

Das im Titel zitierte Wort der Titania, einer Figur aus dem Theaterstiick , Der
Park® von Botho Straufl!, klingt wie ein Aufschrei und charakterisiert die
verworrene, heillose Situation, in der sich die Figuren des Dramas — Spiegelbilder
von Menschen unserer Zeit — befinden. Was kann eine Literatur, die fast nur
Dunkelheiten und Katastrophen zur Sprache bringt, fiir die Erlosung des Men-
schen leisten??

An wenigen ausgewihlten Werken, die insbesondere Beziehungsprobleme zum
anderen Geschlecht darstellen, soll gezeigt werden, wie in der zeitgenossischen
Literatur, in der der Name ,,Gott“ kaum einmal genannt wird, die Sehnsucht nach
einem gelungenen, harmonischen Leben, nach dem Sinn von Liebe und Sterben —
und damit nach Gott — immer wieder durchbricht. Oft sind Bilder und Motive aus
der christlichen Tradition verarbeitet, oder es werden in Gegenbildern religiose
Fragen aufgeworfen, die in ihrer Radikalitit nur noch mit ,,Glauben® zu beantwor-
ten sind. '

Das Beispiel Geschlechterbeziehungen eignet sich fir die gewihlte Fragestellung
besonders gut, einmal, weil in den letzten Jahren der Bereich der Liebesliteratur so
angewachsen ist, daf} er literarhistorisch als exemplarisch betrachtet werden kann?,
zum anderen, weil hier die Beziehungen der Menschen zueinander elementar
zutage treten. In der Wahl dieses Motivs vollzieht sich zudem fiir viele Autoren ein
Riickzug ins Private und in die Innerlichkeit, und es offenbart sich in den
Reflexionen und Bildern hinsichtlich intimster Gefiihle und Stimmungen sehr viel
von der Verfafitheit des zeitgenossischen Menschen, von seiner iibersteigerten
Sensibilitdt, seinem individuellen Gliicksanspruch, seiner eitlen Selbstbespiege-
lung:

»doch jeder stéhnt und briillt um seine eigne
Wenigkeit, wer wiirde noch verriickt nach einem anderen?**

Hinter seinem Mangel an Verantwortungs- und Schuldbewufltsein, seiner
Unfihigkeit zu dauerhafter Bindung sowie seiner Angst vor Liebesverlust und vor
dem Tod verbirgt sich jedoch des Menschen unausgesprochene Sehnsucht nach
Geborgenheit, Vertrauen, Treue, Angenommensein und Hingabe.

255



Magda Motté

Bestandigkeit partnerschaftlicher Beziehung

Kenner der literarischen Szene werden sich fragen: Gibt es in der modernen
Literatur iberhaupt so etwas wie Bestandigkeit und Treue? In einer Zeit, wo
Partnerwechsel und Scheidung von den meisten als ,,normal® angesehen und von
den verschiedensten Medien als erstrebenswert (siehe ,,Schwarzwaldklinik“ und
andere Unterhaltungsserien) dargestellt werden, sucht der Leser lange nach
literarischen Beispielen einer in Treue gelebten ehelichen Partnerschaft. Es mag
hier natiirlich gelten, dafl eine konfliktfrei gelebte Beziehung kein interessantes
Sujet fiir einen Roman oder ein Theaterstiick darstellt. Dennoch vermifit man in
zeitgenossischen Werken vielfach den Versuch, miteinander auszukommen, oder
das Einverstindnis mit der Andersartigkeit des Partners, so wie es Giinter Kunert
in seinem Text ,Eins plus eins gleich eins vorschwebt’:

»Mit einer Frau zusammenleben heifit vor allem: mit einem Menschen zusammenleben. Und da es die
Frau so wenig gibt wie den Menschen..., so bedeutet das: sich einem Menschen verbinden, dessen
Unvollkommenbheit der eigenen kongenial sein mége. Wir vereinen einfach unsere Schwiche, damit sie
zu gemeinsamer Stirke werde.*

Kunert entwirft am Beispiel seiner eigenen Ehe ein Bild von einer gelungenen,
tragfihigen Lebensgemeinschaft, in der die Frau den anderen, hier den Sprecher
selbst, immer wieder vor allem durch ihren Frohsinn auffingt: Sie ,erreicht mit
threm Gelichter, dafl ich von den Toten, zumindest von den Scheintoten,
auferstehe und wandle. Was stellt dagegen die Verwandlung von Wasser in Wein
dar oder die des Mondes in ein miflig lockendes Ausflugsziel?!“® Die der Bibel
entlehnten Bilder sind bei Kunert keineswegs ironisch gemeint, sondern zeugen
allgemein von einer tiefen existentiellen Auseinandersetzung; hier deuten sie auf
die lebensspendende Wirkung, die von dieser Frau ausgeht.

Auch Walter Helmut Fritz gestaltet in wenigen lyrischen Zeilen eine schone
Gemeinsamkeit”:

wJetzt wo ich die Teekanne
— wie oft gebraucht,
dann zur Seite gestellt —
wieder aus dem Schrank nehme,
sehe ich sie plétzlich
— verbunden mit unseren Jahren —
mit Zirtlichkeit,
sehe ich den von Schneeflocken
punktierten Tag,
an dem du sie gebracht
und auf den Tisch gestellt hast.

Im Mittelpunkt des Gedichts steht eine Teekanne, Zeichen fur Behaglichkeit,
Wirme, Labsal, Belebung und Gemeinsamkeit. An ihr entziindet sich ,plotzlich®
die Erinnerung an viele gemeinsam verbrachte Jahre, aber auch die zartliche
Erinnerung an jenen Wintertag, an dem die Tischgemeinschaft begonnen hat.

254



»Nur ein Gott kann uns retten

Bei Astrid Timpel in ,liebe ist nicht von festlichen Stunden, sondern vom
Alltag die Rede®:

»wieder dieser streit am morgen
auf leeren magen und wieder hast du
den miill vergessen dem kind vor dem essen
ein eis gekauft mit fiinf kugeln und schon wieder
bei der tagesschau deinen fuf§
iiber meinen gelegt wieder der geruch
aus deinen abgelegten hemden und
dein unerklarliches handgelenk wie soll ich da
sagen ich liebte dich nicht®

Moderne Lyrik gibt sich vielfach sachlich und unterkiihlt. Doch verbirgt sich
hinter der Darstellung von Alltagserfahrungen und banalen Dingen der Umwelt oft
ein tiefes Gefiihl. So auch hier. Die Sprecherin zihlt - fast miflmutig — auf, was alles
sie am Partner stort. Acht Zeilen hindurch macht sie ihm Vorhaltungen uber
gewohnliche Streitereien, Nachlissigkeiten und drgerliche Angewohnheiten; sie
nennt Dinge, die ihr immer ,wieder® (vgl. viermal) mififallen. Ertragen kann sie
dies nur, weil sie den Partner liebt. Dieses Gestindnis, erwachsen aus der Geduld
mit dem anderen, formuliert sie nicht als positive Aussage, sondern in verneinter,
konjunktivisch gefafiter indirekter Rede.

In beiden Gedichten sind keine Liebesbeteuerungen ausgesprochen und keine
hehren Bilder entworfen, vielmehr werden iiber banalste Alltdglichkeit Treue und
Zirtlichkeit transparent gemacht. Man sollte diese positiven Beispiele nicht als
Idylle abtun; sie sind Hoffnungszeichen, dafl menschliche Partnerschaft gelingen
kann. Besonders Tiimpel zeigt, da Liebe sich nicht in einer Hochstimmung des
Gefiihls erschopft, sondern im Wechsel von Ertragen und Annehmen gelebt
werden mufl: Ich nehme dich so, wie du bist, mit all deinen Fehlern, Nachlassigkei-
ten und iiblen Angewohnheiten. Nach einer solchen Liebe — nicht nach Liebes-
rausch, den die Sex-Utopien anpreisen — sehnt sich der Mensch.

Dieses Zueinanderstehen in allen Situationen kann hier und da zu einer
Herausforderung werden, die bis zum AuRersten, zum gemeinsamen Tod, fiihrt.
Wahrend Marie-Luise Kaschnitz eine solche eheliche Verbundenheit als Alptraum
darstellt und trotz tiefster Betroffenheit tiber den Tod ihres Mannes das gegebene
Versprechen ,treu bis in den Tod“ von sich weist’, berichtet bei Straufl ein
unbeteiligter Erzihler von einem alten, Philemon und Baucis dhnlichen Ehepaar,
das im Einverstindnis den gemeinsamen Tod sucht, dem Ableben der unheilbar
kranken Frau zuvorkommend Bis in den Tod hinein helfen sie sich gegensemg, die
Schmerzen zu ertragen °

,Sie hatten beide Gift genommen und lagen noch so wie sie gewartet hatten, Hand in Hand auf dem
Riicken. Die kurzen schweren Krimpfe hatten sie ganz in der Mitte ihrer geflochtenen, beinah
brechenden Finger ausgehalten.®

Das Bild dieser unverbriichlichen Treue rithrt den Leser an, erschiittert ihn aber
auch gleichzeitig. Treue wird hier nimlich als der absolut letzte Wert verstanden

255



Magda Motté

und damit der Liebe iibergeordnet. Die Partner gehen in der Gemeinsamkeit so
vollstindig auf, daf sie ihre Individualitit verloren haben. Einer kann oder will
ohne den anderen nicht mehr sein. Liebe hingegen lifit den anderen frei, bestitigt
seinen Eigenwert und seine Freiheit. Liebe sagt: Ich freue mich, daf} du lebst —und
das nicht nur um meinetwillen. Ist nicht der Wunsch nach totaler Nahe ohne innere
Distanz und Freiheit die grofile Gefihrdung moderner Ehen? Zerbrechen viele
Partnerschaften nicht gerade an dem Paradoxon, daff der einzelne trotz verzweifel-
ter Versuche, alle Intimititsschranken einzureiflen, in immer groflere Einsamkeit
gerit? Das oben zitierte Bild der im Tod verkrampften Hinde — hier riihrendes
Symbol der Einheit — ist zum Beispiel nach Thomas Hora!! ein Zeichen fiir eine
besitzergreifende, gefihrdete Partnerschaft. Er nennt als Zeichen fiir eine gegliickte
die parallel gegeneinander gelegten Hinde; sie sind auch eng verbunden und
stiitzen sich gegenseitig, sind aber beweglich und weisen tiber sich hinaus.

Auch Tomas und Teresa, die Hauptfiguren in Milan Kunderas ,,Die unertragli-
che Leichtigkeit des Seins®, sterben gemeinsam, doch bei einem Unfall. Durch
Zufall einander zugefiihrt, oft innerlich und uflerlich auseinandergetrieben,
finden sie zu einer tiefen Zusammengehorigkeit. An ihrer ehelichen Verbundenheit
andern auch nichts die zwanghafte sexuelle Neugier von Tomas, der den Ge-
schlechtsakt mit unzihligen Frauen dazu benutzt, Aufschluf} iiber das geheime
Wesen des Menschen zu erhalten, sowie Teresas Eifersucht und als Schwiche
getarntes Machtstreben. Die sexuellen Ausschweifungen des Mannes sind nichts
anderes als eine verzweifelte Suche nach Lebenssinn. Im letzten Kapitel, kurz vor
dem todlichen Unfall des Ehepaars, kommen Tomas und Teresa zu einer versohn-
ten Einheit. Thomas enthiillt Teresa endlich, worum es in den Briefen, die er von
Zeit zu Zeit erhilt, geht. Sie stammen von einem Sohn aus erster Ehe und nicht, wie
Teresa argwohnt, von einer Frau. In diesen Briefen fithrt Kundera die staatspoliti-
sche und die existentiell-menschliche Ebene des Romans zusammen. Sie geben
Auskunft dariiber, wie der Sohn sich von seiner kommunistischen Mutter, aber
auch von den Regimegegnern mehr und mehr distanziert und seinen Lebenssinn im
Glauben an Gott gefunden hat'*:

»Er glaubt an Gott und meint, das sei der Schlissel zu allem. Seiner Meinung nach sollte jeder im
tiglichen Leben nach den von der Religion geschaffenen Normen leben und das Regime tiberhaupt nicht
zur Kenntnis nehmen. Es einfach ignorieren. Er sagt, wenn man an Gott glaube, sei man fahig, in jeder
beliebigen Situation durch eigenes Handeln das zu schaffen, was er ,das Reich Gottes auf Erden’
nennt... Ich habe gliubige Menschen immer bewundert. Ich habe gedacht, dafl sie eine besondere Gabe
tibersinnlicher Wahrnehmung besitzen, die mir versagt ist. Etwa wie Hellseher. Nun sehe ich aber am
Beispiel meines Sohnes, dafl Glauben im Grunde genommen etwas sehr Leichtes ist.*

Diesem Zitat gehen im Lauf des Romans Einzelbemerkungen tiber den Sinn des
Lebens und gerechtes Handeln voraus, bis Kundera hier im letzten Kapitel dieses
Glaubensbekenntnis einer Nebenfigur in den Mund legt. Doch spricht diese es
auch nicht direkt aus, sondern es wird von der Hauptfigur wiedergegeben. Man
kann Kunderas Buch auf vielfaltige Art lesen als unterhaltenden, politischen oder

256



WNur ein Gott kann uns retten™

philosophischen Roman; man kann es auch unterschiedlich beurteilen, es ob seiner
unharmonischen Mischung von iiberzeugend formulierten philosophischen Ge-
danken, spannend erzihlten menschlichen Begebenheiten und unnétig ausgemal-
ten Obszonititen ablehnen; es bleibt aber dem Leser im Gedachtnis die erschut-
ternde Geschichte von Tomas und Teresa, die sich durch Hohen und Tiefen zu
einem treuen, versdhnten Miteinander durchgekimpft haben, und die Einsicht,
daf} in einer atheistischen Umgebung der Glaube an Gott das einzig sinnvolle
Lebensprinzip ist.

Erprobung der Treue

Partnerschaftliches oder eheliches Zusammenleben vollzieht sich in einer stindi-
gen Erprobung der Treue. In den folgenden Beispielen wird die Erprobung als
existenzbedrohende Krise novellistisch behandelt oder der Verlust des Partners als
zu bewiltigende Herausforderung lyrisch reflektiert.

Christoph Meckel gestaltet in seiner Erzihlung ,Licht“ das Zerbrechen einer
innigen Liebesbeziehung und scheint damit die These ,Die Libertinage hat die
Menschen nicht zueinander, sondern voneinander weggefiihrt“ " zu bestatigen. Er
lift die gliickliche Liebe von Gil und Dole, die er mit allen guten Vorgaben
ausgestattet hat, scheitern, vielleicht, um anzudeuten, dafl diese Vorgaben:
Anmut, Schonheit, Intelligenz, erfolgreicher Beruf, finanzielle Unabhingigkeit,
Gewihrenlassen. . ., letztlich nicht hinreichen. Sie férdern nimlich in erster Linie
das Verlangen nach Selbstverwirklichung im Sinn eines persénlichen, ich-bezoge-
nen Gliicksanspruchs. Meckels Erzihlung zeigt, dafl diese Ferienliebe dem Alltag
nicht gewachsen ist. Der einzelne ist unberechenbaren, dunklen Michten ausgelie-
fert und braucht in seiner Gefahrdung die bedingungslose Treue des anderen, der
ihn auffingt, wenn er zu straucheln und in einen Abgrund zu stiirzen droht.
Meckel lif8t Dole im Bild von der Brennessel den Wunsch nach einem solchen Halt
auRern: ,man fafit eine Brennessel an wie eine Geliebte, leicht, fest, sicher und
ohne Angst. Hast du [Gil] mich angefafit auf diese Weise2“!*

Gil und Dole fehlt es an Mut und Vertrauen. Gil findet nicht den Mut, Dole ins
Gesprich zu zichen oder in die Arme zu nehmen, und Dole mangelt es an
Vertrauen, dem Geliebten von der zermiirbenden Spannung zu erzihlen. Thre
Liebe ist iiber die erste Stufe der Faszination nicht hinausgewachsen. Fiir eine
dauerhafte Verbindung bedarf es jedoch einer gereiften Liebe, die Sexus, Eros und
Agape gleichermaflen umfafit. Sie wire fahig, dem anderen auch etwas zuzumuten
bzw. ihn aufzufangen. Der dunkle negative Grundtenor dieser gelungenen Erzah-
lung weckt die Sehnsucht nach einer ehelichen Treue, die dem anderen nachgeht
wie — in der Bildersprache des Propheten Hosea — Jahwe seinem Volk.

Ganz anders verliuft die Krise in Gert Hofmanns Roman ,,Auf dem Turm*".

25V



Magda Motté

Die ersten Sitze fithren den Leser in die trostlose Atmosphire von Landschaft und
Seelenleben und umreiflen vorausdeutend das Romangeschehen:

»Letzten Herbst, auf unserer Reise durch Sizilien, auf der wir einander wieder bis aufs Blut gepeinigt
haben, dazu mit ihrem alten Wagen, der hinter Camicatti nur noch im ersten Gang gefahren, nein,
gekrochen ist, um schliefllich um die Mittagszeit, als wir, was ein Fehler war, auf der Suche nach einer
Werkstatt die autostrada verlassen haben und, auf immer abseitigeren Nebenwegen, immer tiefer ins
ausgebrannte und unwegsame Landesinnere, in die zona morta hineingeraten sind, vor den zerbrék-
kelnden Mauern von Dikaiarchaeia endgiiltig stehenzubleiben(5).

Ahnlich wie bei Diirrenmatt '® fithre auch hier eine Autopanne (,, Denn offenbar
geht unsere ganze Not ja auf eine Panne zuriick, 181) in eine Lebenskrise und zu
einer Entscheidung in einer Art Gericht. Wihrend das Ehepaar auf die Autorepara-
tur wartet und der Ich-Erzihler-Ehemann die glinstigste Gelegenheit sucht, seiner
Frau die endgiiltige Trennung anzutragen, zur ,Strafe®, weil sie erneut schwanger
ist, erlebt es eine Welt duflerster Armut, Brutalitit und Todesverfallenheit. Trotz
Entsetzen und Ekel davor kann sich der Erzihler — seine ermattete, willenlose Frau
mitschleifend, um dadurch einen plétzlichen Abortus, also Kindesmord, zu
erzwingen — dem Sog der Verfihrung durch den Kustoden, einen Fremdenfiihrer,
nicht entziehen und it sich zum Turm und einer dort anberaumten Veranstaltung
geleiten. Sie besteht darin, daf} ein ,Hungerzug® (105) der irmsten Dorfbewohner
zum Café am Turm zieht und ein junger Sizilianer, Mimiddu Diagonale, sich vom
Turm stiirzt. All das geschieht, um Touristen in das gottverlassene Dorf zu locken
und ihre Sensationslust zu befriedigen.

Hofmann stellt seine Ehekrise nicht — wie viele zeitgenossische Autoren —in den
intimen Bereich eines Wohn-Schlafzimmers, sondern in eine morbide Landschaft.
Er verbindet jene mit dem verzweifelten Versuch armer Landbewohner, ihren
duflersten Notstand zu iberwinden. Dadurch hebt er einerseits das Private auf und
zeigt, wie das Ehezerwiirfnis Teil einer viel grofleren Lebenskrise und Heillosigkeit
ist. Dieser Zusammenhang wird ausdriicklich hergestellt, wenn der Ich-Erzihler
gesteht: ,,Vielleicht sollten wir uns nicht immer so viel mit uns selber beschaftigen®
(187). Andererseits gelingt es dem Autor durch diese Ausweitung, die Landschaft
und das Dorfgeschehen als Spiegel fiir die seelische Landschaft des zerstrittenen
Ehepaars einzusetzen. Schon die oben zitierten ersten Sitze lassen sich Wort fiir
Wort auf die innere Situation der beiden tibertragen; Landschaftsschilderung und
seelisches Geschehen sind miteinander erzihlerisch verschriankt. Besonders deut-
lich wird das im Verlauf der Handlung, dem Gang der beiden durch das Dorf und
ihrem Besuch der ,,Veranstaltung®. Hier ist kein Detail, das nicht von zeichenhaf-
ter Qualitit wire; alles ist verhiillt oder offen auf Sex, Blut und Tod ausgerichtet.

Der Turm ist das beherrschende Zeichen. In ihm biindelt sich die Trias von Sex,
Blut und Tod. Als verfallener Wasserturm dient er nicht mehr dem Leben, sondern
wird durch die ,,Veranstaltung® zur Todesfalle. Von ihm aus gibt der Erzahler dem
Leser ein Bild von der Landschaft, der ,zona morta“. Schon bei der ersten
Erwihnung durch den Kustoden erinnert sich der Erzihler an ein homosexuelles

258



#Nur ein Gott kann uns retten”

Erlebnis (19f.), und Hinweise auf seine homosexuellen Neigungen durchziehen
nicht nur den ganzen Bericht, bis sie schliefllich in ein offenes Gestindnis miinden,
sondern sie werden auch mehrfach mit einer Bemerkung tiber den Turm erzihle-
risch verbunden, so dafl dieser auch als Phallussymbol gedeutet werden kann. Die
Torre di Dikaiarchaeia (der Turm der Stadt der Gerechten!) ist aber vor allem
Hinrichtungs- und Gerichtsstitte. In dieser vornehmlich von Minnern bestimm-
ten Welt der Gewalt werden Kinder und Frauen als willenlose Opfer zur
Befriedigung der Sensationsgier und der Selbstsucht geopfert. Am Turm enthiillen
sich aber auch Brutalitat (Touristen), Profitgier (Kustode) und Liisternheit (Erzah-
ler) der Welt. Angesichts des Todessprungs des jungen Mimiddu wird der Erzahler
in seiner Selbstgerechtigkeit erschuttert; er fithlt sich mitschuldig am Tod des
Sizilianers, da er ihn nicht verhindert hat. Zudem lernt er die Verflechtung von
Armut, Sensationsgier und Schuld durchschauen, wenn er am Ende den Kustoden
als einen wie Mimiddu verfiihrten und verkriippelten Menschen erkennt.

Sicherlich ist bereits deutlich geworden, dafi der Roman von religiésen — wenn
auch nicht christlichen — Anspielungen durchsetzt ist. Vier Aspekte seien beson-
ders hervorgehoben:

1. Die Gesamtatmosphdre: Die konsequente Darstellung der nach innen und
auflen morbiden, heillosen Welt schreit nach Rettung. Dieses ,Vexierbild aus
touristischer Scheinwelt, seelischer Projektion und bedrohlicher Wirklichkeit* !
wird mit einem solchen Engagement vorgetragen und ist so konsequent bis in jedes
Wort und seine Stellung im Satz durchgefiihrt, dafl der Leser sich einer Erschiitte-
rung nicht entziehen kann. Es geht um die Grenzfragen von Leben und Tod, Liebe
und Haf}; es geht um das Schicksal des einzelnen und eines ganzen Dorfes. Es wird
zwar keine Losung angeboten, aber es wird ein Weg gewiesen, wie der einzelne
seine Probleme bewiltigen kann. Nachdem der Erzihler eine Art Holle durch-
schritten hat, beginnt das letzte Kapitel mit ,Gut* und endet mit einer Einsicht, die
man als Mafistab vielen bis zur Verzweiflung mit privaten Problemen belasteten
Menschen mit auf den Weg geben mochte:

,Eine Marotte, uns immer nur mit uns selbst und mit unseren Beziehungen zueinander zu
beschiftigen, rufe ich, glaube ich, noch und steige rasch in den Wagen. Plétzlich ein Vorgefithl der
Wahrheit iiber die Verfassung der Welt, iiber Maria, Mario, M. Diagonale, den Kustoden, tiber mich®
(187£.).

Der Erzihler hat sich teils neugierig, teils listern, in den Sog der Ereignisse im
Dorf hineinbegeben. Dadurch werden seine geheimsten und gemeinsten Triebe
geweckt und fiihren zur Katastrophe. Diese aber schockt ihn derart, daff er sich
zumindest seines schibigen Eigennutzes bewufit wird. :

2. Die Figur des Kustoden: Auf seinem Weg durch die ,Hélle® ist dem Erzidhler
ein Fiihrer beigegeben. Der Kustode kann sowohl als ,mephistophelischer Dop-
pelginger*'® als auch als satanischer Gegenspieler gedeutet werden. Die Art und
Weise, wie er den Erzihler von einem Ort zum anderen fiihrt, stets dessen

259



Magda Motté

geheimste Gedanken und Vorstellungen enthiillend, legt ersteres, sein abstoffendes
Auferes, sein hinkender Gang und der Fliegenschwarm um seinen Kopf!? legen
letzteres nahe. Wie Mephisto ist der Kustode eine Figur, der den Fremden in Bann
schldgt und ihn in den Bereich des Bosen hineinziehen will. Bis zu einem gewissen
Grad ist der Erzdhler den Lockungen verfallen, da sie seinen geheimsten Wiinschen
entgegenkommen. Dennoch gerit er nicht ganz in den Sog des Bosen, da ihn ein
Rest unerklarbaren Abscheus gegen das Satanische wie eine Schutzmacht davor
bewahrt. In der letzten Begegnung gelingt es ihm sogar, den Gegenspieler
abzuschiitteln, zu , stiirzen® und als bedauernswertes Opfer der menschenunwiir-
digen Zustinde zu entlarven. Damit iiberwindet er sein triebhaftes Alter ego,
gewinnt die Herrschaft iiber sein Denken und Handeln zuriick und findet zu einer
versdhnlichen Schlufigeste seiner gepeinigten Frau gegeniiber.

3. Das Bekenntnis: Der Roman, als Ich-Erzihlung konzipiert, liest sich wie ein
Bekenntnis. Der Erzihler berichtet iiber Ereignisse, die zwar etwa ein halbes Jahr
oder linger zuriickliegen, durch die monologische Struktur und die Wahl des
Prisens als Erzihlzeit aber ganz nahe an den Leser herangeholt werden. Die
Diktion ist so gewihlt, als bohre sich der Erzahler immer tiefer in die Verstérung 2
hinein, und es gelingt ihm, auch den Leser in seine Atemlosigkeit hineinzuziehen.
Er spricht sozusagen ohne Pausen (vgl. Textbild ohne Untergliederung), oft wie
stockend, was durch die Ausklammerung wichtiger Satzteile, Freistellung einzel-
ner Worter, Wiederholungen oder Einschiibe sprachlich wiedergegeben ist; seine
innere Erregung kommt zudem durch die Hiufung von ,rufe ich“ anstelle von
»sage ich® zum Ausdruck. Alles ist folgerichtig aus seiner Perspektive geschildert;
seine Beschreibung von Land und Leuten sowie seine Urteile iiber die Geschehnis-
se entsprechen voll seiner seelischen Verfassung, seiner Liisternheit, seiner Grau-
samkeit, seiner Besessenheit von Sex und Tod. Deshalb ist die Darstellung des
morbiden fiktionalen Raums ein konsequenter Ausdruck seines Inneren.

Dieses Gesamtbekenntnis gipfelt in einer Art ausdriicklichen psychotherapeuti-
schen Gesprachs, wozu er seine Frau zwingt, in einer Art Beichte, die er vor seiner
von ihm tief verletzten Frau ablegen will (vgl. Kap. 14). Vorbereitet wird dieser
Akt durch eine Selbstbesinnung in Form etlicher Schreibversuche, die in dem
» Wort Versohnung® (142) miinden. Er will iiber seine lang verschwiegene homos-
exuelle Neigung sprechen, mufl aber dazu von seiner Frau in einen Zustand
sexueller Erregung versetzt werden. Es bleibt in der Schwebe, ob er diese peinliche,
widerliche Szene dazu benutzt, seine leidende Frau noch mehr zu krinken oder,
Heilung erwartend, sich vor ihr ginzlich zu enthiillen. Mag die Bezeichnung
»Beichte® fiir manchen Leser auch hier blasphemisch klingen, der Dialog leitet aber
so etwas wie eine Reinigung ein.

4. Existenz Gottes: Daff oben skizzierte Gedankenginge vielleicht nicht so ganz
abwegig sind, verrit ein Dialog zwischen dem Ich-Erzihler und dem Kustoden
kurz vor ihrer Ankunft am Turm. Hier erzihlt der Kustode einiges von der

260



»INur ein Gott kann uns retten™

Geschichte des Ortes und berichtet von einem , Gesetzgeber®, der ,von seinen
Schreibern alle Griinde fiir die Existenz Gottes sorgfaltig habe registrieren lassen®
(59). Der Erzahler stellt Riickfragen:

,Und was waren das fiir Griinde, frage ich und hoffe einen Augenblick, es konnte ein Grund darunter
sein, der womdglich auch hente noch giiltig ist und mir einen Gott tatsichlich nachweist, was unsere
Lage, und nicht nur hier in D., vielleicht verbessern kénnte“ (59).

Er verlangt also nach einem Gottesbeweis und kniipft fiir einen Augenblick
daran seine Hoffnung. Was immer er mit ,unsere Lage... verbessern konnte®
meint, festzuhalten ist, dafl sie ihm verbesserungswiirdig erscheint, daf§ er allein
keine Kraft zur Verbesserung aufbringt und dafl er sich einen Gott denken kann,
der Verbesserung auslosen konnte. Aber so wie die Beweise ,,verlorengegangen®
(59) sind, so ist auch die Hoffnung geschwunden. ,Verloren® — das plotzliche
Lachen, womit der Erzihler das Faktum quittiert, verrat gleichermaflen Spott,
Irritation und Ratlosigkeit.

Nicht immer muf} eine Partnerschaftskrise todlich enden wie bei Meckel, eine
Ehekrise so nach Strindbergschem oder Albeeschem Muster verlaufen wie bei
Hofmann, sie kann auch — trotz Verlust — zu einem versohnlichen Schluf} fithren
wie bei Christine Busta in ,Zu einer Ehekrise“?!. Im ersten Abschnitt ihres
Gedichts legt siec dem Leser nahe, in der Entfremdung nicht nur das Negative zu

sehen: ey
,Verlust ist nicht immer nur Verlust.

Er kann auch Freigabe werden

tiir die Bediirftigkeit eines anderen,
und Dankbarkeit fiir das Empfangene,
aus dem wir das Weiterleben erlernen.”

Hier wird nicht einer leichtsinnigen Freiheit das Wort geredet, aus Gleichgiltig-
keit entsagt oder zum Ehebruch ermutigt, hier wird vielmehr aus tiefer Einsicht fiir
eine haflfreie Freigabe geworben. Im Mittelteil stellt Busta sodann eindringliche
Fragen, die den Leser zum Nachdenken fiihren:

,Konnen wir wirklich immer alles
halten, was wir versprochen haben?...
Ist uns nicht alles nur gelichen?...
Liefle sich Liebe durch Teilen nicht mehren?*

Welch eine Grofimut setzt das voraus! Busta hat eine Treue im Sinn, die den
Partner nicht gefangenhilt, die sich hingegen in der Vergebung zeigt:
»Erst vergebene Schuld,

wenn sie wirklich Schuld ist,
wirkt eine andere Treue,
die kein Gebot erfiillt und verletzt,
sondern sich unabldssig
aus sich selber erneuert.
Die bleibt ein Leben lang unaufléslich.
Gemeint ist wohl die Verwirklichung des Versprechens: Was auch kommen

mag, ich stehe zu dir. Eine solche Treue erinnert an die Treue Jahwes zu seinem

261



Magda Motté

Volk, an die Grofimut des Vaters zu seinem (verlorenen) Sohn, an die Freiheit, die
Gott den Menschen gewihrt.

Mangel an Liebe

Dieser Ausdruck kann sowohl passivisch als Mangel an Geliebtwerden als auch
aktivisch als Mangel an Liebesfihigkeit verstanden werden. Viele Autoren in
Vergangenheit und Gegenwart haben Beispiele fiir das erstere vorgelegt?, hier soll
— als Besonderheit unserer Tage — vor allem auf das letztere eingegangen werden.
Ursula Krechels Gedicht ,Nachtrag® verdeutlicht das Problem?:

,In den alten Biichern Aber nie ist jemand
sind die Liebenden vor Liebe wahnsinnig geworden
oft wahnsinnig geworden. aus Mangel an Liebe
Thr Haar wurde grau die er nicht empfand.
ihr Kopf leer Auch das steht
ihre Haut fahl in den alten Biichern.
vor Liebe, lese ich. So hitte denn der Mangel

einmal sein Gutes.”

Uber These und Antithese gelangt das lyrische Ich zu einer Einsicht, die als
Schlufifolgerung freigestellt ist. Krechels besonderer Einfall liegt darin, dafl sie ihre
Aussage uiber die gegenwirtige Situation des Menschen in einer Lese-Erfahrung
verhiillt ausspricht. Im Bewufitsein eines Lesers der siebziger Jahre befragt das
lyrische Ich die alten Biicher und stellt fest, was dort vorkommt und was fehlt. Fast
mit Befremden (vgl. das nachgestellte ,lese ich“ am Ende der ersten Strophe)
konstatiert der Leser, welche Liebesglut die Figuren in alten Biichern erfiillen
konnte; sie wurden wahnsinnig, wenn ihre Liebe nicht erwidert wurde oder
unerfiillbar war. Dariiber nachsinnend stellt er auflerdem fest, dafl nie jemand
krank wurde aus Mangel an Liebesfahigkeit. Das gab es hochstens als Auswirkung
einer Verwiinschung, Verzauberung, Besessenheit oder eines Pakts mit dem Teufel
(vgl. Sagen und Mirchen) und konnte durch die aufopfernde Kraft eines Liebenden
behoben werden. Eine angeborene oder erworbene Liebesunfihigkeit, einen
solchen Mangel darzustellen, kam den Autoren nicht in den Sinn. — Soweit die
Textaussage! Es bleibt dem Leser iiberlassen, den Befund mit der heutigen
Situation zu vergleichen.

Mangel an Liebesfihigkeit, das heifit also, der Mensch ist nicht imstande, aus
dem Gehiuse seiner Ichbefangenheit heraus- und auf andere zuzugehen. (Ich
kiimmere mich um niemand! — eine solche Maxime halten nicht wenige sogar fiir
eine Tugend.) Christoph Hein hat in seiner Novelle ,, Drachenblut“?* — die DDR-
Ausgabe ist sinnreich mit ,Der fremde Freund® betitelt — das Schicksal eines
solchen Menschen gestaltet. In kiihl sachlichem Erzihlton berichtet die Ich-
Erzihlerin Claudia, eine 39jihrige Arztin, iiber ihr Leben, genauer iiber ihr Tun

262



»INur ein Gott kann uns retten™

und ihre Gemiitsverfassung nach dem gewaltsamen Tod ihres Freundes Henry, der
— von Frau und Kindern getrennt lebend — mit ihr in einer zwar sexuell intimen,
aber menschlich unverbindlichen Beziehung lebte. Claudia, selbst geschieden und
kinderlos, wollte es auch nicht anders, wie sie mehrfach beteuert (vgl. 51, 29).

Sie ist der Auffassung, daf sie alles hat, was sie zum Leben braucht: einen
angesehenen Beruf, eine praktische Wohnung, ein Auto, hier und da Bekannte
zum locker geselligen Umgang und vieles andere mehr, so dafl sie am Schluf ihres
Berichts zweimal nachdriicklich konstatiert: ,Mir geht es gut® (156). In ihrer
Freizeit fotografiert sie menschenleere Landschaften, Pflanzen, Wege. Dieses
Hobby, oft hervorgehoben, charakterisiert ihre Distanz zu allen und allem. Sie will
nichts an sich herankommen lassen, nichts, was sie im Innern erschiittern,
bewegen, verandern konnte. Besonders zu den Menschen ihrer Umgebung, zu den
Eltern, zu ithrem geschiedenen Mann Hinner, zu ihrem Freund Henry, zu ihren
Bekannten und Kolleginnen sowie zu den Hausbewohnern hilt sie duflerste
Distanz. Von deren Problemen will sie nichts wissen:

sIch interessiere mich nicht mehr fiir die Probleme anderer. Ich habe eigene Probleme, die auch nicht
zu lésen sind. Alle haben irgendwelche Probleme, die nicht zu lésen sind. Wozu soll man dariiber
reden. Ich weifl, es gibt tausend Argumente, dafl man eben deswegen miteinander sprechen sollte. Aber
mir hilft es nichts. Mich bedriickt es. Ich bin kein Miilleimer, in den andere ihre unentwirrbar
verzwickten Geschichten abladen kénnen® (146).

Thren Wunsch nach einem Kind — zweimal hat sie abgetrieben — schiebt sie als
egoistisches Verlangen beiseite:

»Jetzt iiberfillt mich gelegentlich der Wunsch, ein elternloses Madchen anzunehmen. Ich stelle mir
vor, wie sich mein Leben verindern wiirde, und ich bin iiberzeugt, ich wiirde sehr gliicklich sein. Wenn
ich weniger sentimental gestimmt bin, weif! ich, daf es mir dabei nur um mich selbst geht. Ich brauche
das Kind zu meinem Gliick. Ich benétige es fiir meine Hoffnungen, fiir meinen fehlenden Lebensinhalt®
(153).

Diese Zitate — noch weitere liefen sich anfiigen — sprechen oberflichlich
betrachtet von Claudias Gefiihlskilte und ithrer Unfihigkeit zur Anteilnahme an
fremdem Geschick. An einigen Stellen jedoch lifit die Erzahlerin den Leser tiefer
blicken, und er ahnt, dafl sich hinter der Fassade ein tief verletzbarer und verletzter
Mensch verbirgt:

oIch war iiberzeugt, dafl ich niemals meine Distanz zu Menschen aufgeben durfte, um nicht
hintergangen zu werden, um mich nicht selbst zu hintergehen® (51). ,Offenbar erfordert das
Zusammenleben von Individuen einige Gitterstibe in eben diesen Individuen. Die dunklen Kerker
unserer Seelen, in die wir einschlieflen, was die diinne Schale unseres Menschseins bedroht. Ich
verdringe tiglich eine Flut von Ereignissen und Gefiihlen, die mich demitigen und verletzen. Ohne
diese Verdringungen wire ich nicht fihig, am Morgen aus dem Bett aufzustehen. Gitter, die uns vom
Chaos trennen. Ein leichter Riff in unserer sanften Haut 1ifit Blut hervorquellen® (86). ,Und wozu
heraufholen, was uns belistigt, bedroht, hilflos macht* (86).

Und so hat die Erzihlerin eingeiibt, mit sich zusammenzuleben, ,ohne viele
Fragen zu stellen (131). Mit Gott oder der Religion hat sie nicht viel im Sinn
(vgl. 75). Dem Pfarrer auf der Beerdigung hitte sie zwar gern noch linger zugehort

263



Magda Motté

(vgl. 16), sie erwartet auch ein personliches Wort beim Héandedruck (vgl. 17£.),
doch der Vespergottesdienst zu Silvester verlauft eher peinlich. Gelegentliche
Fragen nach dem Lebenssinn werden als gefihrlich abgetan.

Aus dieser ihrer verengten Perspektive schildert und beurteilt die Erzahlerin
auch ihre weitere Umwelt: Thre Eltern leben in einer konventionellen Ehe, von
besonderer Zuneigung ist nichts gesagt; alle anderen Paare haben Probleme im
Zusammenleben, sind entweder geschieden, leben getrennt, liieren sich mit
anderen Partnern oder sind nur sexuell aufeinander fixiert, also fast alles eher
,Leidens-Verhiltnisse“, statt Liebes-Verhiltnisse”. In den Szenen, in denen
Jugendliche vorkommen, werden diese vergniigungssiichtig, gelangweilt oder
aggressiv dargestellt. Alles in allem: eine verworrene, triibe, beklemmende Atmo-
sphire, Spiegelbild unserer Wel.

Dennoch: Wenn man die Beteuerungen der Ich-Erzihlerin, sie sei zufrieden und
es gehe ihr gut, wieder und wieder liest, deutet man sie als Beschworungen und
nicht als Aussagen, vernimmt man doch den unterdriickten Schrei nach Erlésung
von dieser Ich-Befangenheit, Gefiihlskilte und Einsamkeit. Rolf Michaelis schrieb
seinerzeit in der ,Zeit“?¢:

LEin Buch, so still, daR man die Schreie hort, die da verschluckt werden... So wortreich ist
liecbearmes Leben selten definiert worden. Mangel — beschrieben als Verlangen. Leere — zugestopft mit
Wortern der Fiille. Lebensverfehlungen — vorgefithrt als Daseins-Glick. Nein zur Existenz -
ausgesprochen in Ja-Vokabeln.*

Im letzten Kapitel, da die Erzihlerin ihrer Mutter erneut sagt, wie gut es ihr
gehe, gibt sie auch den Schliissel zum Verstindnis ihrer Berthrungsingste und
gesteht sie sich den Wunsch nach einem Menschen ein, dem sie sich restlos
hingeben konnte, der ,ihre verlorengegangene Fihigkeit, einen anderen bedin-
gungslos zu lieben®, neu erweckte (153). Spatestens hier geht dem Leser die im
neunten Kapitel ausfithrlich erzihlte Kindheitserinnerung als Schliisselerlebnis
auf. Claudia war mit Katharina, einer gliubigen Christin, eng befreundet. Durch
sie kam die Erzihlerin mit der Bibel in Beriihrung. ,Die Religion wirkte sehr
anzichend auf mich® (109). Im Sommer nach ihrem 14. Geburtstag wollten die
Midchen gemeinsam beschliefen, ob sie an Gott glauben oder dem staatlich
verordneten Atheismus folgen sollten. Die Freundschaft fiel der vom Staat
geforderten Hetzkampagne gegen praktizierende Christen zum Opfer. Claudia
erlag ihr; Katharina floh mit ihrer Familie in den Westen in ,,jenem Sommer, indem
wir die Gretchenfrage unseres Glaubens gemeinsam und einmiitig entscheiden
wollten® (113). Daf die Erzihlerin die Religionsfrage an dieser bedeutsamen Stelle
hervorhebt, deutet doch wohl darauf hin, dafl hier fiir sie etwas zerbrach, was mehr
war als eine Kinderfreundschaft. In ihr wurde die Fahigkeit zerstort, sich einem
anderen restlos hinzugeben. So wappnete sie sich gegen solche Verwundungen:

,Ich wufite damals nicht, dafl ich nie wieder einen Menschen so vorbehaltlos lieben wiirde. Dieser
Verlust schmerzt mich. .. Ich bin auf alles eingerichtet, ich bin gegen alles gewappnet, mich wird nichts
mehr verletzen. Ich bin unverletzlich geworden. Ich habe in Drachenblut gebadet, und kein Lindenblatt

264



Nur ein Gott kann uns retten

lieR mich irgendwo schutzlos. Aus dieser Haut komme ich nicht mehr heraus. In meiner unverletzbaren
Hiille werde ich krepieren an Sehnsucht nach Katharina. Ich will wieder mit Katharina befreundet sein.
Ich méchte aus diesem dicken Fell meiner Angste und meines Mifitrauens heraus. Ich will sie sehen. Ich
will Katharina wiederhaben. Meine undurchlissige Haut ist meine feste Burg® (154).

Hein fithrt also die Distanzhaltung seiner Figur auf eine Verwundung in der
Kindheit zuriick, auf die systematische Zerstorung menschlicher und religidser
Werte durch die sozialistische Staatsidee. Claudias Einstellung zu den Menschen
und zum Leben ist eine Schutzmafinahme. Seit dem Jugenderlebnis mit Katharina
hat sie es nie mehr gewagt, ihr Herz sprechen zu lassen, obwohl sie sich seit 25
Jahren danach sehnt. An dieser Sehnsucht wird sie ersticken. ,Katharina“ stehthier
cinmal fiir die reale Freundin, die sie verraten hat und herbeisehnt, aber auch als
allgemeines unbekanntes Ziel fiir Hingabe. Claudia ist in ihr eigenes Selbst
eingekerkert, sie ist sich selbst Ich und Du und Gott (der letzte Satz, eine
Abwandlung des Psalmverses ,Herr, du mein Fels, meine Burg, mein Retter®
[Ps 18,2; 62, 2.7] bzw. des Liedes ,Ein feste Burg ist unser Gott“ von Martin
Luther, legt dies nahe); daran wird sie zugrunde gehen.

Erlebnisse aus Kindheit und Jugend werden vielfach als Verwundungen ein
Leben lang mitgeschleppt. Besonders im zwischenmenschlichen und im religiosen
Bereich spielen sie eine gewichtige Rolle”. Bedenkt man, daf Schriftsteller
besonders empfindsame und dazu noch sprachmichtige Zeitgenossen sind, so kann
man daraus schlieRen, dafl viele Menschen, die sich heute dem Religidsen
gegeniiber scheinbar gleichgiiltig verhalten, irgandwann ein ,Katharina-Erlebnis®
durchlebt haben.

In einem Interview hat Hein jiingst betont?, daff der Mensch einen iiber die
Natur, und das heifit auch iiber sein eigenes Ich hinausweisenden Lebenssinn
brauche. Finen solchen konnten die atheistischen Philosophien und Weltanschau-
ungen nicht vermitteln, da sie den Menschen nur auf sich selbst und die Natur
zuriickwerfen. Einzig die Religionen seien in der Lage, dem Menschen durch den
Glauben an ein Leben iiber den Tod hinaus eine Antwort auf die Frage nach dem
Sinn des Lebens zu geben. ,Es muff im Leben mehr als alles geben® (Maurice
Sendak) — die Sehnsucht nach einer visiondren Gegenwelt darzustellen, ist fiir Hein
Ziel der Dichtung. In ,Drachenblut® bleibt es bei der Sehnsucht: ,,Ich mochte aus
diesem dicken Fell meiner Angste und meines Mifitrauens heraus. Ich will sie
sehen. Ich will Katharina wiederhaben® (154).

Botho Stranfl, auch ein Autor, der die Gefiihlskilte, Beziechungslosigkeit und
Vereinsamung des Menschen von heute schonungslos darstellt, geht da ein Stiick
weiter. In einigen seiner letzten Werke finden sich Sitze, die mehr als Spuren
religioser Sehnsucht sind und als Wegzeichen gelesen werden diirfen.

In seinem viel gespielten, aber nicht unumstrittenen Theaterstiick ,Der Park
geht es um die Unfahigkeit der Menschen, Lust zu empfinden. Um in den
Menschen Liebeslust zu wecken, erscheinen, wie in Shakespeares ,Sommernachts-

« 29

19 Stimmen 204, 4 265



Magda Motté

traum®, die mythologischen Figuren Titania und Oberon. Was jedoch bei
Shakespeare — trotz Verwirrungen — zur Vereinigung der Liebenden fiihrt, fithrt die
Paare bei Straufl eher voneinander fort. Ans Ende des Dramas setzt Strauf} eine
Szene, deren Schluffpassage das teilweise obszone Spiel auf eine andere Ebene hebt.

Das turbulente Leben mit seinen widerspriichlichen Ereignissen und verworre-
nen Beziehungen soll in ein Fest miinden. Aber dieses wird von den Menschen
nicht angenommen. Sie wollen und konnen nicht feiern, sich nicht freuen, keine
Lust mehr empfinden. Selbst die fiinf Giste, die gekommen sind, geraten nur ,,in
die allergrofite Verlegenheit“ (126). Es wird deutlich, daf} dieses Verhalten nicht
gutist, ,dafl dieser Dienstag nicht so hitte ausfallen diirfen® (127). Der Anklang an
die Parabel vom koniglichen Hochzeitsmahl (Mt 22) ist uniiberhérbar. Hinzu
kommen die Stichworter ,,Geschopfe®, ,Garten®, ,mit Leben erfiillt“ (126), die an
das endgultige Paradies erinnern. Mit dem Satz ,Das ist das Paradies® (127) endet
auch der Schlufimonolog, in dem der Sohn seine Vorstellung eines herrlichen
Festes entfaltet. Vollends deutlich wird der religiése Aspekt durch ein Augustinus-
Zitat, die Schluflworte aus dessen ,Gottesstaat®, die der Sohn als Leitwort auf die
Servietten drucken liefi:

»Da werden wir feiern und schauen,
schauen und lieben, lieben und preisen® (126).

Hier findet das Fest nicht statt; aber die Sehnsucht nach ihm bleibt bestehen. Die
tunf Giste sind nicht in der Lage, die Feststimmung, die das Augustinus-Zitat
beschreibt, aufzubringen. Was Strauf} als mogliche Gegenreaktion setzt, charakte-
risiert prazise die mifigelaunte, unzufriedene und an sich selbst leidende westliche
Wohlstandsgesellschaft:

»Statt zu feiern werden sie frosteln,
statt zu schauen werden sie unter sich blicken,
statt zu lieben werden sie witzeln,
statt zu preisen werden sie norgeln.
Anders kann es gar nicht kommen* (126f1.).
Aber die Verheiflung des Augustinus bleibt und begleitet den Leser/Zuschauer
tber das dunkle Stiick hinaus.
Der metaphysische Ausblick kommt auch in anderen Werken von B. Strauf vor.
In ,Paare, Passanten“? schreibt er iiber den Glauben:

»Es ist lachhaft, ohne Glauben zu leben. Daher sind wir voreinander die lachhaftesten Kreaturen
geworden und unser hochstes Wissen hat nicht verhindert, daff wir uns selbst fiir den Auswurf eines
schallenden Gottesgelichters halten® (177).

Und das Gerede und Getue des Menschen von heute um Identititsfindung
entlarvt er als ,Selbstvergottung®, als ,.eine abgesunkene Gottesfrage, so wie man
friher um ,seinen Gott* rang“ (177). In seinem Gedicht schliefflich ,Diese
Erinnerung an einen, der nur einen Tag zu Gast war“?! finden sich Sitze, die mit
dem Augustinus-Zitat verwandt sind und einen Ausblick aus der bedriickenden
Atmosphire unserer Zeit wagen (67, 74):

266



»INur ein Gott kann uns retten®

~Konigsweg der Natur zu ihrem Urspung in Gott...
Alles Wissen wird Schauen sein...
Im Dunklen loben. Dem Sehen entgegen.

,Nur ein Gott kann uns retten®

In den untersuchten Werken —sie kénnten leicht durch weitere Beispiele erginzt
werden — kommt dreierlei zum Ausdruck:

1. Es iiberwiegt das Ungeordnete, die Einsamkeit und das Grauen. Vorherr-
schend sind Figuren, die im Gehiuse ihres beschrankten Ichs befangen sind. Sie
konnen weder sich selbst noch anderen helfen, ja sie werden vielfach den anderen
zur Qual. Sie leben wie die ,,Eingeschlossenen® bei Sartre in einer Holle. Es ist die
Darstellung einer erlosungsbediirftigen, adventlichen Welt, die nach dem Retter
ruft.

2. Den Teufelskreis der Einsamkeit und der Dunkelheit kann kein Mensch aus
eigener Kraft durchbrechen. Auch das sagt die moderne Literatur mit allem
Nachdruck. Indem sie keine Losungen ideologischer Weltverbesserer anbietet,
verweist sie auf einen Erloser, der menschliche Dimensionen total tibersteigt. Es
kann nur einer sein, der die Verfafitheit des Menschen genau kennt, sie durchlitten
und iiberwunden hat und wie der auferstandene Kyrios am Ostermorgen die
verschlossenen Fenster und Tiiren der Angst und Isolation, der Eigensucht und des
Hasses durchbricht und die Eingeschlossenen anhaucht. Die moderne Literatur
hilt den Platz frei fiir einen solchen Retter und liegt damit auf der Linie der
biblischen Hinfithrung zu Christus.

3. In etlichen Werken wird der Glaube oder besser eine Glaubenssehnsucht
auch angedeutet. Diese Haltung wird geschitzt, als Lebensprinzip bewundert,
keinesfalls also gering geachtet oder licherlich gemacht. Die Darstellung vieler
Gesten der Versohnung und Hilfsbereitschaft wire ohne einen Glauben an das
Gute im Menschen und an einen Lebenssinn gar nicht moglich. Einige Autoren
sehen nur im Glauben eine Moglichkeit, das Leben mit Sinn zu erfiillen und es sozu
bewiltigen. Dies klingt allerdings nur ganz verhalten an; denn die meisten
modernen Schriftsteller sehen ihre Aufgabe nicht in der Verkiindigung der
Heilsbotschaft — wenn das auch manche Christen wiinschen —, sondern in der
Darstellung unserer Realitdt, und diese ist nun einmal verworren und dem Bosen
geneigt. Wo aber in einem solchen Werk eine wenn auch schwache Hoffnung auf
Rettung durch Gott angedeutet ist, mag dies fiir den suchenden Leser ungleich
mehr bedeuten als die bestformulierte Glaubensgewifiheit.

19% 267



Magda Motté

ANMERKUNGEN

! B. Strauff, Der Park (Miinchen 1983) 119.

? Zur Frage nach der Bedeutung von moderner Literatur und christlichem Glauben allgemein vgl. M. Motté, Moderne
Literatur — ein Weg zum Glauben?, in dieser Zschr. 203 (1985) 399—412.

} Vgl. dazu Aufbriiche: Abschiede. Studien zur dt. Literatur seit 1968, hrsg. v. M. Zeller (Stuttgart 1979); M. Motté,
Liebe und Partnerschaft in der neueren Literatur. Leseerfahrungen einer Zeitgenossin, in: Die Zeit im Buch 3 (1984)
129-134.

* Strauf}, a. a. O. 21.

®> G. Kunert, Tagtriume in Berlin und andernorts (Miinchen 1972) 119.

¢ Ebd. 120f.

7 W. H. Fritz, in: Aber besoffen bin ich von dir. Liebesgedichte, hrsg. v. ], Hans (Reinbek 1979) 51.

8 A. Tiimpel, ebd. 17.

? Vgl. M. L. Kaschnitz, Orte. Aufzeichnungen (Frankfurt 1973) 146f.

18 B. Strauf}, Paare. Passanten (Miinchen 1981) 31.

"' Th. Hora, Existentielle Metapsychiatrie (1977) in: H. ]. M. Nouwen, Gottes Clown sein (Freiburg 1985) 51 f.
12 M. Kundera, Die unertrigliche Leichtigkeit des Seins (Miinchen 1984) 295,

" F.]. Raddatz, Kontaktsperre, in: Stichworte zur geistigen Situation der Zeit, hrsg. v. J. Habermas, Bd. 2 (Frankfurt
1979) 554-577, 560.

* Ch. Meckel, Licht. Erzihlung (Miinchen 1978) 42; ausfiihrlichere Interpretationshinweise: M. Motté, Ende eines
Sommers, in: Christ in der Gegenwart 40 (1985).

!5 Darmstadt 1982. Seitenang. n. d. TB-Ausg. (SL 480).

!¢ F. Diirrenmatt, Die Panne (Ziirich 1956).

17 J. Vogl, Verwirrspiel einer zerriitteten Ehe, in: Mannh. Morgen, 31. 12. 1982. 1# Ebd.

¥ J. W. Goethe: ,Wenn man euch Fliegengott, Verderber, Liigner heifit* (Faust I, 1335; 1516.); W. Golding, Der
Herr der Fliegen. Roman (Frankfurt 1963).

% Vel. G. Lersch, in: SZ, 10. 11. 1982. L. Schwartz sicht in den furiosen Monologen der Hofmannschen Figuren deren
»hoffnungsloses Anreden gegen die Unbegreitbarkeit der Welt, in die sie selbst mit ihrer sprachmichtigen Ohnmacht
emngeschlossen sind“ (Korrekte Verzweiflung, in: Merkur 37, 1983, 109).

2! Ch. Busta, Wenn du das Wappen der Liebe malst... Gedichte (Salzburg 1981) 75.

 Als Prototyp der ungeliebten, sexuell mifibrauchten Frau haben einige Autoren Marilyn Monroe dargestellt, so
z. B. P. Hirtling in: Anreden. Gedichte (Darmstadt 1977). Vgl. zu dem hier gewihlten Aspekt: Thema ,Liebe®,
Teil 2: Liebe und Lieblosigkeit oder Von der Unfihigkeit, zu lieben, in: die horen 4 (1978).

# Deutsche Liebeslyrik, hrsg. v. H. Wagner (Stuttgart 1982) 346. * Darmstadt 1983.

# U. Wittstock. Letzte Liebe in der Seelenwiiste, in: FAZ, 17. 3. 1983.

% R. Michaelis, Leben ohne zu leben, in: Die Zeit, 11. 11. 1983.

¥ K.-]. Kuschel, Weil wir uns auf dieser Erde nicht ganz zu Hause fiihlen. 12 Schriftsteller iiber Religion und Literatur
(Miinchen 1985), darin bes. die Beitrige von A. Muschg und M. Walser.

% Ch. Hein, Schreiben gegen die Sterblichkeit, in: Ev. Komm. 18 (1985) 95-98, bes. 98.

# 8. Anm. 1. Wie man konkret einen Bogen schlagen kann vom Besuch dieses Theaterstiicks zu einerSonntagspredigt,
zeigt H. A. Hontges, ,Da werden wir feiern und schauen...®, in: Christ in der Gegenwart 48 (1985).

30 B. Straufl, Paare. Passanten, a. a. O. 177. 31 Miinchen 1985.

268



