Tiemo Rainer Peters
Kirche — Wagnis fiir andere

Impulse fiir die Ekklesiologie im Werk Dietrich Bonhoeffers

In drei Schritten soll Bonhoeffers Theologie im Blick auf ihr thematisches Zentrum
»Kirche® dargestellt und in ihren Konsequenzen fiir die Gegenwart sichtbar
gemacht werden. Zunichst werden die Stationen des Bonhoefferschen Denkens
abgeschritten. Dabei geht es weniger um einen genauen genealogischen Bericht als
vielmehr darum, die ekklesiologischen Uberhangfragen Bonhoeffers, also das, was
aus seinem Werk mehr oder weniger unabgegolten in die Gegenwart hineinragt,
aufzuspiiren und zu benennen. Zweitens wird nach den methodischen und
hermeneutischen Impulsen gefragt, die diese Theologie immer noch zu geben
vermag. So fiigen sich moglicherweise Bauelemente einer konsequenten und
zeitgenossischen Kirchentheorie zusammen. Zuletzt konzentriere ich mich auf
das, was Bonhoeffer am Ende — selbst schon brutal am Leben gehindert — von der
kommenden Kirche erwartete, nein, auf Grund seiner schlimmen Erfahrungen
forderte: eben von jener Kirche, die nicht zuletzt wir verwirklichen wiirden'.

Von der apologetischen zur prophetischen Ekklesiologie Bonhoeffers — Stationen

Nach wie vor scheint es wichtig, Bonhoeffer nicht ausschliefilich werkimma-
nent, sondern im politisch-gesellschaftlichen Kontext zu erfassen: Gerade daf§ sich
Geschichte in seine Theologie systematisch eingeschrieben hat, diirfte den Rang
dieses Theologen ausmachen! Es gibt, folgt man dieser Vermutung, einen Prozef}
der Solidarisierung und Radikalisierung: In den ersten Jahren, vor der Herausfor-
derung durch die ,Judenfrage, ist Bonhoeffers Werk eher apologetisch. Die real
existierende, real erfahrene (Volks-)Kirche wird gleichsam als Aktualisierung der
geglaubten Kirche verteidigt. Am Ende wird Bonhoeffer seine Kirche dahingehend
kritisieren, daf} sie zwar die groflen Begriffe des christlichen Glaubens durchhalte -
und ,in diesen Begriffen (sind) die Elemente der echten Prophetie® enthalten
(WEN 360)® —, aber das Prophetische bleibe unentfaltet, die nicht-religitse
[nterpretation fehle. Bonhoeffer dringt jetzt darauf, daf die zu glaubende Kirche
sich nun endlich als erneuerte und radikalisierte , Kirche fiir andere® zu erkennen
und zu erfahren gebe’.

1. Bonhoeffer promovierte 1927 mit einer dogmatischen Untersuchung zur

485



Tiemo Rainer Peters

Soziologie der Kirche: ,Sanctorum Communio“*. Sucht man nach einer Grund-
formel des Buchs, so bietet sich an: ,Die Kirche ist der neue Wille Gottes mit den
Menschen® (SC 93), ist im Grund schon, wenn auch adamitisch verzerrt, ein Stiick
»neue Menschheit®, ,Offenbarungsrealitat“, zugespitzt und in christologischer
Abwandlung eines Hegel-Wortes: ,Christus als Gemeinde existierend® (92) — und
dies gerade nicht bezogen auf die Idee, sondern auf die empirische Kirche.

Worin die Problematik eines solchen Ansatzes liegt, braucht kaum gesagt zu
werden: Es ist ein katholisierendes, die Gefahr des Triumphalismus in sich
bergendes Theologumenon, Christus und Kirche weitgehend zu identifizieren.
Die klare Wahrung einer eschatologischen Differenz wire da sowohl niichterner
und ideologiekritischer, was die zu wiinschende Prisenz der Kirche in der Welt
betrifft, als auch gnidiger im Blick auf die Christen selbst, die ja nicht nur
Stellvertreter Christi, sondern immer auch noch und vor allem auf seine Gnade
Angewiesene sind.

Im Augenblick sollte eine fiir Bonhoeffers Werk zunehmend wichtig werdende
Perspektive dieser friihen Arbeit unterstrichen werden: Bonhoeffer verteidigte
damals die Volkskirche — jedenfalls solange sie offen wire fiir die , Freiwilligkeits-
kirche“ (164). Aber er fiigte hinzu: ,Die kommende Kirche wird nicht biirgerlich
sein“ (277). In den Jahren der zerfallenden Weimarer Republik, als Bonhoeffer
diese Gedanken entwickelte, hielt er also, weil sie die empirische war, an der
Volkskirche fest, mifitraute aber zunehmend ihrer biirgerlichen Konstruktion,
beargwohnte ihre sogenannte Unabhangigkeit, die er 1932 als ein ,Gnadenge-
schenk biirgerlicher Kultur (GS V 232)° bezeichnete. Er meinte, dafl die als ,neue
Menschheit® mit dem Projekt einer verheilungsvollen Gesellschaft wesentlich

-verbundene Kirche einer Entwicklung verpflichtet sei, die tiber das Biirgertum
hinausweise.

2. Bonhoeffer begreift die 1933 in Deutschland einsetzende Judenverfolgung
(Boykott jiidischer Geschifte; ,,Gesetz zur Wiederherstellung des Berufsbeamten-
tums®) sofort als extreme gesellschaftliche, kirchliche und theologische Herausfor-
derung. Damit ist er dem Kirchenkampf, ehe er iberhaupt richtig begonnen hatte,
schon voraus, kann ihn theologisch imaginieren, inspirieren, vorwartstreiben.
Bonhoeffer ist sein eigentlicher Protagonist!

Zwar betont er immer wieder, dafl die Theologie hier ,nicht selbst der
kimpfende Teil“, sondern ,Hilfsmittel“ ist und ,ganz im Dienst der lebendig
bekennenden und kimpfenden Kirche“ steht (GS I 253f.). Aber es ist ein
Unterschied, ob Theologie nach dem Kampf zu denken beginnt, oder ob sie im
Kampf selbst gegenwirtig ist. Letzteres ist fiir Bonhoeffers Ekklesiologie des
Kirchenkampfs ohne Zweifel zu sagen. Die groflen Aufsitze: ,Die Kirche vor der
Judenfrage (GS II 44ff.), ,Die bekennende Kirche und die Okumene* (GS I
2401f.) und ,,Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft“ (GS II 217{f.) belegen das.

Zwei Aspekte seien erwihnt: Die Bekennende Kirche hatte nach Bonhoeffer

486



Kirche — Wagnis fiir andere

ihren eigentlichen Halt in der Okumene — dann, wenn diese selbst von der
Bekenntnisfrage, der Frage nach dem Christus als Okumene existierend, geleitet
wire. Nur so konnten zum Beispiel ihre Worte zum Frieden verbindlich, fordernd,
uniiberhorbar sein. Das Zweite ist das Verhiltnis der Bekennenden Kirche zum
Staat, das von Bonhoeffer in den Kategorien des ,mittelbar® und ,unmittelbar®
politischen Handelns beschrieben wird (GS II 48). Man braucht nicht ins Detail
dieser Unterscheidung zu gehen, um feststellen zu kénnen, daff die Kirche des
,Christus prisens® politisch ist, ob sie — ,mittelbar® - in kritischer Wachsamkeit
verharrt bzw. den Opfern der Politik (allen!) beisteht, oder ob sie — ,unmittelbar® —
dem ,Rad selbst in die Speichen fillt“, das heific sich direkt beteiligt an der
Beseitigung eines systemgewordenen Wahnsinns.

Politisch ist sie aber in einem noch ganz anderen Sinn. ,In der Bergpredigt®,
schreibt Bonhoeffer 1935, ,sitzt die einzige Kraftquelle, die den ganzen Zauber
und Spuk einmal in die Luft sprengen kann, bis von dem Feuerwerk nur ein paar
ausgebrannte Reste librigbleiben. Die Restauration der Kirche kommt aus einer
Art neuen Monchtums, das mit dem alten nur die Kompromifilosigkeit eines
Lebens nach der Bergpredigt in der Nachfolge Christi gemeinsam hat“ (GS I11 25).
Ich habe diese radikal pazifistische Nachfolge-Ekklesiologie, die von der ,teuren®
und der ,billigen Gnade® handelt, gegen den Schein ihrer fast sektiererischen
Weltlosigkeit immer als Konzept einer zeitkritischen Verweigerung gelesen; als
Beginn ,einer, wie es an Sutz heiflt, ,ganz anderen Opposition® (GS I 40). In
jedem Fall gehort das Thema der subversiven Gewaltlosigkeit fiir Bonhoeffer ins
Zentrum christlich-politischer Verantwortung angesichts total gewordener Ver-
héltnisse — und zwar einschliefilich der Frage der Kriegsdienstverweigerung, die
ihn, entgegen anderslautenden Meldungen®, 1936 gerade nicht in Gegensatz zu
einem Mann wie Hermann Stohr brachte. Das tat dessen mangelndes Verstandnis
fiir die Bekennende Kirche!

3. Es gibt unter gewissen Umstinden eine Kirche jenseits der Kirche: weil das
unbedingte, in die Nachfolge dringende Christusbekenntnis moglicherweise auch
noch unter ganz anderen, auflerkirchlichen, ja areligiosen Bedingungen konnte
gelebt werden miissen. Bonhoeffer spricht in seiner ,,Ethik® (,,Erbe und Verfall*)
von einer ,,verheifungsvollen Gottlosigkeit“. Sie ist der Protest ,gegen die fromme
Gottlosigkeit, soweit sie die Kirchen verdorben hat, und wahrt damit in gewissem,
wenn auch negativem Sinne das Erbe eines echten Gottesglaubens und einer echten
Kirche* (E 110)’.

Hier tritt einer wohletablierten, in ithrer Frommigkeit aber und ihrer Wahrheit
»verdorbenen“ Kirche gleichsam von auflen die ,,echte Kirche“ gegeniiber: kritisch
und negativ, verborgen unter dem Schein von Gottlosigkeit und Kirchenferne.
Bonhoeffer versucht, eine Erfahrung nachzubuchstabieren, die er am ehesten im
Widerstandskreis machte: dafl der unmittelbar politische Kampf gegen Hitler, jene
im Aufsatz zur Judenfrage dritte und extreme Form kirchlichen Handelns und

487



Tiemo Rainer Peters

Bekennens, im Raum und mit Argumenten der real existierenden Kirche nicht
mehr gefiihrt werden konnte — so korrumpiert war Kirche in ihrem politischen
Wesen!

Also hat Christus eine weit iiber die empirische Kirche hinausreichende, quasi
politische Gestalt. Er ist (Hegel laflt immer noch griiflen, aber ebenfalls Barmen,
zweite These!) der Wirkliche in allem Wirklichen; durch ihn wird ,,im Handeln der
Christen das Weltliche und das Christliche eins“ (E 234), konzentriert in dem
Begriff der ,, Verantwortung®, der , die zusammengefafite Ganzheit und Einheit der
Antwort auf die uns in Jesus Christus gegebene Wirklichkeit ist. Dies ist
Relativierung und Ausweitung von Kirche zugleich. Relativierung, weil das
verantwortliche Handeln allein ekklesiologisch nicht mehr zu begriinden war,
sondern einer transekklesialen, transmoralischen Gewif$heit folgte, die Bonhoeffer
christologisch umschreibt und die den Verantwortlichen schon in die Teilnahme
am Christusgeheimnis von Leiden und Tod, Schuld und Vergebung fiihrt.

Aber dies ist zugleich eine Ausweitung von Kirche! Kirche ist fiir den spiten
Bonhoeffer ,Herausgerufene®, ,ek-klesia“ auch im Sinn von: herausgerufen aus
der etablierten Kirche selbst, die sich so sehr kompromittiert und auf sich selbst
konzentriert hatte, daff sie verlassen werden mufite, um in ihrer christlichen
Wahrheit iiberhaupt erst wieder in den Blick kommen zu kénnen. Diese Wahrheit
heiflt: ,Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie fiir andere da ist (WEN 415). In
diesem systematischen Satz hat Bonhoeffer, negativ, eine zeitgeschichtliche Erfah-
rung festgehalten, die mitzutradieren ist: Kirche war nicht Kirche, als sie nicht fiir
die Juden da war.

4. Die , Kirche fiir andere wird also moglich, wenn die kompromittierte Kirche
verlassen wird. , Verlassen® natiirlich nicht im biirokratischen Sinn von Kirchen-
austritt, sondern im radikalen Sinne von Umkehr und Bufle. Und das wiederum
hingt mit der spiter zu klirenden Frage zusammen: ,,Wie sind wir ,religionslos-
weltlich® Christen, wie sind wir ek-klesia, Herausgerufene, ohne uns religios als
Bevorzugte zu verstehen, sondern vielmehr als ganz zur Welt Gehorige?“ (WEN
306). Dies sind Perspektiven einer prophetischen Ekklesiologie, von der eingangs
die Rede war.

Jedoch sollte der Kirchengedanke der Gefingnisbriefe jetzt nur in den werkge-
schichtlichen Uberblick eingeordnet werden, um dann spiter ausfiihrlicher zur
Darstellung zu kommen. Immerhin ist es ja wohl diese Ekklesiologie des ,,Fiir-
andere-Daseins®, die als theologisches Zukunftsprojekt immer noch und mehr
denn je der Ausarbeitung harrt.

488



Kirche — Wagnis fiir andere

,Die Unsichtbarkeit macht uns kaputt“ — Methodische und hermeneutische
Voraussetzungen Bonhoeffers

In einem aufschreiartigen Brief Bonhoeffers an Réfller heifit es, ,,die Unsichtbar-
keit macht uns kaputt . . . dies wahnwitzige dauernde Zuriickgeworfenwerden auf
den unsichtbaren Gott selbst — das kann doch kein Mensch mehr aushalten* (GS I
61). Der Protest richtet sich ebenso gegen Barths Transzendentaltheologie wie
gegen die christlich-biirgerliche ,,Lebensart® insgesamt und gegen die Kirche, die
»selbst am Sterben® sei. Die ganze theologisch-innovative Energie Bonhoeffers,
von der interdisziplindren Kirchentheorie des Frithwerks iiber die Einsicht der
»Nachfolge“, ,daf§ eine Erkenntnis nicht getrennt werden kann von der Existenz,
in der sie gewonnen ist“, bis hin zu den Gefingnisbriefen, die Gott — sehr
alttestamentlich, sehr lutherisch und sehr zeitbezogen zugleich — in seiner diesseiti-
gen Erniedrigung zu denken wagen, gilt dem Versuch, diese ,, Unsichtbarkeit® zu
iiberwinden.

1. Das Gelingen einer gegen die ,,Unsichtbarkeit Gottes gerichteten Ekklesio-
logie entscheidet sich an ihrer Bereitschaft, die sichtbare und die unsichtbare, die
empirische und die geglaubte Kirche zusammenzudenken. Sie hingt folglich an
ihrer Fahigkeit, zwei Bedingungen zu erfiillen und zwei mit diesen Bedingungen
verbundene Gefahren zu vermeiden: Sie mufl theologisch sein, ohne die empirische
Kirche in der geglaubten zu entwichtigen; und sie muf} soziologisch sein, ohne die
geglaubte Kirche an die Plausibilititen empirischer Wissenschaft auszuliefern.

Bonhoeffers ,Sanctorum Communio“ war ein sehr frither, neue Maflstabe
setzender Versuch, dieses Dilemma methodisch anspruchsvoll zu 6sen. Er hat es
nicht gelost, jedenfalls nicht so, daff wir seine Losung einfach iibernehmen
kénnten. Denn das, was hier als Soziologie figuriert, ist letztlich Apologetik, hat
der Bestatigung und Verteidigung einer ekklesio-christologischen These zu dienen:
dafl Kirche der ,als Gemeinde existierende® Christus und so in gewissem Sinne
schon eine ,neue Menschheit® sei. Nicht daf} diese Bestimmung ohne theologische
Rasanz wire! Aber dies ist und bleibt Theologie, Sozio-Theologie. Soziologie,
wenn sie interdisziplinar wirklich ernstgenommen wiirde, hitte eben diesem
theologischen Anspruch empirisch nachzugehen, ohne selbst Theologie zu sein.
Das heifit, die vom frithen Bonhoeffer inaugurierte Interdisziplinaritit zwischen
Theologie und Soziologie wire nur in einem Verfahren denkbar, das durch
methodische Unabhingigkeit und kritische Freiheit bestimmt ist. Letztlich also
fehlt der von Bonhoeffer hier in Anspruch genommenen ,Soziologie“ noch jene
Eigenschaft, jener theologische ,, Freispruch®, méchte man fast sagen, den der spite
Bonhoeffer dadurch erreicht, daf} er den neuzeitlichen Wissenschaften ,,methodi-
schen Atheismus® attestiert (,Gott als ... Arbeitshypothese ist abgeschafft,
tiberwunden®, WEN 393) und theologisch abverlangt. Diese Klarstellung ist der
eigentlich zukunftstrichtige Punkt! Deshalb kann man sagen, daf die im Friihwerk

489



Tiemo Rainer Peters

Bonhoeffers angestrebte Interdisziplinaritit im Spatwerk auf eine Weise begriindet
wurde, die eine echte ,sozialanalytische Vermittlung® innerhalb der Theologie
erlaubt und eine interdisziplinire Ekklesiologie im wissenschaftlich anspruchsvol-
len Sinn — also ohne dafl die kooptierten Disziplinen in eine apologetische Rolle
gezwungen wirden — tiberhaupt erst moglich macht.

2. Die soziologischen Ambitionen Bonhoeffers verandern auch das innertheolo-
gische Verfahren seiner Ekklesiologie. Diese stellt sich einerseits bewufSt auf den
Boden der Barthschen Offenbarungstheologie, anderseits wird durch ihre sozial-
analytische Orientierung das Augenmerk auf Themen gelenkt — nicht zuletzt das
der Kirche selbst! —, die sich dem Barthschen Neukantianismus zunachst weitge-
hend entzogen. Nicht transzendental-idealistisch, sondern ethisch-sozial will
Bonhoeffer ansetzen.

Nehmen wir das fiir ihn theologisch so bedeutende Thema des ,anderen®, das
bereits in ,,Sanctorum Communio® anklingt. Es heifit dort, ,daf} die Liebe wirklich
den anderen liebt, nicht den Einen im anderen . . . Woher nimmt Barth das Recht
zu sagen, der andere sei ,an sich unendlich gleichgiiltig®, wenn Gott befiehlt, gerade
ihn zu lieben. Gott hat den ,Nichsten an sich® unendlich wichtig gemacht und ein
anderes ,an sich des Nichsten® gibt es fiir uns nicht. . . Soll ich denn letztlich doch
wieder mit Gott allein in der Welt sein?“ (SC 119)

Eben dies ,mit Gott allein zu sein“ liegt in der Konsequenz des transzendental-
theologischen Ansatzes, so wie er im Zweiten Romerbriefkommentar Barths, auf
den Bonhoeffer sich bezieht, vorherrscht. Dort kann Barth vom Kommen des
Ewigen zum Menschen und so des Menschen zu sich selbst sprechen, ohne der
Geschichte, der Gesellschaft, der Kirche oder des konkreten anderen zu bediirfen.
In ,Sanctorum Communio® wird auch die Fehlerquelle benannt: ,Der Idealismus
hat keinen Blick fiir die Bewegung; die Bewegung der Dialektik des Geistes war
eine abstrakt-metaphysische, die der Ethik aber ist eine konkrete® (27). Deshalb
setzt Bonhoeffer seine theologische Kontroverse mit Barth in der Frage nach dem
»konkreten Gebot“ — vorrangig verstanden als Friedensgebot '® —und der Bergpre-
digt (,Nachfolge®!) fort, bis schliefllich in den Gefingnisbriefen die Ethik ins
Zentrum der Dogmatik und der Ekklesiologie riickt und so die theologischen
Begriffe von innen her aufbricht und in Bewegung setzt: ,der jeweils gegebene
erreichbare Nichste ist das Transzendente® und: ,die Kirche ist nur Kirche, wenn
sie fur andere da ist“ (WEN 414f1.).

Gegentiber einer ganz in die Unsichtbarkeit entriickten Transzendenz des ,,ganz
Anderen® beim frithen Barth und auch noch gegeniiber der in den 60er Jahren
entwickelten hoffnungstheologischen Transzendenz des ,ganz Andernden® — die
wieder auf den eschatologischen Vorbehalt Barths zuriickgriff und damit erneutam
Problem der Ethik zu scheitern drohte —, begriindet also der spite Bonhoeffer mit
seiner ethisch-sozialen Transzendenz des (unterdriickten/marginalisierten) ande-
ren eine ganz neue Theologie, die nicht idealistisch denkt, nicht transzenden-

490



Kirche — Wagnis fiir andere

taltheologisch argumentiert, keiner steilen Eschatologie huldigt und doch Wort-
und Offenbarungstheologie bleibt: eine nichtpositivistische, eine im weitesten Sinn
ethisch-politische Offenbarungstheologie. Befreiungstheologie scheint hier an-
finglich und am richtigen theologischen Ort gleichsam vorprojektiert.

3. Fiir Bonhoeffer, der die im transzendentaltheologischen Verfahren produ-
zierte ,Unsichtbarkeit Gottes iiberwinden will, wird zunehmend klar: Das
christliche Handeln, die kirchliche Praxis, ihre Nachfolge-Existenz ist nicht etwas
Zweites, der theologischen Theorie Nachgeordnetes, sondern ist umgekehrt deren
innere, orientierende und stimulierende Kraft'!.

Dieser praktischen Hermeneutik liegt eine neue Erfahrung zugrunde. Bonhoef-
fer macht sie unter anderem im Weltbund. Speziell in seiner dortigen Friedensar-
beit, die er engagiert und phantasievoll, aber nie in schwirmerischer Blaudugigkeit
betrieben hatte, sondern inhaltlich, mit einem Blick, wiirden wir heute sagen,
sowohl fiir das Weltfriedensthema wie auch fiir die Probleme der regionalen
Befreiungsbewegungen: ,,Wo eine Gemeinschaft des Friedens®, sagt er, ,, Wahrheit
und Recht gefihrdet oder erstickt, mufl die Friedensgemeinschaft zerbrochen und
der Kampf angesagt werden® (GS I 153). Die neue Erfahrung verstirkt sich sodann
im Kirchenkampf. Die ,Blamage der Idee®, der reinen theologischen Theorie vor
den kirchlichen und gesellschaftlichen Interessen war in dieser Zeit Nazideutsch-
lands besonders offenkundig. Endlich ist die zum hermeneutischen Primat der
Praxis fithrende Erfahrung fundamental verbunden mit jener ,Perspektive von
unten®, aus der Sicht ,der Leidenden®, die Bonhoeffer ganz neue Gedanken und
Themen aufzwingt. Es gibt ,Stufen der Erkenntnis, Stufen der Bedeutsamkeit®,
heifit es in den Gefiangnisbriefen, eben jene Stufen und Prioritaten, die der Logik
der Solidaritit mit den Opfern, der Logik der Militanz, des ,Heiligungskampfes®
(Ulrich Duchrow) der Kirche folgen. Seinem Patenkind schreibt er im Jahr 1944:
»Denken und Handeln wird fiir euch in ein neues Verhiltnis treten. Thr werdet nur
denken, was ihr handelnd zu verantworten habt* (WEN 325). Seine Kirche
konfrontiert er mit dem ,militanten® Satz: ,,Alles Denken, Reden und Organisie-
ren in den Dingen des Christentums mufl neugeboren werden aus dem Beten und
dem Tun des Gerechten* (WEN 328).

Innerhalb der praktischen Hermeneutik Bonhoeffers soll der Glaube keineswegs
eingeebnet werden auf das Niveau gingiger Praxis oder routinierten Alltagshan-
delns. Er muf} in seiner Provokanz und ,Torheit® praktisch werden und das
Handeln irritieren. Zu reden ist daher von der Art und Weise, wie den Glaubensge-
heimnissen entsprochen werden kann, ohne sie aufzuldsen, zu entschirfen oder zu
banalisieren.

Dialektische oder paradoxale Theologien bieten sich an. Doch wie die Befrei-
ungstheologen unserer Tage suchte Bonhoeffer nach einer nicht mehr nur und
nicht mehr vorrangig denkerischen Losung, selbst wenn sie die theoretisch
ﬁberzeugendere wire. Die Suche geht nach einem Weg, sagt Sobrino, ,,auf dem das

491



Tiemo Rainer Peters

Undenkbare lebbar wird“'?. Bonhoeffer war zuletzt der Meinung, daf der
Widerspruch des Kreuzes und des ohnmichtig leidenden Gottes auf der Ebene des
gelebten Lebens dargestellt werden miisse. Seine spekulative, noch stark an Hegel
orientierte Kreuzestheologie iiberwindet ithren impliziten Idealismus dadurch, daf}
sie sich dieser praktischen Absicht unterwirft: ,Der Mensch wird aufgerufen, das
Leiden Gottes an der gottlosen Welt mitzuleiden® (WEN 395). Entsprechend
mufl, wie Bonhoeffer sagt, ,eine Arkandisziplin wiederhergestellt werden, durch
die die Geheimnisse des christlichen Glaubens vor Profanierung behiitet werden®
(WEN 312). Profaniert werden die christlichen Geheimnisse nicht zuletzt dort, wo
sie nur gedacht, wo die Aporien des Glaubens nur theoretisch — etwa fiir den
Geschmack des Bildungsbiirgertums — aufgelost werden sollen.

Hier wird mit einer langen und folgenschweren Tradition gebrochen: Bruch mit
dem theologischen Intellektualismus, der alles (ohne Verantwortung zu iiberneh-
men!) verstehen, alles verbalisieren konnen will, selbst das Undenkbare, selbst das
Kreuz, und Aufbruch in eine Dimension, in der das Undenkbare lebbar und der
andere ,unendlich wichtig“ wird. Diese Dimension heifdt fiir Bonhoeffer in einem
noch naher zu bestimmenden Sinn: Kirche.

4. Bonhoeffer war der Meinung, daf} sich die gesamten Rahmenbedingungen von
Theologie, Kirche und Christenheit gewandelt hitten und dafl dieser Entwicklung
durch ,nicht-religiose Interpretation® entsprochen werden miisse. Es scheint klar,
dafl er keinen allgemeinen, systematischen Religionsbegriff vor Augen hatte,
sondern eine bestimmte, ,geschichtlich bedingte und vergingliche® (WEN 305)
Form von Religion: die ,westliche“ Religion, mit ihren in die Weltflucht,
Innerlichkeit, Passivitit und doppelte Moral fiihrenden Arbeitsteilungen. Letzt-
lich ist jene biirgerliche Religion gemeint, die den Glauben als ,Lebensakt*
verdringte und sich selbst als etwas ,Partielles an seine Stelle setzte (vgl. WEN
396), indem sie das weltliche Leben ebenso ausbeuterisch und entfremdend
weiterlaufen liefl, wie sie ihm ihren metaphysischen Glanz und ihre religidse
Rechtfertigung (,,billige Gnade®) verlieh.

Worin besteht dann die neue, nicht-religiose Interpretation? Bonhoeffer hat
nicht an eine idealistisch-abstrakte Religionskritik gedacht. Er meinte offenbar,
und dies erginzt unsere bisherigen Beobachtungen, dafl durch nicht-religitse
Interpretation der biblischen und dogmatischen Begriffe die Inhalte des Glaubens—
aus ihrem folgenlosen bloflen Gedacht- und Gefeiertsein befreit — wieder lebbar
wiirden (,teure Gnade®), dafd sie den Menschen wieder radikal ,an sein Leben auf
der Erde” verwiesen (WEN 369). Die Welt wiirde durch solche Interpretation
sowohl in ithrer Miindigkeit als auch in ihren Herausforderungen und Schrecken,
also religios unverstellt und unverbrimt, wahrgenommen und als Ort des Glau-
bens identifizierbar. Letztlich als Ort Gottes selbst, der ja nur fiir den religiosen
Interpreten stindig in der Gefahr ist, in die Welt, die Politik, die gesellschaftlichen
Verhiltnisse hineingezogen zu werden. Fiir Bonhoeffer, den alttestamentlich

492



Kirche — Wagnis fiir andere

denkenden Lutheraner, war Gott dagegen immer schon hineingezogen, wurde
bereits in den Verfolgten verfolgt, mit den Juden zu Tod gequilt: Gott in seiner
»Schekinah“"?, seiner Leidensgestalt, seiner Weltlichkeit und Sichtbarkeit. Dies
war nicht nur die theologische Heimholung und Uberbietung des von der
Philosophie (Hegel, Nietzsche) und vom Atheismus verkiindigten , Todes Gottes®
(der in seiner Fixierung auf den Macht-Gott der Religion sich nun selbst noch als
,religios® erweist). Sondern mehr noch vollzog sich hier die Riickkehr des
jiidischen Gottes in die christliche Theologie.

Etwas anderes wird fast beildufig erwihnt und ist doch wesentlich: ,,Ich hoffe
damit fiir die Zukunft der Kirche einen Dienst tun zu konnen® (WEN 416), heifit es
ebenso knapp wie entschieden am Ende jenes ,Entwurfs einer Arbeit®, in der
Bonhoeffer sein Theologieprojekt systematisch entfalten wollte. Adressat der
nicht-religidsen Interpretation als dem Paradigma einer nachbiirgerlichen Theolo-
gie ist also die Kirche!. Thr gilt letztlich der gesamte methodisch-hermeneutische
Aufbruch innerhalb dieser Theologie, die gerade auch in den Gefingnisbriefen
»Hilfsmittel“ sein wollte, ,nicht Selbstzweck®.

Neugeboren aus dem Beten und Tun des Gerechten — Wie Bonhoeffer die Kirche
der Zukunft sah

Von der Kirche, als dem Adressaten der nicht-religiésen Interpretation, wurde
gesagt, sie entstehe, wenn die aus Bonhoeffers Sicht vor allem im Dritten Reich
kompromittierte Kirche verlassen wiirde: ,verlassen® nicht im banalen, meist
selbst noch einmal tief biirgerlichen Sinn von ,Kirchenaustritt“, sondern im
radikalen Sinn von Bufle und Umkehr. Gedacht ist bei dieser Umkehr, die
Bonhoeffer in seinem Tauftext als ,Neugeborenwerden“ bezeichnete, an eine
Grenziiberschreitung, ja eine Sprengung jener Fesseln, die der Kirche durch
»Religion®, das heiffit durch Biirgertum, westlich-abendlandische Ideologie oder
durch religios-politischen Eurozentrismus angelegt waren. Der andere, fiir den
und mit dem Kirche nur Kirche Jesu Christi sein kann, zeigt sich iiberhaupt erst
nach einer solchen Entfesselung, kann eigentlich erst jetzt ,unendlich wichtig®
genommen werden. Bonhoeffer scheint sich diese Kirche der ,religionslosen
Christen® innerhalb eines breiten und vielfaltigen Spektrums ,,zwischen Osten und
Westen® (WEN 308) vorgestellt zu haben. Sie wiirde, als solidarische Kirche,
hervorgehen aus dem ,Beten® und ,Tun des Gerechten unter den Menschen
(WEN 328).

1. In den Gefingnisbriefen finden sich nur Andeutungen: Die Kirche muf§ ,,an
den weltlichen Aufgaben des menschlichen Gemeinschaftslebens teilnehmen, nicht
herrschend, sondern helfend und dienend® (WEN 415). Um dies zu konnen, wire
es notig, dafl sie ihr Eigentum weggibt; Pfarrer sollen keine Gehalter haben,

493



Tiemo Rainer Peters

~eventuell einen weltlichen Beruf ausiiben® (ebd.). Bonhoeffer schwebte eine
staatsfreie Kirche vor (vgl. GS 11433 {f.), die sich sozusagen offiziell und strukturell
darauf festgelegt hitte, ihren Bestand und ihre Zukunft nicht weiterhin durch
Macht, Besitz oder Privilegien zu sichern. Kirche sollte sich auch nicht an jene von
Bonhoeffer bereits 1932 ausgemachte ,Peripherie zuriickziehen diirfen, von der
her sie dann doch wieder nur ,herrschend®, ,beurteilend und verurteilend® in alles
hineinreden wiirde (vgl. GS V 233): Die Kirche der Religionslosen steht ,nicht an
den Grenzen, sondern mitten im Dorf“ (WEN 308). Zudem wire sie soziologisch
ganz anders zusammengesetzt, jedenfalls nicht ausschliefilich ,,Sache der Klein-
und Grofibiirger (WEN 414). Der ,religionslose Arbeiter® wire selbstverstindli-
cher integriert; die Pfarrer und Priester wiren moglicherweise selber Arbeiter.

Das ,,Dasein fiir andere®, durch das nach Bonhoeffer die Kirche der religionslo-
sen Christen charakterisiert ist, meint also nicht die Existenz karitativer Herablas-
sung, denn es gibt nichts, von wo sich Kirche herablassen, betreuerisch zuwenden
kénnte: Sie ist selbst schon unten, ihr ,Fiir-andere-Dasein® ist ein Mit-anderen-
Dasein. Nur religiose Interpretation kann auf den Gedanken verfallen, Bonhoeffer
habe hier einen idealismusverdichtigen ekklesialen Altruismus vertreten.

Um die Perspektive auszuweiten und gleichzeitig ins Detail zu gehen: Besondere
Bedeutung diirfte Bonhoeffers Theologie des religionslosen Christentums fiir ein
Thema der Dritten Welt besitzen, in das die westlich-abendlindische Kirche
unheilvoll und blutig verstrickt ist: fiir das Thema der Mission. Es stehe paradigma-
tisch fiir eine Vielzahl von Problemen, die bei der Begegnung des Christentums mit
der auflerchristlichen oder der sakularen Welt auftreten. Thesenhaft formuliert:
Nur eine Kirche religionsloser Christen kann bzw. diirfte missionieren, weil nur
sie fahig und frei ist, fremde religios-kulturelle Welten, statt sie missionarisch zu
vernichten, in sich aufzunehmen, ohne dennoch in ihrer eigenen christlichen
Identitit zerstort zu werden.

Die verheerendsten Wirkungen der Mission wurden zweifellos dadurch hervor-
gerufen, daf Glaube und Religion — Religion als Inbegriff einer bestimmten
biirgerlichen Kultur - identifiziert worden waren. ,Die Kirche muff sich fragen®,
sagt der in der Ordenstradition von Las Casas stehende Claude Geffré, und
verweist damit auf eine andauernde Gefahr, ,,ob sie nicht die radikale Neuheit des
Evangeliums als Frohe Botschaft hinter dem falschen Skandal eines durch westeu-
ropaische Inhalte, Vorschriften, Praktiken und Strukturen verursachten Kultur-
schocks verborgen hat“!®. Giinter-Paolo Siiss vom brasilianischen Indianermis-
sionsrat (Cimi) stellt fest: ,Im Laufe der Geschichte haben Missionare immer mit
dem Samenkorn des Glaubens auch den Erdboden (Kultur) dazu mitgebracht,
mifitrauend, ob dieser Same in fremder Erde gedeihen konne.“'

Die religionslose Kirche ist fiir andere da, ohne deren Anderssein zu vernichten.
Sie lifit jenen ,Narzifimus der kleinen Unterschiede® (Siiss), durch den die Mission
der vielen christlichen Religionsgemeinschaften geprigt ist, hinter sich und kann

494



Kirche — Wagnis fiir andere

den christlichen Glauben ,,im Plural kultureller und religidser Erfahrungen* (Siiss)
vermitteln. Sie bewahrt ihn zugleich fiir sich selbst in einer Weise, die diesen
Glauben vor religids-kultureller Versteinerung und Ideologisierung schiitzt. Weil
sie den Glauben nicht mit Religion und Kultur, das heifit letztlich: nicht mit Macht
verwechselt, kann sie iberhaupt erst zur Biindnispartnerin der Opfer dieser Kultur
und dieser Religion werden. In Bonhoeffers Sprache: , Kirche fiir andere.

2. Wie entsteht diese radikale Solidaritit, wie mufl sich Kirche verindern, um
Jfur andere® da zu sein? In Bonhoeffers ,Entwurf einer Arbeit® heifit es mit Blick
auf die immer dngstlicher und faktisch immer unsolidarischer gewordene Beken-
nende Kirche: , Allgemein in der Bekennenden Kirche: Eintreten fiir die ,Sache
der Kirche etc., aber wenig personlicher Christusglaube . . . Entscheidend: Kirche
in der Selbstverteidigung. Kein Wagnis fiir andere“ (WEN 414). Tatsachlich wird
hier der Endzustand einer Bekenntnisbewegung beschrieben, die, wenn auch noch
so zaghaft, als Kampf fiir andere begonnen hatte und als pure Selbstbehauptung, als
Einigelungskampf endete. In diesem Bild ist Bonhoeffers Sicht seiner Kirche
gleichsam fixiert. Die peinliche Fortsetzung der Bekennenden Kirche in der
Bekenntnisbewegung nach dem Krieg bestitigt: Eine kirchliche Bewegung war aus
dem Kirchenkampf in den Zustand ,eines ideologischen Krieges“ (Comblin)'’
geraten.

Die gesuchte solidarische Kirche ist eine des ,Wagnisses®, nicht der ideologi-
schen Abgrenzung. Sie ist eine ,,demobilisierte“ Kirche. Sie denkt nicht sosehr in
Kategorien der Lehre als vielmehr in Kategorien des Lebens, des Engagements, der
solidarischen Praxis. Wenn ich Bonhoeffer recht verstehe, wollte er alles hingeord-
net wissen auf diese Praxis: Die Begriffe der Offenbarung — andernfalls wiirden sie
»positivistisch — sollten von hierher interpretiert, die organisatorische Gestalt der
Kirche in Richtung der ,Notleidenden“ verindert und die Sprache der Verkiindi-
gung sollte umformuliert werden in ,die Sprache einer neuen Gerechtigkeit und
Wahrheit, die Sprache, die den Frieden Gottes mit den Menschen und das Nahen
seines Reiches verkiindigt® (WEN 328).

3. Aus dem ,Beten und Tun des Gerechten unter den Menschen“ (WEN 328)
wiirde, wenn tberhaupt, die neue Kirche hervorgehen. Was innerhalb der
theoretischen Vergewisserung mit einer praktischen Lésung der Glaubensaporien
gemeint war, tritt hier zutage.

Gern werden das ,,Beten und das ,Tun“ der Kirche — sogar unter jeweiliger
Berufung auf Bonhoeffer selbst — gegeneinandeér ausgespielt, so dafl in den
veroffentlichten Leitbildern einer erneuerten Kirche auf der einen Seite die
spirituelle, meditative Kirche der Beter steht, die den Schritt ins Engagement wie
eine alles bedrohende Verfithrung betrachtet, wihrend sich auf der anderen Seite
die praxisorientierte, aktionistische Kirche der Engagierten befindet, fiir die alles
Spirituelle fast in die Niihe des Obszonen gerit. Das, worum es Bonhoeffer ging,
wird in beiden Klischees preisgegeben:

495



Tiemo Rainer Peters

Die spirituelle Kirche, die ausschlieflich betend und kontemplierend der
Geheimnisse des Glaubens innezuwerden versucht, wiirde in ihrer Sonderwelt
letztlich doch den Gesetzen der Welt gehorchen, die sie nicht reflektiert, nicht
kritisiert, durch die sie aber gerade deshalb um so intensiver bestimmt und
marionettenhaft gelenkt wird. Die Kirche der Aktivisten dagegen miifite, wenn sie
sich nicht schon in den Aporien der Gesellschaft, die sie humanisieren will,
verfdngt, in die Aporien ihrer eigenen Religion zuriickfallen — einer Religion, die
sie nicht mehr thematisiert, obwohl sie stimmungsmifig vollig auf ihr basiert:
Noch in den unmittelbar politischen Solidaritits- oder Friedensgruppen lebt ja die
Religion fort, meist jedoch unbewuflt, fern jeder kritischen Reflexion, als vages
Bediirfnis. Wer kultiviert dieses Bediirfnis? Beiden polarisierend gegeniibergestell-
ten Kirchenbildern wird jeweils das zum unlésbaren Problem, was sie ausgrenzen.

Bonhoeffer scheint mit seinen Uberlegungen zur »Arkandisziplin®, zu ,Kult*
und ,,Gebet* darauf aufmerksam zu machen, daf} das weltlich-politische Handeln
im Sinn des solidarischen Fiir-andere- und Mit-anderen-Daseins nur dann zum Ort
des Glaubens, zu jenem Ort also werden kann, an dem das ,,Undenkbare lebbar*
und der andere unendlich wichtig wird, wenn noch um die Undenkbarkeit als
solche, das heifit letztlich um das Gottesgeheimnis gewufit wird und sei es nur im
Arkanum des Schweigens: , Nicht die platte und banale Diesseitigkeit der Aufge-
klirten, der Betriebsamen, der Bequemen oder der Lasziven, sondern die tiefe
Diesseitigkeit, die voller Zucht ist, und in der die Erkenntnis des Todes und der
Auferstehung immer gegenwirtig ist, meine ich® (WEN 401).

Diese messianische ,,Erkenntnis® ist nicht Gegenbegriff zum Tun, sondern stellt
sich wie ein offener Raum dar, in den man eintreten kann: Einladung zu einem
Handeln, das die Todeszonen nicht scheut und Rettungen fiir moglich hilt, die von
der Auferstehungshoffnung festgehalten werden. Solche Hoffnung wiederum
vertrostet nicht, sondern verweist den Menschen ihrerseits ,,in ganz neuer Weise an
sein Leben auf der Erde* (WEN 369). Kirche wire vielleicht am ehesten diese
Einladung. Sie wire es in dem wortwortlichen Sinn, daf sie die human Engagier-
ten, alle, die nach Frieden und sozialer Gerechtigkeit suchen, sammelt und
ermutigt. Sie wire diese Einladung natiirlich vorrangig ,fiir andere®, das heifit fiir
die Armen, die Schwarzen, die Indianer und Campesinos, kurz: fiir die Leidenden
und die Opfer — aber vergessen wir nicht: Sie ist selbst arm, schwarz, Indio und
Campesino, das heifst Opfer. Schlieflich wire die ,,an den weltlichen Aufgaben des
menschlichen Gemeinschaftslebens teilnehmende® Kirche (WEN 415) diese Einla-
dung auch in dem Sinn, daf} die verschiedenen weltlich-christlichen Tatigkeitsfel-
der und Projekte, die sich so leicht verselbstindigen und im ,Narzifimus der
kleinen Unterschiede“ (Siiss) rivalisierend gegeneinanderstellen, verwiesen werden
auf das Geheimnis des ,,Menschen fiir andere“ (WEN 414), das heifit auf Christus,
in dem sie ihren Zusammenbhalt finden und wo der andere in seinem Anderssein
wohl auch erst unendlich ernstgenommen wird.

496



Kirche — Wagnis fiir andere

Dieser kirchliche Dienst der Integration und Kommunikation (der die Militanz
der Kirche nicht ersetzt!) wird in den Protokollnotizen einer Basisgemeinde aus El
Salvador veranschaulicht!®. Alles, was iiber die »im Beten und im Tun des
Gerechten neugeborene Kirche zu sagen war, liflt sich darin wie in einem
Gleichnis biindeln und zusammenfassen: ,Eines Tages waren wir in der Gruppe
der Reflexion, und es stellte sich die Frage: Wenn wir sagen ,Gib uns heute unser
tagliches Brot!*, was ist das, was wir erbitten? Einige sagten: das Brot der Tortilla.
Andere: das Brot der Weisheit. Andere: das Brot der Eucharistie. Andere: das Brot
des Wortes Gottes. Aber es gab eine Gruppe unter den Anwesenden, die nichts
sagte, als sie gefragt wurde. Sie antwortete schlieflich: Wir als Christen missen
bitten und uns sorgen um das integrale Brot! Wir wissen, daf das Wort Gorttes, daff
die Eucharistie nihrt, die Weisheit stirkt, und die Tortilla braucht man auch. Wir
werden kimpfen, damit jeder Bruder dieses integrale Brot bekommt. Alles dieses,
was ernahrt.

ANMERKUNGEN

! Instruktiv waren: U. Duchrow, Bekennende Kirche und Okumene als Thema der Zukunft, in: Konsequenzen,
Dietrich Bonhoeffers Kirchenverstindnis heute, hrsg. v. E. Feil u. . Tédt (Miinchen 1980) 31 £f.; W. Huber, Wahrheit
und Existenzform. Anregungen zu einer Theorie der Kirche bei D, Bonhoeffer, ebd. 87ff.

* Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hrsg. v. E. Bethge (Miinchen 1970); zit. WEN.
* Zu dieser diachronen Darstellung vgl. T. R. Peters, Jenseits von Radikalismus und Kompromiff. Die politische
Verantwortung der Christen nach D. Bonhoeffer, in: Verspieltes Erbe? D. Bonhoeffer und der deutsche Nachkriegs-
protestantismus, hrsg. v. E. Feil (Miinchen 1979) 94f,

* Miinchen *1969; zit. SC.

* Gesammelte Schriften (Miinchen 1965-1972); zit. GS.

® E.R6hm, Sterben fiir den Frieden, Spurensicherung: Hermann St6hr (1898-1940) und die Skumenische Friedenshe-
wegung (Stuttgart 1985); vgl. E. Bethge, D. Bonhoeffer. Theologe, Christ, Zeitgenosse (Miinchen 1967 u. 5.) 495,
" Ethik, hrsg. v. E. Bethge (Miinchen £1963); zit. E.

' Nachfolge (Miinchen *1964) 22.

* C. Boff, Theologie und Praxis. Die erkenntnistheoretischen Grundlagen der Theologie der Befreiung (Mainz 1983)
334f.

 H.E. Tédt, D. Bonhoeffers Skumenische Friedensethik, in: Frieden — das unumgangliche Wagnis. Die
Gegenwartsbedeucung der Friedensethik D. Bonhoeffers, hrsg. v. H. Pfeifer (Miinchen 1982).

" Vel. hierzu: J. B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Fundamentaltheolo-
gie (Mainz 1977 u.6.) 47ff.; G. Casalis, Die richtigen Ideen fallen nicht vom Himmel. Grundlagen einer induktiven
Theologie (Stuttgart 1980) 37£f.

] Sobrino, Theologisches Erkennen in der europiischen und der lateinamerikanischen Theologie, in: Befreiende
Theologie. Der Beitrag Lateinamerikas zur Theologie der Gegenwart, hrsg. v. K. Rahner (Stutegart 1977) 143.

" P. Kuhn, Gottes Selbsterniedrigung in der Theologie der Rabbinen (Miinchen 1968).

Q. Kaltenborn, Nicht-religiéses Credo in Lateinamerika, in: Beitr. zur Geschichte der Humboldt-Universitit zu
Berlin 5 (Berlin 1981) 49.

B C. Geffre, Théologie et choc des cultures (Paris 1984), zit. bei G.-P. Siiss.

* G.-P. Siiss, Anderssein Integration — Widerstand. Notizen iiber Befreiung und zur Sache der Indianer (Referatauf
dem 18, Lateinamerikatag Wien 1985, Ms. 14),

“ J. Comblin, Die Basisgemeinden als Ort neuer Erfahrungen, in: Concilium 11 (1975) 263t

* Basisgemeinden und Befreiung (Wuppertal 1981).

35 Stimmen 204, 7 497



