Johannes B. Lotz S]

Zur Frage nach Gott in der Seinsphilosophie
nach Martin Heidegger

Martin Heidegger, der Denker von Weltruf, ist am 26. Mai 1976, also vor zehn
Jahren, gestorben; gemif seinem ausdriicklichen Willen wurde er nach dem Ritus
der katholischen Kirche begraben. Sein Neffe, Sohn seines Bruders Fritz, ist
Priester geworden, jetzt Pfarrer und Dekan von St. Blasien im Schwarzwald; nach
dem Wunsch seines Onkels hat er das Begribnis vorgenommen. Die Grabrede hielt
der ebenfalls in Mefkirch geborene Freiburger Theologieprofessor Bernhard
Welte, worum ihn Heidegger gebeten hatte. Dazu wurden das Vaterunser und der
Psalm ,De profundis* gesprochen. So fand das Leben des grofen Mannes einen
religios-christlich geprigten Abschlufl.

Vom selben Geist war Heideggers Jugend bestimmt. Er stammte aus einer
katholischen Familie und verbrachte seine Schulzeit bis zum Abitur in den
Erzbischéflichen Gymnasialkonvikten in Konstanz und Freiburg. Nach dem
Abitur trat der junge Heidegger in das Noviziat der Gesellschaft Jesu in Feldkirch-
Tisis (Vorarlberg) ein. Doch wurde er schon nach etwa zwei Wochen vom
Novizenmeister wegen ungeniigender Gesundheit entlassen. Nachher studierte er
noch zwei Semester Theologie in Freiburg; wihrend dieser Zeit gehérte er dem
theologischen Konvikt an. Spiter ging er zur Philosophie iiber, der sein Hauptin-
teresse und seine Lebensarbeit galt. Sein duflerst fruchtbares Denken findet seinen
Niederschlag in der Gesamtausgabe letzter Hand, von deren etwa 100 Binden
schon viele erschienen sind (Verlag Vittorio Klostermann, Frankfurt).

Denken des Seins

Die Auslegung dieses grofartigen und schwierigen Denkens war einigen
Schwankungen unterworfen. Anfinglich haben ihn manche seiner Kritiker zu den
religionsfeindlichen Existentialisten gerechnet; man hat sogar von einer atheisti-
schen und nihilistischen Philosophie gesprochen. Nach Heideggers Kehre sind die
Urteile ausgewogener geworden; auch sein Ringen um Gott fand ernste Beach-
tung. Damit wollen sich die folgenden Darlegungen befassen. Den Weg zu diesem
Thema bereitet seine Sicht des Menschen in seinem Verbdltnis zum Sein; daraus
ergibt sich nimlich alles Weitere.

Jean Paul Sartre hat ein kleines Buch mit dem Titel , L’Existentialisme est un

744




Zur Frage nach Gott in der Seinsphilosophie nach Martin Heidegger

humanisme® verdffenclicht'. Von der darin entwickelten Mentalitit grenzt sich
Heidegger in seinem ,,Brief {iber den Humanismus® vom Jahr 1947 ab2. Wihrend
im iiberlieferten Humanismus der Mensch die Mitte ist, arbeitet Heideggers
Denken das Sein als die Mitte heraus, um die alles schwingt. Daher ist es kein
Humanismus oder Humanismus nur wie ,lucus e non lucendo®.

In ,Sein und Zeit“ setzt Heideggers ,existenziale Analytik® beim Menschen als
»In-der-Welt-sein“ an”. Daraus entnahmen einige Ausleger, der Mensch sei in der
Welt ein- und von der Transzendenz ausgeschlossen und folglich nur auf die
Seienden, die unsere Welt ausmachen, bezogen. Im Gegensatz dazu erklirt er
ausdriicklich, diese Kennzeichnung ,enthalte keine Entscheidung dariiber, ob der
Mensch... ein nur diesseitiges oder ob er ein jenseitiges Wesen sei“. Das wird
besonders dadurch einleuchtend, dafl Welt hier nicht einen Bereich des Seienden,
sondern gehau ,,die Lichtung des Seins“ besagt. So gedacht, ist ,, Welt in gewisser
Weise gerade das Jenseitige innerhalb der und fiir die Existenz®, namlich fiir den
Menschen. Damit wird ,,allererst ein zureichender Begriff des Daseins gewonnen,
mit Riicksicht auf welchen nunmehr gefragt werden kann, wie es mit dem
Gottesverhiltnis des Daseins ontologisch bestellt ist“*.

Zunichst ist freilich dem Menschen die Sorge fiir die Seienden anvertraut, die
unsere sichtbare Welt aufbauen. Doch entfaltet sich die Sorge immer schon im
Horizont des Nichts, wie es in Heideggers erster Phase heifit. Dafl damit nicht der
leere Abgrund gemeint ist, zeigt sich in Heideggers zweiter Phase mit aller
Deutlichkeit. Jetzt enthiillt sich das Nichts als die anfingliche Weise, in der das Sein
sich offenbart. Das Sein tritt uns nimlich vermittelt durch die Seienden und damit
als das Nicht-Seiende oder eben als das Nichts entgegen. Dieses fillt also
keineswegs mit dem Nicht-Sein, sondern mit dem Nicht-Seienden zusammen:
»Das Nichts als das Andere zum Seienden ist der Schleier des Seins.“> Das Sein als
das Nicht-Seiende kommt nie als ein Seiendes unter den anderen Seienden vor;
vielmehr ist es der Grund aller Seienden, vor allem des Menschen. Demgemifl
geschieht die Sorge fiir die Seienden durch das Nichts im Horizont des Seins,
weshalb jene die Offenbarkeit des Seins nicht aus-, sondern einschlieft. Schon hier
wird klar, dafl das Denken Heideggers weder atheistisch noch nihilistisch ist.

Insofern sich das menschliche Wirken im Horizont oder in der Offenbarkeit des
Seins entfaltet, wird der Mensch ,, Da-sein“ genannt; er ist das Da des Seins, dessen
Anwesen oder Licht in der Welt. So gesehen, ist er nicht selbst die Mitte, sondern
auf das Sein als die Mitte bezogen, die ihn iiberschreitet, also ihn durch eine gewisse
Trenszendenz iiberragt. Zum Dasein gehért wesentlich die , Ek-sistenz, namlich
»das ek-statische Wohnen in der Nihe des Seins“®, das Hinausstehen in das Sein,
und zwar nicht statisch, sondern dynamisch, das dem stindigen Sich-Mitteilen des
Seins entspricht. Der Mensch ist er selbst vermdge seiner Beziehung zum Sein,
durch die er definiert wird oder die seine grundlegende existenziale Bestimmung
ist. Ebenso kann von Insistenz die Rede sein, insofern der Mensch mitten im Sein,

745



Johannes B. Lotz §]

von ihm umgeben, innesteht. Im Sein verweilend, wird er ohne Unterlafl vom Sein
aufgenommen. Heidegger vertritt also das Denken des Seins, in dem auch der
Mensch nach seinem Wesen aufleuchtet.

Was ist das Sein?

Wie lifit sich das Sein genauer bestimmen? Sicher ist es nicht nur ,.ein Produkt
des Menschen®; vielmehr teilt sich das Sein dem Menschen als sein Grund mit, der
als solcher ihm vorausgeht und ihn tbersteigt. Nach Heidegger ist das Sein
Sprache, die urspriingliche Sprache, die zum Menschen spricht und sich ihm
zuspricht und von der sich alles menschliche Sprechen herleitet. Hier wurzelt eine
Sprachphilosophie, die tiefer als diejenige von Ludwig Wittgenstein greift. Dieser
kommt nimlich iiber die logische Analyse nicht hinaus, ist also nicht imstande, die
Sprache aus der Offenbarkeit des Seins zu erldutern®.

Im selben Sinn wird die Wiirde des Menschen dadurch umschrieben, daff er
,vom Sein selbst in die Wahrnis seiner Wahrheit gerufen® ist. Weiter: ,,Dieser Ruf
kommt als der Wurf, dem die Geworfenheit des Daseins entstammt®; diese, die
nach ,,Sein und Zeit* auf das Nichts verweist, entspringt also aus dem Sein, dessen
Mitteilung den Menschen als solchen konstituiert. Damit wird thm zugleich seine
fundamentale Aufgabe in der Welt zuteil; da er ,,in der Nahe des Seins wohnt“ oder
dessen ,,Nachbar® ist, hat er als ,der Hirt des Seins“ seiner Stimme Gehor in der
Welt zu verschaffen oder sein An-wesen zum Durchbruch zu bringen '°. Demge-
geniiber stellt das Besorgen der Seienden, das sich heute so sehr in den Vordergrund
dringt, lediglich eine sekundire Aufgabe dar, die der primiren zu dienen hat.

Die Beziehung des Menschen zum Sein ist unaustilgbar; ohne sie wire er nicht er
selbst. Allerdings bleibt das Sein in seiner Entborgenheit so verborgen, dafl es der
Mensch vergessen kann und zumeist vergifit. Nach Heidegger durchzieht diese
Vergessenbeit das gesamte Philosophieren des Abendlands, wobei es zumal die
Metaphysik bestimmt. Doch liegt der Vergessenheit stets die Mitteilung des Seins
zugrunde, die sich als stindiges Sich-Ereignen erneuert. Daher dauert ohne
UnterlaR der Anspruch fort, den das Sein dem Menschen auferlegt und dem er
durch seine Antwort zu entsprechen hat, auch beim Besorgen der Seienden. Seiner
innersten Tiefe nach ist er der gehorsame Hérer des Seins; er gehort dem Sein und
gewinnt seine Menschlichkeit in dem Maf, wie er das Sein vernimmt und der von
diesem vorgezeichneten Bahn in ungebrochener Treue folgt.

Heidegger spricht auch vom ,, Geheimnis* des Seins !, das den Menschen anzieht
als der Abgrund, der alles Seiende hinter sich lifit und ihn in sein Wesen stimmt.
Das in sich ver-schlossene Gebeimnis hat sich dem Menschen immer schon er-
schlossen, wodurch dieser sich ihm hingeben kann. Dabei erfihrt er die ,Huld“,
mit der das Sein sich ihm zuwendet; darin darf man ein philosophisch-anthropolo-

746



Zur Frage nach Gott in der Seinsphilosophie nach Martin Heidegger

gisches Vorspiel dessen, was sich theologisch als Gnade darstellt, sehen. Hiermit
gehort die ,,Gunst des Seins“ zusammen; von ihr hingt der Mensch restlos ab, weil
er von ihr alles empfangt, was ihn zu dem macht, der er ist. Dem entspricht es, daf}
sich das Denken als ,Danken® entfaltet; die beiden Worte gehoren im Deutschen
etymologisch zusammen. Diese Vollziige erfiillen sich in der ,Freiheit des
Opfers®, worin sich ,der verborgene Dank* ereignet, ,der einzig die Huld
wiirdigt, als welche das Sein sich dem Wesen des Menschen im Denken iibereignet
hat“. Das Opfer ist die ,,aus dem Abgrund der Freiheit erstehende Verschwendung
des Menschenwesens in die Wahrung der Wahrheit des Seins“ 2.

All diese Zusammenhinge, die fiir Heidegger schlechthin entscheidend sind,
weisen ein Geprige auf, das an religidses Verhalten anklingt, zumal eine gewisse
Transzendenz als innerste Wurzel des gesamten Lebens des Menschen nicht zu
verkennen ist. Das scheint auch Heideggers Kennzeichnung des ,Fragens® als
,Frommigkeit des Denkens® nahezulegen; im Fragen namlich beachtet das
Denken sorgfaltig den Anruf des Seins, dem es sich fortschreitend 6ffnet und
hingibt. Freilich bemerkt Heidegger zugleich, dal Fragen und Glauben einander
ausschlieflen, weshalb die hier gemeinte Frommigkeit noch niche christlich ist.

Das Sein und Gott

Zur niheren Bestimmung des bisher Gesagten ist weiter zu kliren, wie sich das
Sein zu Gott verhilt. Eine vorschnelle Auslegung wollte es frither mehr oder
weniger mit Gott gleichsetzen. Dagegen wendet sich Heidegger mit aller Entschie-
denheit: ,Was ist das Sein? Es ,ist* Es selbst®; noch schirfer: , Das Sein ist nicht
Gott und nicht ein Weltgrund.“ " Genau zusehend, finden wir, daf} diese Aussage
durchaus ihren berechtigten Sinn hat; denn wer das Sein ohne weiteres mit Gott
identifiziert, verirrt sich in den Pantheismus, dessen Uberwindung gerade das
Unterscheiden Gottes vom Sein einschliefft, das dem Pantheismus abgeht. Damit
wird keineswegs geleugnet, daf} ein Weg vom Sein zu Gott fiihren kann. Allerdings
spricht Heidegger nicht allein von Gott, sondern auch von den Géttern. In dieser
Redeweise zeigt sich der Einflufl des Dichters Holderlin, der vom Christentum zur
Religion der Griechen zuriickkehren will, also zu einer mythischen Religion, die
von der christlichen Offenbarung weit entfernt ist. Hiermit ist wiederum das
religidse Geprige gegeben, das von den mythischen Grenzen zu befreien ist, in
denen Heidegger sich bewegt.

Mit der Gottesfrage hingt aufs engste die Transzendenz zusammen, die bei
Heidegger darin wenigstens sich ankiindigt, dafl das Sein der Grund des Menschen
ist. Doch steht der 7ollen Transzendenz entgegen, dafl das Sein, ,,das Menschenwe-
sen brauchend, darauf angewiesen ist, den Anschein des Fiir-sich preiszugeben®.
Das Sein ist nimlich keineswegs ,ein fiir sich stehendes und dann auf den Menschen

747



Johannes B. Lotz §]

erst zuweilen zukommendes Gegentiber®, weil es ,,in der Zuwendung beruht®, mit
der es sich dem Menschen mitteilt. Genau gesprochen sind Sein und Menschenwe-
sen so miteinander eins, dafl man keines von beiden ohne das andere nennen kann.
Schlieflich darf man von ihnen eigentlich nicht im Plural reden, sondern miifite ihr
Zusammengehoren im Singular ausdriicken, da wir sonst ,immer noch beide fiir
sich sein lassen®'*. Allerdings ist damit nicht jede Transzendenz radikal geleugnet;
denn Heidegger meint das dem Menschen in immer neuen Epochen mitgeteilte
Sein, wie wir es zunichst phinomenologisch vorfinden, also das zeitliche und
endliche Sein, das tatsichlich nicht ohne den Menschen vorkommen kann. Wenn
dieses Sein korrelativ zum Menschen ist, so fragt es sich immer noch, ob das vom
Sein auch in seinem innersten Selbst gilt, ob also dieses sich vom immer schon
mitgeteilten Sein unterscheidet.

Zur Abrundung der Fragestellung ist zu beachten, dafl fiir Heidegger das Sein
»wesenhaft weiter denn alles Seiende® ist, ,sei dies ein Fels, ein Tier, ein
Kunstwerk, eine Maschine, sei es ein Engel oder Gott“!>. Demnach ist Gott ein
Seiendes, das hochste Seiende, aber doch ein Seiendes; das gilt also nicht nur fiir die
Gotter, sondern auch fiir Gott. Nun vermutet Heidegger: ,, Vielleicht kann das ,ist*
in der gemiflen Weise nur vom Sein gesagt werden, so daf} alles Seiende nicht und
nie eigentlich ist.“ Gewif} fiigt er bel, es miisse ,fiir die Sorgfalt des Denkens offen
bleiben, ob und wie das Sein ist“'®. Auf jeden Fall wird hier eine Unterordnung
Gottes unter das Sein fiir moglich gehalten, wobei dann allein das Sein im vollen
Sinn ist, wihrend Gott nie eigentlich oder im vollen Sinn ist. Es wird mehr das Sein
als die Quelle Gottes, nicht aber Gott als die Quelle des Seins bezeichnet. Diese
Sicht trifft wohl auf die mythischen Gottheiten zu, keineswegs jedoch auf den
christlichen Gott, der nach Thomas von Aquin ,,das subsistierende Sein“ und damit
der Ursprung des Seins selbst und alles Seienden ist. 7.

Das ,Ereignis®

Der eben erorterte Zusammenhang scheint liber das dem Menschen mitgeteilte
Sein hinauszufithren und auf das aller Mitteilung voraus- und zugrunde liegende
innerste Selbst des Seins hinzudeuten. Nach dem Vortrag ,,Zeit und Sein“ vom Jahr
1962 stammt das mitgeteilte Sein aus dem ,,Ereignis®, das uns das Sein mittels der
Zeit gibt. Mit dem Ereignis rithren wir an das allerverborgenste Urgeschehen,
hinter dem sich kein weiterer Ursprung zeigt, weshalb man von ihm lediglich sagen
kann: ,Das Ereignis ereignet.“'®

Zur Auslegung des Ereignisses trigt es bei, in eine Auseinandersetzung mit der
,creatio, mit dem Erschaffen einzutreten, wie es Thomas von Aquin entwickelt.
Dieses ist genau das hochstverborgene Urgeschehen als der Ursprung des dem

Menschen und allen Dingen mitgeteilten Seins; aus dieser Quelle stammt alles

748



Zur Frage nach Gott in der Seinsphilosophie nach Martin Heidegger

sekundire Geschehen, das wir in der Welt beobachten. Letzteres heifit bei Thomas
,mutatio, Veranderung, die es immer nur mit Seiendem zu tun hat, indem sie
einen vorgegebenen Werkstoff von einer Gestalt in eine andere iiberfiihrt. Das
Erschaffen hingegen ist nicht auf einen vorgegebenen Werkstoff angewiesen,
sondern bringt alles aus dem Nichts hervor?. Daher macht die ,,creatio® nicht ein
vorhandenes Seiendes so oder so beschaffen; vielmehr verwirklicht sie das Seiende
als Ganzes, lifit sie es schlechthin oder absolut sein, verleiht sie ihm ,esse
absolute“?*, Hierin liegt eine tiefgreifende Ubereinkunft zwischen Thomas und
Heidegger; denn sowohl das Ereignis als auch die Creatio vollziehen schlechthin
die Mitteilung des Seins. Aufierdem ist auch fiir Thomas das mitgeteilte Sein genau
wie bei Heidegger zeitlich und endlich; auch ist es auf das Seiende angewiesen und
braucht den Menschen. In dieser Hinsicht hat die Weise, wie Heidegger das Sein
faflt, ihren guten Sinn und konnen wir sie annehmen. Man darf sogar sagen, dafl
Heidegger zu einer Tiefe der Problematik vorstofit, die den meisten Philosophen
von heute unzuginglich bleibt.

Allerdings ist ein tiefgreifender Unterschied zwischen Heidegger und Thomas
nicht zu verkennen. Heidegger nimmt das Ereignis als etwas Letztes, das nicht auf
ein Anderes zuriickzufiithren ist, von dem es sich herleitet. Obwohl er von der
Frage nach jenem Anderen gequilt wird, wie der oben angefiihrte Vortrag beweist,
weigert er sich, auf die Antwort einzugehen, ja hilt es fiir fast unmoglich, eine
solche Antwort zu finden?'. Dabei behindert ihn, dafl er die Creatio mit der
griechischen ,Poiesis“ zusammenbindet und folglich ihren Unterschied von der
Mutatio verfehlt*. Thomas hingegen hebt mit aller Entschiedenheit hervor:
»Creatio non est mutatio®, womit er durch die auf das Seiende bezogene Kausalitit
zu der auf das Sein bezogenen vordringt und so in der Creatio die ihr gemifie
Ursache findet; Heidegger hingegen kennt diese tiefere Kausalitit nicht, weshalb er
bei dem Ereignen des Ereignisses stehenbleibt. Folglich entdeckt Thomas in dem
mitgeteilten Sein, das aus der Creatio (Ereignis) stammt, das mitteilende Sein, aus
dessen duflerster Verborgenheit die Creatio (Ereignis) entspringt. Folglich dringt
Thomas tiefer als Heidegger in das Sein ein, der beziiglich dieser Tiefe in einer
letzten Seinsvergessenheit steckenbleibt, die Thomas iiberwunden hat.

Das Sein, das der Ursprung der Creatio (Ereignis) ist, wird von Thomas ,,das
subsistierende Sein® genannt. Subsistieren besagt, dafl jenes Sein auf sich selbst
steht oder in sich selbst ruht, also keines Seienden als seines Trigers bedarf. Daher
heifit es auch ab-solut, nimlich von jedem Seienden ab-gelost, weshalb es nicht von
dessen Aufnahmefihigkeit begrenzt wird und nicht nur einiges Sein hat oder am
Sein teil-hat, sondern das Sein selbst in seiner grenzenlosen Fiille ist?. Somit
iibersteigen wir das zeitliche und endliche Sein, das Heidegger erreicht, und
gelangen zu dem ewigen und unendlichen Sein, das als die absolute Fiille alles Sein
in sich vereinigt und folglich jedes Nicht-Sein ausschliefit, wozu Platon mit seinen
Ideen noch nicht gekommen war, wenigstens wenn Aristoteles recht hat. Das

749



Johannes B. Lotz §]

subsistierende Sein ist das allerverborgenste und allertiefste Geheimnis, der
unausschopfbare und unantastbare Abgrund, das Heilige und der Heilige, weil es
nicht ein Es, sofidern das absolute Du ist, nicht nur das Gottliche, sondern der
personale Gott; denn das Nicht-Personale schliefit immer noch Nicht-Sein ein.
Heidegger hat also die Seinsvergessenheit beziiglich des mitgeteilten Seins iiber-
wunden, nicht aber beziiglich des subsistierenden oder mitteilenden Seins, das erst
das eigentliche Selbst des Seins ist oder das Sein, das ganz es selbst ist.

Wie aus unserer Diskussion hervorgeht, unterscheidet Heidegger nicht das Sein
selbst vom mitgeteilten Sein; er scheint das Sein selbst mit dem mitgeteilten Sein
gleichzusetzen. Damit wird Gott nicht geleugnet, sondern folgerichtig nur gesagt,
Gott konne nicht als Sein gefafit werden oder sei iiber dem Sein, wodurch sich
Heidegger dem Neuplatonismus nahert. Hieraus ergibt sich weiterhin, dafl die
irgendwie religiose Einstellung, die sich vor dem Sein oder in der Begegnung mit
dem Sein entwickelt, bisher nicht ausdriicklich auf Gott ausgreift, weshalb es auch
nicht um Religion im vollen Sinn des Wortes geht.

Der Weg vom Sein zu Gott

Dariiber hinaus fithren einige Aussagen des ,,Briefs iber den Humanismus®, die
den Weg vom Sein zu Gott andeuten. Danach kann man Gott einzig im Horizont
des Seins entdecken, wofiir Heidegger auf die folgenden Schritte hinweist: ,Erst
aus der Wahrheit des Seins lafit sich das Wesen des Heiligen denken. Erst aus dem
Wesen des Heiligen ist das Wesen von Gottheit zu denken. Erst im Licht des
Wesens von Gottheit kann gedacht und gesagt werden, was das Wort ,Gott’
nennen soll.“** Mit der vertieften Auslegung des Seins 6ffnet sich also ein Weg, der
zum Heiligen und weiter zur Gottheit fiihrt und schlieflich den Raum bereitet,
innerhalb dessen sich kliren liflt, was wir mit Gott meinen oder uns immer schon
mit der Chiffre ,Gott“ beriihrt. Diese Stufen werden von Heidegger summarisch
angedeutet, nie aber thematisch und methodisch oder im einzelnen durchgefiihrt,
weil wir nach thm dazu nicht hinreichend vorbereitet sind. Namentlich kommt es
darauf an, daf ,,zuvor und in langer Vorbereitung das Sein selbst sich gelichtet hat
und in seiner Wahrheit erfahren ist“?. Daf} dieser erste Schritt noch nicht geleistet
ist, hangt mit der Seinsvergessenheit zusammen, in der sich nach Heidegger die
bisherige Metaphysik bewegt.

Wenn aber in Zukunft das Sein gelichtet wird, so kann ihm Gott nicht als
Seiendes ein- und untergeordnet werden, was wir oben bereits zurtickgewiesen
haben und was selbst noch eine Auswirkung der Seinsvergessenheit ist. Aufierdem
hat die kiinftige Klirung des Seins endgiiltig zu entscheiden, ob sich das Sein im
mitgeteilten Sein erschopft. Wer das bejaht, findet im Horizont des Seins nicht
Gott selbst, sondern vermag hochstens den Raum zu bereiten, innerhalb dessen

750



Zur Frage nach Gott in der Seinsphilosophie nach Martin Heidegger

sich Gott anderweitig zeigt, nimlich als der dem Sein Uberlegene. Das kann sich
entweder auf die Weise des Neuplatonismus ausprigen oder in einer christlichen
Denkweise, fiir die Gott nur im Glauben oder theologisch, nicht aber im Wissen
oder philosophisch zuginglich ist. Der letzteren Sicht neigt Heidegger zu, von dem
berichtet wird, nach ihm habe die Philosophie allein mit dem Sein zu tun, wihrend
fiir Gott einzig die Theologie zustindig sei.

Zugleich kommt es entscheidend darauf an, den genauen Sinn der Gottesfrage
bei Heidegger zu beachten. Fiir ihn geht es namlich nicht darum, ob Gott existiert,
sondern ob er sich naht oder entfernt, ob er sich zeigt oder verbirgt. ,,Ob und wie
der Gott und die Gotter... in die Lichtung des Seins hereinkommen, an- und
abwesen, entscheidet nicht der Mensch®, sondern das Sein selbst, ,die Schickung
des Seins®, das ,die Lichtung selbst ist“. Etwas ausfiihrlicher: In der Nihe zum
Sein ,vollzieht sich, wenn iiberhaupt, ob und wie der Gott und die Gétter sich
versagen und die Nacht bleibt, ob und wie der Tag des Heiligen dimmert, ob und
wie im Aufgang des Heiligen ein Erscheinen des Gottes und der Gétter neu
beginnen kann“*. Tatsichlich ist Heidegger mit Holderlin davon tiberzeugt, daf}
wir in einem Zeitalter der Gottesferne, des ,,Fehls Gottes“ leben oder daf sich Gott
der gegenwiirtigen Kultur entzieht. Diese Diagnose ist auf eine schreckliche Weise
wahr, wie auch andere, etwa Martin Buber, der von der ,Gottesfinsternis® spricht,
bestitigen. Obwohl das Sichnahen Gottes zuinnerst vom Geschick des Seins
abhingt, kann es doch der Mensch durch seine Treue gegeniiber dem Anspruch des
Seins vorbereiten. Die Treue betrifft nicht nur das Denken, sondern verlangt eine
Lebensfithrung, die auf den Anruf des Seins hért und alles Tun ihm angleicht.

Greifen wir hier noch einmal auf Heideggers Vortrag ,Zeit und Sein® zuriick.
Darin weist er die Redeweise ,,Sein ist“ zurtick, weil sie dazu verfiihren konnte, das
Sein dem Seienden anzugleichen. Statt dessen wihlt er die Aussage ,Es gibt Sein“
und fragt nach dem Gebenden, das sich ihm zunichst als das oben schon
besprochene Ereignis darstellt”. Genaugenommen ist aber das Ereignis das
Geben, wihrend sich das Gebende in dem Wortlein ,Es“ als etwas davon
Verschiedenes ankiindigt. Damit dringt sich die auch von Heidegger gespiirte und
mehrmals aufgenommene Frage auf, ob und wie das Es genauerhin zu fassen sei.
Diesem innersten Grund sucht Heidegger in mehreren Anliufen naherzukommen,
wobei er schlieflich daran verzweifelt, ihn erreichen zu kénnen; er sucht den
Zugang, findet ihn aber verschlossen. So kommt er endlich zu der resignierenden
Feststellung, es sei besser, nicht nur auf die Antwort, sondern bereits auf die Frage
zu verzichten®®. Hier beobachten wir ein tragisches Ringen, insofern der Ursprung
des Ereignisses sich ankiindigt, zugleich aber unzuganglich bleibt. Welche Griinde
dabei eine Rolle spielen, soll jetzt nicht im einzelnen untersucht werden. Ein in
seiner innersten Tiefe vom Religi6sen angesprochener Mann kommt weder ganz zu
Gott noch verwirklicht er ganz die Religion, die vorbehaltlose Hingabe an das
heilige Geheimnis, das wir Gott nennen.

751



Johannes B. Lotz S]

Dariiber hinaus fithrt wohl die kleine Schrift , Identitit und Differenz“ vom Jahr
1957. Darin spricht er von dem Gott der Philosophen, den er als das hochste Seiende
oder als die Ursache seiner selbst faflt. Wer Gott nur so sieht, kommt nicht zum
religiosen Verhalten: ,,Zu diesem Gott kann der Mensch weder beten, noch kann er
thm opfern. Vor der Causa sui kann der Mensch weder aus Scheu ins Knie fallen,
noch kann er vor diesem Gott musizieren und tanzen.“ Davon setzt sich ,,das gott-
lose Denken“ ab, ,das den Gott der Philosophen, den Gott als Causa sui
preisgeben muf3“®,

Dieses ist jedoch keineswegs mit Atheismus gleichzusetzen; vielmehr heifit es
von ihm, es sei ,dem gottlichen Gott vielleicht naher**°. Wie der gottliche Gottzu
bestimmen sei, muf} in der gegenwirtigen Stunde offenbleiben; einer, der unsere
geistige Situation einigermaflen verstanden hat, ,zieht es heute vor, im Bereich des
Denkens von Gott zu schweigen“?'. Die bisherige Metaphysik ist nimlich iiber das
Seiende nicht hinausgekommen und erreicht deshalb nicht den géttlichen Gott, der
einzig in der Lichtung des Seins zu finden ist und wohl auch den Gott und die
Gotter uberschreitet, die Heidegger selbst nach dem oben Gesagten unter die
Seienden rechnet. Zugleich ist die Klarung des Seins noch nicht so weit gediehen,
daff sie zum gottlichen Gott gelangen kdnnte, wie wir ebenfalls schon bemerkt
haben.

Ein Ansatzpunkt dazu bietet sich in dem , Durchgéngigen“ dar, das als das Eine
die vielfaltigen geschichtlichen Mitteilungen des Seins durchzieht. Wiederum
bleibt es jedoch ,schwierig zu sagen, wie diese Durchgingigkeit zu denken sei*”.
Noch einmal stehen wir vor einer bis heute uniibersteigbaren Schranke, die
Heideggers Denken von dem gottlichen Gott trennt, obwohl sich in dem
sDurchgangigen® das tbergeschichtliche Sein selbst und schlieflich das subsistie-
rende Sein ankiindigt, das nach dem oben Angedeuteten nicht ein Es ist, sondern
als das absolute Du uns anspricht und zu sich hinzieht. In Heideggers Ausgriff nach
dem gottlichen Gott meldet sich die innerste Sehnsucht seines Herzens.

Philosophie und Theologie

Die Frage nach Gott wurde in der Seinsphilosophie Heideggers erortert.
Abschlieffend sei ein Hinweis dariiber beigefiigt, wie sich nach thm die Philosophie
zur christlichen Theologie verhilt. Zunichst ist eine Absage unverkennbar: ,Es
gibt nicht so etwas wie eine christliche Philosophie, das ist ein ,holzernes Eisen’
schlechthin.“ Dahinter steht der ,existentielle Gegensatz zwischen Glaubigkeit
und freier Selbstiibernahme des ganzen Daseins®, der jede ,mogliche Gemein-
schaft® der beiden Wissenschaften bestimmt. Auflerdem ist ,,die Theologie eine
positive Wissenschaft und als solche daher von der Philosophie absolut verschie-
den®. Erstere hat es namlich mit dem ,Vorliegenden (Positum)“ zu tun, das uns

752



Zur Frage nach Gott in der Seinsphilosophie nach Martin Heidegger

unter dem Titel ,Christlichkeit* begegnet, wihrend letztere in radikaler Besinnung
und freier Selbstiibernahme dem ganzen Dasein zugewandt ist, was allein durch die
Offenbarkeit des Seins méglich ist. Damit hebt sich die Philosophie als ontologi-
sches Geschehen von der Theologie als ontischem Vollzug ab. Da sich aber ,alle
ontische Auslegung auf einem zunichst und zumeist verborgenen Grund einer
Ontologie bewegt®, ,bergen alle theologischen Begriffe notwendig das Seinsver-
stindnis in sich, das das menschliche Dasein als solches von sich aus hat®. Mit
diesem ,,vorchristlichen Gehalt der theologischen Grundbegriffe® ist deren ,,Kor-
rektion® durch die Ontologie gegeben, ein Einflufl, der aber nur die , Wissen-
schaftlichkeit” der Theologie, nicht deren Inhalt betrifft,

Diese Darlegungen stammen vom jungen Heidegger, werden jedoch spater nicht
verworfen, da sie in die Gesamtausgabe des Jahres 1976 aufgenommen wurden.
Allerdings wird man zugeben miissen, dafl im Lauf der Jahrzehnte die Zuriickhal-
tung Heideggers gegeniiber der Theologie eher gewachsen ist, weshalb deren
eindeutige Gottesbegegnung keinen Riickschluff erlaubt auf sein philosophisches
Vordringen zu Gott. Das ist um so weniger moglich, als schon die Friithzeit zwar
cine ,Korrektion® der Theologie durch die Philosophie, nicht aber umgekehrt eine
Korrektion der Philosophie durch die Theologie kennt. Obendrein betrifft die
zuldssige Korrektion nur die ,Wissenschaftlichkeit®, also nur die methodische
Seite, wihrend die inhaltliche Seite unberiihrt bleibt. Im Gegensatz dazu miifite die
umgekehrte Korrektion gerade die inhaltliche Seite, namlich die Vollendung der
Gottesbegegnung betreffen. Solches wird nun von Heidegger entschieden abge-
lehnt, indem er eine christliche, also vom Christentum befruchtete Philosophie
zum holzernen Eisen herabsetzt. Im iibrigen wird er auch der Theologie nicht
gerecht, wenn er in ihr lediglich eine positiv-ontische Wissenschaft sieht, da der
personale Gott der Offenbarung doch einzig im Horizont des Seins wissenschaft-
lich erhellt werden kann.

Ringen um Gott

Trotz all des Ungeklirten und Unvollendeten ist dem Denken Heideggers ein
religidses, mehr oder weniger zutage tretendes Grundgeprige nicht abzustreiten.
Letztlich ist sein einziges Problem die Beziehung des Menschen zum Sein, von der
die Beziehung zu Gott nicht véllig getrennt werden kann. Vielleicht hat Heideg-
gers in seine Geisteswelt tief eingeweihter Bruder recht, der mir einmal sagte:
»Wenn mein Bruder vom Sein spricht, spricht er im Grunde von Gott.“ Vielleicht
wahrt Heidegger auch eine an die ersten Christen erinnernde Arkandisziplin. Wie
diese von den christlichen Geheimnissen nur verhiillt sprachen, weil die Menschen
ihrer damaligen Umwelt nicht imstande waren, sie zu verstehen, so meint wohl
auch Heidegger, das Zeitalter des abwesenden Gottes sei kaum fihig, das

53 Stimmen 204, 11 753



Johannes B. Lotz S

Geheimnis Gottes aufzunehmen. Daher spricht er vom Sein, indem er von Gott
schweigt; zugleich aber stellt er die Menschen auf die Strafle des Seins, wodurch er
ihre Riickkehr zu Gott vorbereitet. Solche Arkandisziplin deutet vielleicht der
Ausspruch an, nach dem einer, der das heutige Weltgeschick durchschaut, es
vorzieht, von Gott zu schweigen.

Heideggers tragisches Ringen um Gott spiegelt die Grundauseinandersetzung
unserer Zeit wider, insofern sie daran ist, einen vielfach verfilschten Gott hinter
sich zu lassen, und den wahren Gott noch nicht erreicht hat. In denselben Kampf
greift der ,Grundkurs des Glaubens“ ein, den uns Karl Rahner geschenkt hat; seine
Absicht ist es, von einem durch allerlei Uberlagerungen entstellten Christentum
wieder zu dessen voller Herrlichkeit hinzufiihren. In einer dhnlichen Lage
befinden sich so manche Atheisten unserer Tage; sie haben verloren und leugnen
ein Zerrbild Gottes und suchen zugleich, ohne es klar zu wissen und einzugeste-
hen, den Gott, der allein dem Denken und dem Herzen des Menschen geniigen
kann. Die leidenschaftliche Unermiidlichkeit Heideggers hilft auch dem gliubigen
Menschen, nicht in dem Gewohnten stehenzubleiben, sondern neue Wege in den
Ungewiflheiten unserer Zeit zu suchen, um mit aller Kraft dem wahrhaft gottlichen
Gott niherzukommen. Es ist der Gott, den nicht wir selbst nach unseren
Menschenmaflen erfinden, der vielmehr in seiner Unbegreiflichkeit bezwingend
auf uns zukommt und uns absolut in Anspruch nimmt bis zum Innersten unseres
Wesens oder zur Mitte unserer Person. Es ist der Gott, der mit seiner Liebe unser
Herz entflammt, der uns sucht und den wir suchen, getragen von seiner Gnade.

ANMERKUNGEN

! Paris 1946. ? Jetzt in: Wegmarken (Ges. Ausg. I. Abt., Bd. 9, Frankfurt 1976).

* Sein und Zeit (Tiibingen 11967) 41. * Humanismusbrief (zitiert H) 350f.

® Nachwort zu: ,Was ist Metaphysik?“, in: Wegmarken 312, ¢ F 343 SE 356,

* Unterwegs zur Sprache (Pfullingen 1959), bes. Der Weg zur Sprache 239f. ? H 342, 1 Ebd.
! Vom Wesen der Wahrheit, in: Wegmarken, bes. 194. 2 Nachwort, 310. LSF 331,

' Zur Seinsfrage, in: Wegmarken 411, 408, 409. £ 16°H 334f

7 Thomas von Aquin, Sth I, q 4, a 2 ad 3 und oft.

** Vortrag ,Zeit und Sein®, in: Zur Sache des Denkens (Tiibingen 1969) 24; iiber das ,Ereignis vgl. J. Lotz, Martin
Heidegger und Thomas von Aquin (Pfullingen 1975) 169-179.

' Creatio non est mutatio: Sth I, q 45, a 2 ad 2.

2 Esse absolute: ebd. a 5.

#! Vortrag ,Zeit und Sein® 18; Lotz 173f.

2 1otz 1771, # Sthl,q3,a4. * H 351, 2 {30
ZH 330, 3371, ¥ Lotz 1691. 2 Lotz 173.

# Identitdt und Differenz (Pfullingen 1957) 70f.

* Ebd. 71. 3L Ebd. 51, 32 Ebd. 66.

* Phinomenologie und Theologie, Vortrag vom Jahr 1927, in: Wegmarken 45-78.
** Ebd. 66, 49, 52, 621., 64, 61.

754



