Eugen Biser
Welcher Zukunft geht die Kirche entgegen?

Wer sich nicht — unbefugt — in die Rolle eines Propheten hineinsteigern will, mufl
sich unter dem Eindruck dieser Frage zunichst seiner Grenzen bewufit werden. Sie
zu respektieren heifit auf jede verblasene Prognose verzichten und statt dessen nur
das bieten, was vom wissenschaftlichen Standpunkt aus geleistet werden kann.
Und das ist eine Extrapolation dessen, was an bestimmenden Strukturen jetzt
schon nachgewiesen werden kann. Denn zweifellos gibt es Tendenzen, aus denen
sich Schluffolgerungen prospektiver Art zichen lassen; und sie ergeben zusam-
mengenommen dann doch so etwas wie ein Bild der Zukunft. Auf die Frage nach
der Zukunft der Kirche zuriickbezogen aber heifit das, dafl sie der Zukunft
entgegengeht, die den gegenwirtigen Vorentscheidungen entspricht. Damit falle
die Frage nach der Zukunft auf die nach dem Ist-Stand zuriick, und sie besagt: Wie
stellen sich Christentum und Kirche heute dar, und von welchen Tendenzen ist ihr
Erscheinungsbild vornehmlich bestimmt?

Conditio christiana

_ Dies ist zunichst die Frage nach der ,Conditio christiana®, nach den religiosen
Determinanten im Zeitgeschehen, also nach jenen Kriften, die auf das religiose
Leben unmittelbar einwirken. Langst hat man sich daran gew6hnt, diese Krifte mit
dem Sammelbegriff ,Sikularismus® zu bezeichnen; und mit dieser Bezeichnung
verband sich der Eindruck, dafl damit ein unaufhaltsam fortschreitender Prozef3,
der die christlichen Gehalte zunehmend entwertete, aushohlte und schliefflich zu
bloen Floskeln entleerte, dingfest gemacht worden sei. Inzwischen mehren sich
sogar die Prognosen, die eine extreme Eskalation dieses Sikularisierungsprozesses
in Aussicht stellen. Das ist um so weniger verwunderlich, als sich das abendldndi-
sche Christentum nach einer ganzen Reihe von Anzeichen auf dem LAussterbe-
etat® zu befinden scheint; denn der Kirchenbesuch lifit drastisch nach, der
Sakramentenempfang geht in den sensiblen Bereichen der Kindertaute und der
sakramentalen Eheschliefung beingstigend zuriick, das Glaubenswissen ist im
Schwinden begriffen und der Glaube selbst bringt es oft nur noch zu fragmentari-
schen Vollziigen. In diesem Zusammenhang ist auch an das Bild von der
,Randunschirfe* des heutigen Glaubens zu erinnern und an die statistisch belegte
Tatsache, dafd eine erschreckend hohe Anzahl von Christen im Begriff steht, den

il 3 3



Eugen Biser

Auferstehungsglauben gegen Reinkarnationsvorstellungen einzutauschen. Inso-
fern scheint sich das resignative Wort des spiten Karl Rahner zu bestatigen, dafl die
Kirche der Gegenwart in einen Zustand winterlicher Erstarrung versunken sei.

Es liegt aber auf der Hand, daff Rahner damit ein ausgesprochen doppelsinniges
Bild gebrauchte. Denn unter den verschneiten Feldern und zugefrorenen Seen
bereitet sich das Leben zu neuem Erwachen vor. So kénnte man fragen, ob sich
nicht unter der durch die aufgefiihrten Symptome bestimmten Oberfliche eine
weit positivere Bewegung anbahnt. Wer sich dieser Frage mit Ernst stellt, wird
nicht iibersehen konnen, dafl sich die religiose Gesamtbilanz weit positiver
darstellt, als es die erschreckenden Symptome vermuten lassen. Wahrend sich die
Kirchen entleeren, baut sich auch hierzulande so etwas wie eine ,Electronic
Church® auf; wihrend die Ehemoral Anlafl zu begriindeter Sorge gibt, gewinnt die
christliche Nichstenliebe mit der Zuwendung zu den Notleidenden der Dritten
Welt und zu der vom Menschen ausgebeuteten Natur neue Dimensionen hinzu,
und wihrend eine Ermattung der Glaubensbereitschaft zu beklagen ist, regt sich
die religiose Sehnsucht wie seit langem nicht mehr. Nimmt man hinzu, daf sich
auflerdem das Profil des Unglaubens nachhaltig veranderte, sofern er von seiner
polemisch-aggressiven Selbstdarstellung ablieff, ist es nicht zu kiihn, von diesem
Anzeichen auf einen Wandel im Sikularisierungsprozefl zu schlieffen. Um es
positiv zu sagen, so sprechen gewichtige Griinde dafiir, dafl dieser Prozef} nicht nur
an sein Ende angelangt, sondern bereits in ein Stadium der Umpolung eingetreten
ist. Wenn es eines zusatzlichen Beweises dafiir bediirfte, so wiirde er durch die
Reaktion der Kirche erbracht; denn diese reagiert in erster Linie prospektiv,
wenngleich gegensinnige Tendenzen nicht zu tibersehen sind.

Die prospektive Reaktion

Zur prospektiven Reaktion ist insbesondere der durch die Weltreisen bestimmte
Stil des gegenwirtigen Pontifikats zu rechnen. Daran dndert auch die offenkundige
Tatsache nichts, dal diese Reisen weniger der Kirche in den jeweils besuchten
Lindern als vielmehr dem religiosen Interesse im allgemeinen zugute kommen.
Was den unmittelbar kirchlichen Effekt betrifft, so scheint er sogar um so mehr
auszubleiben, je hohere Erwartungen in ihn jeweils gesetzt werden. Dennoch folgt
Johannes Paul II. mit seinen Weltreisen der von den Konzilspipsten ausgelegten
Spur. Zu deutlich liegen sie auf der Linie der epochalen Offnung, zu der sich die
Kirche im Zweiten Vatikanum durchrang, der Niederlegung der Tiara, mit der
Paul VI. das Zeichen einer neuartigen Kollegialitat setzte, und nicht zuletzt der
Symbolhandlung, bei der der leerstehende Christusthron zwischen Papst und
Patriarch auf eine Ara der interkonfessionellen und interreligiésen Verstindigung
hinwies.



Welcher Zukunft gebt die Kirche entgegen?

So gesehen liegt den Weltreisen gleichzeitig ein theologisches und ein kirchenge-
schichtliches Konzept zugrunde. Theologisch bekennen sie sich—mehr noch durch
die Sprache der Fakten als der verbalen Deklarationen — zu der konziliaren
Uberzeugung, daf in allen Konfessionen und Religionen Wahrheitselemente zu
finden sind, die zur Integration in die der Kirche iberantworteten Offenbarungs-
wahrheit ,anstehen®. Nicht weniger bedeutsam ist jedoch die kirchengeschichtli-
che Perspektive; denn die Weltreisen sind untibersehbare Dokumente der Verab-
schiedung vom abendlindisch dominierten Christentum zugunsten einer weltweit
gedffneten Gestalt, an deren Auferbauung gleicherweise die asiatische wie die
lateinamerikanische und negroide Christenheit beteiligt ist. Dem entspricht die
Beschreibung des neuen Stils durch den Begriff der Pilgerschaft, dem, dogmenge-
schichtlich gesehen, ein neues Selbstverstindnis der Kirche zugrunde liegt. Es ist
nicht mehr der statische Begriff einer dem Zeitengang iiberhobenen gottlichen
Institution, sondern der dynamische Begriff des wandernden, seinem eschatologi-
schen Ziel entgegenpilgernden Gottesvolks. Im pilgernden Papst gewinnt dieses
neue Selbstverstindnis einen nahezu symbolhaften Ausdruck.

Prospektiv wirken aber auch einzelne Programme und Initiativen. So etwa die
Einrichtung eines Kulturrats, der zumindest tendenziell den kulturellen Entwick-
lungen ein Mitspracherecht bei der Auferbauung der Glaubensgemeinschaft und
bei der Strukturierung der Glaubensverkiindigung zugesteht. Wirksamer noch
diirfte sich in diesem Zusammenhang das schon von Paul VI. ausgegebene und von
Johannes Paul II. aufgegriffene Programmwort von der ., Zivilisation der Liebe
erweisen, mit dem erstmals ein deutlicher Anstoff zu der weltweit ersehnten
Bewufltseins- und Verhaltenswende gegeben wurde. Prospektiv wirkt dieses
Programm insbesondere dadurch, daf es dem verbreiteten Vorurteil ein Ende
setzt, als sei mit der gesellschaftlich definierten Zwischenmenschlichkeit bereits das
letzte Wort in der Frage des menschlichen Zueinander gesprochen. Ohne sich auf
eine Kritik des bisherigen Reglements einzulassen, setzt es der defizitiren Mit-
menschlichkeit, Gesellschaft genannt, die grofRere Alternative entgegen, die um so
glaubwiirdiger wirkt, als sie die Autoritit des Evangeliums auf ihrer Seite hat.

Die restaurativ-defensive Reaktion

Wenn man sich das Miflverhiltnis von Angebot und Akzeptanz vor Augen
fiihrt, das die Konzeption einer — besser gesagt — ,Kultur der Liebe® verschatter, ist
man auch schon auf die gegensinnige, restaurativ-defensive Reaktion der Kirche
auf die Zeitverhiltnisse gefafit. Sie steht augenblicklich so sehr im Vordergrund,
dafl dariiber kaum ein Wort verloren zu werden braucht. Wihrend sich die
Anzeichen einer bereits eingetretenen Glaubenswende mehren, beurteilt der
Prifekt der rémischen Glaubenskongregation, Joseph Kardinal Ratzinger, die

)




Engen Biser

»Lage des Glaubens“ ausgesprochen pessimistisch. Sowenig er die Anzeichen eines
neuen Aufbruchs tibersieht, glaubt er doch im Blick auf die geistige ,, Grofwetterla-
ge“ nach wie vor von einer ,Krise des Glaubens und der Kirche sprechen® zu
miissen. Und ein prominentes Mitglied des papstlichen Kulturrats, Nikolaus
Lobkowicz, pflichtet thm mit einem wahren Scherbengericht tiber die nachkonzi-
liare Entwicklung bei.

Begreiflich, dafl vor diesem Hintergrund der Begriff Restauration eine Aufwer-
tung erfahrt, die man noch vor einem Jahrzehnt fiir undenkbar gehalten hitte.
Zweifellos driicket sich in dieser Aufwertung begriindete Sorge und, von dieser
eingegeben, der begreifliche Wille aus, dafl der Mifldeutung der vom Zweiten
Vatikanum ausgegangenen Direktive Einhalt geboten und dem Wildwuchs, der
sich daraus entwickelte, energisch begegnet werden miisse. Bedenklich wire es
indessen, wenn sich unter dem Schutzschild des restaurativen Programms eine
Denkweise ausbreiten wiirde, die sich die Uberwindung der verzeichneten Krise
von einem Riickzug auf vorkonziliare Positionen verspriche. Geistige — und
insbesondere religiose — Entwicklungen sind ihrer innersten Struktur nach unum-
kehrbar. Sie anhalten zu wollen, fithrt zu gefihrlichen Staus, zumindest aber zu
Verunsicherungen und Irritationen, die unter dem Anschein neugewonnener
Sicherheit neurotischen Aufladungen Vorschub leisten.

In diesem Zusammenhang sollte man sich auch mit Lobkowicz daran erinnern,
dafl ,Restauration® seiner Herkunft nach ein politischer, kein religioser Begriff ist,
aufgekommen nach der Niederwerfung Napoleons, als man sich in der Ratlosigkeit
der Stunde Halt, Orientierung und gesellschaftliche Ordnung von einer Wieder-
herstellung des Ancien Régime versprach. Niemand wird annehmen wollen, dafl
sich dieses Modell auch nur vom Rand her auf kirchliche Verhaltnisse tibertragen
laflt. Sein religioses Gegenstiick war demgegeniiber in der Devise Pius’ X.
ausgedriickt: ,Omnia instaurare in Christo®, einem Satz des Epheserbriefs, der
sich auf die jetzt- und endzeitliche Wiedereinholung aller in den Lebensraum des
mystischen Christus bezieht (Eph 1, 10). Nur in diesem Sinn kann von einer
christlichen ,,Restauration® gesprochen werden, nicht jedoch im Sinn der Fest- und
Fortschreibung tiberkommener, aber durch den Zeitengang tberholter Verhalt-
nisse.

Stirker als die restaurativen Programme schlagen jedoch in diesem Zusammen-
hang die gleichsinnigen Tendenzen zu Buch, zu denen vor allem die Verbartungen
im Erscheinungsbild der heutigen Kirche zu rechnen sind. Sie treten sowohl an der
Innenfront, etwa im Spannungsfeld von Amtskirche und Theologie oder von
kirchlicher Institution und Charismatikergruppen, als auch an besonders sensiblen
Stellen der Aufenfront auf.

Dazu gehort in erster Linie die offenkundige Schwichung, die der 6kumenische
Disput trotz aller gegenteiligen Beteuerungen derzeit erleidet. So hoch es zu
veranschlagen ist, dafl auf hoher und hochster Ebene die Gemeinsamkeiten in den

6



Welcher Zukunft gebt die Kirche entgegen?

unterschiedlichen Bekenntnissen herausgestellt und die gegenseitigen Verurteilun-
gen aufgehoben worden sind, lafit sich doch der Verlust an Schwungkraft im
Fortgang der 6kumenischen Bewegung nicht iibersehen. Unter den Fiiffen derer,
die sich im Optimismus der Ausgangsphase die Hinde zu reichen suchten,
brechen, so will es scheinen, unversehens die emotionalen Differenzen auf, die das
Einheitswerk weit mehr als die artikulierten Glaubensdifferenzen behindern. Und
zu dem Unterschied der Gefiihlswelten kommen kaum weniger hinderliche
Barrieren hinzu, die sich dem Einheitswillen in Gestalt von unartikulierten
Vorbehalten und Entfremdungserscheinungen entgegenstellen. Hemmnisse dieser
Art haben bisweilen aber auch den Wert von Denkanstoflen. Sie konnten, um in
dieser Frage etwas deutlicher zu werden, zu einer Uberpriifung des bisher
bedenkenlos akzeptierten Okumenismusmodells fiihren. Am Ende aller Bemii-
hungen stand bisher das Zielbild einer monolithischen Kirche und damit ein
Modell, an dem gemessen alle abweichenden Glaubensformen, angefangen von
den Sonderkirchen arianischer, nestorianischer und monophysitischer Prigung in
altchristlicher Zeit bis hin zu den neuzeitlichen Abzweigungen in Gestalt des
lutherischen, calvinistischen und pietistischen Protestantismus als hiretische Fehl-
formen erschienen.

Wenn man aber im Sinn des Zweiten Vatikanums davon ausgeht, dafl der
Gottesgeist weltweit wirksam ist und sich auch in den auflerkirchlichen Auspri-
gungen des Christentums fiihlbar macht, wird man an dieser Modellvorstellung
nicht linger festhalten konnen. Und erst einmal an ihr irre geworden, wird man
sich fragen miissen, ob das Zielbild von dem einen Hirten und der einen Herde
wirklich monolithisch zu verstehen ist, oder ob es nicht Formen der Einheit gibt,
die den Differenzen ihr partielles Recht zugesteht und demgemiff das Ganze
erreicht, ohne sie in Uniformitit aufgehen zu lassen. Im Grund ist das damit
umrissene Gegenmodell lingst schon in der Natur vorgegeben. Im Gang ihrer
Evolution ist die Einheit der Ausgangspunkt und die Differenzierung das Ziel; und
sie bestitigt diese Zielsetzung, indem sie Riickkreuzungen durch Aggressionen
zwischen fortpflanzungsfihigen Arten verhindert.

Wire es im Blick auf diesen Sachverhalt vermessen anzunehmen, daff auch dem
konfessionellen Differenzierungsprozef}, wenn nicht geradezu eine gottliche Ab-
sicht, so doch ein guter Sinn zugrunde liegt? Und wire es dann nicht an der Zeit,
das emotionale Mifiverhiltnis unter den Konfessionen, das ihre Unterschiede
letztlich aufrecht erhielt, durch eine neue, menschlichere und zumal christlichere
Strategie zu ersetzen? Sie aber bestiinde dann nicht in Versuchen der Egalisierung,
sondern in einer neuen Denk- und Verhaltensweise, die das Anderssein des Andern
akzeptiert, ohne es doch fiir die eigene Position bestimmend werden zu lassen. Dafl
diese Strategie einer neuartigen Logik zu folgen hitte, liegt auf der Hand. Doch ist
sie lingst schon vorgegeben, nachdem Guardini im Anschluff an die kusanische
Unendlichkeitslogik Gott als den ,,Anderen® im Modus des ,Nichtanderseins®

7



Eugen Biser

bezeichnete. Der Riickgriff auf Nikolaus von Kues ist dabei alles andere als
zufillig; entwickelte er doch in seiner Friedensschrift ,De pace fidei* (von 1453)
die Modellvorstellung von der einen Religion in der Verschiedenheit der Vereh-
rungsformen. Hier miifite zuerst einmal angekniipft werden, wenn in der Frage des
Okumenismus nicht der zweite Schritt vor dem ersten getan werden soll.

Eine deutliche Verhdrtung ist auch im Verhaltnis von Lebramt und Theologie zu
verzeichnen, nachdem der Prifekt der Glaubenskongregation gegen diese den
Vorwurf erhob, das ,offene Buch der Heiligen Schrift durch ihren methodischen
Zugriff in ein ,verschlossenes®, nur noch wissenschaftlichen Experten vorbehalte-
nes verwandelt und dadurch der Hand des schlichten Bibellesers entrissen zu
haben. Wenn damit lediglich die Engfithrung durch die historisch-kritische
Methode beanstandet werden soll, arbeitet der Vorwurf sogar all denen in die
Hand, die sich immer schon fiir eine kritische Uberpriifung des exegetischen
Instrumentariums und damit fiir Alternativen zur historischen Kritik ausgespro-
chen haben. Ebenso wird niemand Lobkowicz widersprechen, der auch in diesem
Punkt mit der These nachstieff, daff es das Recht des einfachen Bibellesers sein und
bleiben miisse, sich unmittelbar, und das besagt, ohne die ,Lesehilfe* der
wissenschaftlichen Exegese, mit den biblischen Texten zu befassen.

Anders freilich, wenn damit der Glaube in einen Gegensatz zur wissenschaftli-
chen Theologie und diese in den Anschein einer Gefahrenquelle fiir ihn gebracht
werden soll. So sehr sie durch tiberzogene Postulate und irrige Hypothesen
bisweilen verunsichern mag — aber der Irrtum ist im Feld der endlichen Vernunft
nun einmal der unumgangliche Preis des Erkenntnisfortschritts —, so sehr ist sie von
den neutestamentlichen Anfingen her der Spiegel, mit dessen Hilfe der Glaube erst
zum Vollbegriff seiner selbst gelangt. Weil der Christenglaube der Glaube ,der
vielen® ist und weil er sich ,den andern® gegeniiber (nach 1 Petr3,15) zu
verantworten hat, mufl er wissen, weshalb und wem er glaubt; denn nur so,
gestiitzt auf diese wissende Selbstverstindigung, wird er sich mitteilen und
verantworten konnen. Das aber heifit, dafl der Christenglaube von seinem
Ursprung her ,theologisch® ist und die Theologie zu seiner unentbehrlichen
Lehrmeisterin hat. Das darf gerade heute, in einer Welt, die den Dialog als Prinzip
des Uberlebens entdeckte, nicht vergessen und noch weniger verdringt werden.

Die innovatorische Reaktion

Das zwischen der prospektiven und der restaurativen Reaktion bestehende
Spannungsmoment liefle Schlimmes befiirchten, wenn die Kirche nicht wiederholt,
vor allem aber in ihrer theologischen Spitze, auf eine dritte Weise, nimlich
innovatorisch, reagieren wiirde. Dabei ist allenfalls vom Rand her an Erscheinun-
gen wie die lateinamerikanische Befreiungstheologie gedacht, der es nach der

8



Welcher Zukunft gebt die Kirche entgegen?

zweifellos zutreffenden Auffassung des Prifekten der Glaubenskongregation nicht
so sehr um eine Erginzung als vielmehr um eine Neuinterpretation des Christen-
tums und seiner Lehre zu tun ist. Nach allem zu schlieflen wird es bei dieser einen
Neuinterpretation nicht bleiben; vielmehr wird schon in absehbarer Zukunft die
asiatische ebenso wie die negroide Kirche mit einer eigenen, von ihren kulturellen
Traditionen inspirierten Theologie aufwarten.

Gedacht ist vielmehr an einen Vorgang, durch den sich die Gegenwartstheologie
— ihr selbst vielleicht unbewuflt — auf die ihr entgegentretenden Alternativformen
einstimmt. Er kann zunichst negativ und hier am besten im Blick auf Karl Rahner
bestimmt werden, der anstelle des von ihm nach dem Modell von Karl Barths
,Kirchlicher Dogmatik® erhofften theologischen Systems nur das in seinen
vielbandigen ,Schriften zur Theologie* aufgeschichtete Gedankenmaterial hinter-
lieR. Wenn man sich den auf ihm lastenden Erwartungsdruck vergegenwirtigt,
wird man im Zusammenhang damit letztlich nur an eine grandiose Verzichtleistung
denken konnen. Ein Systemverzicht ist aber fiir den angesprochenen Vorgang
durchaus symptomatisch. Denn auf jedem System lastet seit Kierkegaard der
Vorwurf, dafl sein Erbauer bei allem Glanz der von ihm geschaffenen Architektur
es verabsdumte, sich in dem ,,ungeheuren hochgewolbten Palast” eine Eigenwoh-
nung vorzubehalten — der Vorwurf also, daf§ das System dem Menschen keinen
Raum bietet. Im Zug der Umstrukturierung des Glaubens dringt aber nicht nur der
Einzelmensch, sondern mit thm zusammen auch die Gemeinschaft der Glauben-
den als das wahre Glaubenssubjekt in das theologische Systemgebiude hinein;
denn kaum eine Frage ist zeitgemafler als die von dem romantischen Theologen
Johann Adam Mohler in seiner Jugendschrift ,Die Einheit in der Kirche® (von
1825) aufgeworfene und zugleich beantwortete:

»Nur vom Ganzen kann der, der das Ganze schuf, erkannt werden, weil er sich nur im Ganzen ganz
offenbarte; wie soll ihn der Einzelne erkennen? Dadurch, daf er, obschon er das Ganze nicht sein, es
doch mit groflem Gemiite, mit Liebe umfassen kann; obschon er also das Ganze nichtist, so ist doch das

Ganze in ihm; und er erkennet, was das Ganze. In der Liebe erweitern wir uns, die Einzelwesen, zum
Ganzen: die Liebe erfasset Gott“ (§ 31).

Hausrecht im Systemgebiude der Theologie suchen jedoch nicht nur die zur
Glaubensgemeinschaft zusammengeschlossenen Menschen, sondern nicht weniger
auch die im Interesse ihrer szientifischen Ausgestaltung abgestofienen und ausge-
gliederten Bereiche, von denen in der Hauptsache drei zu nennen sind: der
isthetische, der soziale und der therapeutische. Tatsachlich gingen der Theologie
im selben MaR, wie sie ithren Wissenschaftscharakter ausformte, diese Dimensio-
nen verloren. Auf der Hohe des Mittelalters zunichst die Dimension der Bilder
und damit das Glaubenszeugnis, zu welchem Kunst und Literatur beitrugen; zu
Beginn der Neuzeit die Dimension des Sozialen, da mit der Konzentration des
Denkens auf das reflektierende Ich auch die theologische Vernunft dem Subjekti-
vismus verfiel; und im weiteren Gang der Entwicklung auch die Dimension des

9



Eugen Biser

Heilens, da mit der Ausgestaltung der Theologie zur Doktrin vom Heil nur noch in
lehrhafter Form die Rede war.

Fast gleichzeitig mit der Einberufung des Zweiten Vatikanums setzte jedoch eine
breitriumige Gegenbewegung ein. In seinem monumentalen Hauptwerk schuf als
erster, wenngleich gestiitzt auf die Vorarbeiten Deutingers und Guardinis, Hans
Urs von Balthasar eine Trilogie, die sich mit dem einen Fliigel, der ,,Herrlichkeit®,
und ihrem Mittelstiick, der ,Theodramatik®, der Wiedereinholung des Astheti-
schen, vor allem in Gestalt von Literatur und Dichtung, widmet. Ebenso will die
»Politische Theologie®, vor allem in ihrer Ausprigung durch Johann Baptist Metz,
als Korrektur der subjektivistischen Engfithrung verstanden werden. Und in ihrer
lateinamerikanischen Ableitung, der Befreiungstheologie, hat diese Korrektur, wie
angedeutet, sogar die Ausweitung des Glaubenssubjekts zum Ziel: War bisher alles
der intuitiven Kraft des einzelnen Denkers iiberlassen, so tibernimmt jetzt,
wenigstens der Tendenz nach, der ,Sensus fidelium*“ die Fithrung des Gedankens.

Der unmittelbaren Gegenwart gehoren schliefllich jene Initiativen an, die auf die
Wiedergewinnung der Heilszuwendung durch den theologischen Gedanken hinar-
beiten, so daff in ihrer Sicht die Theologie geradezu ,,als Therapie® erscheint. Dabei
geht es keineswegs um den Versuch, in die Kompetenz der wissenschaftlichen
Medizin einzubrechen, um ihr das im Ausgliederungsprozefl verlorene , Terrain“
wieder abzugewinnen; wohl aber um die Einsicht, dafl es unabdingbare Aufgabe
der Theologie ist, dem Patienten Wege zur Akzeptanz seiner Krankheit zu
eroffnen. Damit aber wire schon ein Anfang mit der Riickkehr zum biblischen
Heilsverstandnis gemacht, dem mehr an der Zuwendung als an der Theorie des
Heils gelegen ist und das mit ,Heil“ die Integritit des ganzen Menschen meint.

So ist also die Gegenwartstheologie, die vielen in einem Zustand der Stagnation
erscheint, tatsichlich in einem Stadium der Selbstkorrektur begriffen. Und der
abschliefende Hinweis auf das Heilsein des Menschen macht zugleich deutlich,
dafl es bei dieser Korrektur letztlich darum geht, dem Menschen zusammen mit
den ausgegliederten Bereichen wieder ein Heimatrecht im theologischen Systemge-
biude zu sichern, das freilich damit aufhoren wiirde, ,System® im konstruktivi-
stisch-abstrakten Sinn dieses Ausdrucks zu sein.

Das zukiinftige Erscheinungsbild

Nach dem Durchgang durch die drei Fragekreise stellt sich, ebenso folgerichtig
wie unabweislich, die Schluflfrage nach der kiinftigen Gestalt der Kirche. Auf
welches Zielbild hin wird sie sich entwickeln miissen, um dem zu neuem
Heimatrecht in threm Gedankengebiude gelangten Menschen verstindlich und
hilfreich zu sein? Die Antwort auf diese Frage ergibt sich fast von selbst, sofern
man nur die gewonnenen Ergebnisse unter diesen abschlielenden Gesichtspunkt

10



Welcher Zukunft geht die Kirche entgegen?

stellt. Und dann besagt sie: Die Kirche der Zukunft mufl 6kumenisch, medienbe-
wuflt, mystisch und menschlich sein. Das muff noch mit einigen Strichen verdeut-
licht werdem.

Erstens 6kumenisch, dies jedoch in einem weiteren Sinn, als es der durchschnitt-
lichen Verwendung der Vokabel entspricht. In dieser erweiterten Bedeutung ist
,okumenisch“ der Gegenbegriff zu den Verhiartungstendenzen, die an der Innen-
und Auflenfront der Gegenwartskirche zu beobachten waren. Denn mit Strategien
der Abschottung, wie sie im Zug dieser Tendenzen liegen, ist es um so weniger
getan, als die Christenheit aufgrund des Bevolkerungswachstums in den tiberwie-
gend nichtchristlichen und atheistischen Weltregionen akute Gefahr lduft, im
kommenden Jahrhundert definitiv zu einer numerischen Minoritit herabzusinken.
Das aber ist,eine Zukunftsperspektive, die sich mit dem Missionsauftrag des
Auferstandenen nur unter der Bedingung vereinbaren laflt, dafl der effektive
Aktionsradius des Christentums weiter gezogen wird, als es die faktische Kirchen-
zugehorigkeit erkennen lafit. Im Grund wiederholt sich damit nur ein Problem,
von dem sich schon der Apostel Paulus bedringt sah und das er im Romerbrief mit
den von apostolischer Sorge eingegebenen Worten umschreibt:

i ,»Wie sollen sie an den glauben, von dem sie nicht gehért haben? Wie sollen sie horen, wenn niemand
verkiindigt? Wie aber soll jemand verkiinden, wenn er nicht gesandt ist? Denn der Glaube kommt vom
Horen, das Horen aber vom Wort Gottes (Rom 10.15. 17).

Im Grund trat Rahner mit seinem heiflumstrittenen Theorem vom ,anonymen
Christen® nur in die Spur des Apostels. Denn er rechnete mit Guardini nicht nur
mit einem ,strukturellen, also in die zeitgeschichtlichen Grundverhiltnisse
abgesunkenen Christentum, sondern sogar mit einem ,anonymen Christus®, der
in der Verborgenheit des Geschichtsgrundes fortwirkt und fortleidet, um so
Zugang zu denen zu finden, die von keinem Wort der Verkiindigung erreicht
werden. Zu den Wendepunkten ihrer Lebensgeschichte gehort es dann, daff sie
Jesus in der ,Fremdgestalt“ begegnen und von ihm in Bann geschlagen werden,
auch wenn ihnen seine Identitit, anders als den Emmausjiingern, nicht voll zu
Bewuftsein kommt. ,Okumenisch® im Vollsinn des Ausdrucks ist ein Christen-
tum, das sich fiir diese Moglichkeit offenhilt und demgemafl damit rechnet, dafl die
»Sache Jesu® nicht nur im geschichtlichen, sondern auch ethnologischen Rich-
tungssinn ,weitergeht® (Marxsen). Wenn es aber dazu kommen soll, mufl Ahnli-
ches auch an der kirchlichen Innenfront, vor allem auch in dem von vielerlei
Polemik belasteten Disput der theologischen Richtungen, geschehen. Hier miifite
sich endlich die Einsicht durchsetzen, daff die Botschaft des Evangeliums, weil sie
der licbenden Selbstmitteilung Gottes entspringt, iiberhaupt nicht polemisch
verhandelt werden kann; denn sonst liefe die mitgeteilte Sache Gefahr, durch die
»Siure“ der Mitteilung versetzt und verdorben zu werden.

Zweitens medienbewufit; denn es kann nicht oft genug wiederholt werden: Wer
die Medien hat, hat die Zukunft. Wenn es der Kirche nicht gelingt, ein positives

11



Eugen Biser

Verhiltnis zu den Medien aufzunehmen, und das besagt, ihre Priester und
Gliubigen zu einem kritisch-konstruktiven Umgang mit den Medien zu bewegen,
besteht keine Hoffnung, daff sie die Schlacht um die Zukunft gewinnt. Das
sachgerechte Verhiltnis zu den Medien kann aber nur mit der Erfassung ihrer
Strukturgesetzlichkeit und der dadurch bedingten Transformation der jeweils
vermittelten Botschaft seinen Anfang nehmen. Mit einer von sorgfiltiger Analyse
unterbauten Theorie mufl demgemaf} beginnen, was als praktische Medienverwen-
dung enden soll. Dabei mufl diese Theorie ebenso den aktiven Medienverwender
wie den Rezipienten ins Auge fassen. Auch dieser mufl wissen, daf er es beim
~Empfang® mit tiefgreifend umstilisierten Inhalten zu tun hat, und er muf}, wenn
er nicht Schaden nehmen soll, diese Umstilisierung auf dhnliche Weise kompensie-
ren, wie dies von einer mediengerechten Verkiindigung zu fordern ist. Das aber
heiflt: Wihrend im Feld der Glaubensvermittlung die padagogischen Strategien in
den Hintergrund treten, ist um so mehr eine Medienpidagogik das Gebot der
Stunde. Denn nur sie wird verhindern kénnen, dafl aus der Medienabhingigkeit
des heutigen Menschen, die heute schon beingstigende Formen anzunehmen
beginnt, eine ,technische Symbiose® mit unabsehbaren Folgen wird.

Drittens mystisch; denn der Christ der Zukunft wird nach einer berihmten
Prognose Rahners ein Mystiker oder —nicht mehr sein. Damit wendete Rahner eine
der luzidesten — und radikalsten — Positionen von Nietzsches Christentumskritik
ins Positive. Danach bewegt sich die Geschichte des Christentums auf der Bahn
einer fortwihrenden Selbstiiberholung: Nachdem es sich als ,Dogma“ iiberholt
hat, steht es im Begriff, nun auch sein ,moralisches“ Stadium zu tiberschreiten — fiir
Nietzsche zum Endstadium seiner Selbstaufhebung, fiir Rahner zu seiner mysti-
schen Zukunftsgestalt. Das innere Recht dieser Entwicklung leitet sich aus der
Tatsache her, daff nur ein mystisch vertiefter Glaube den heutigen Menschen in
seiner Identitits- und Existenznot erreicht. Wenn man das Reinkarnationssyn-
drom mit einer gestorten und schliefflich mifigliickten Identititssuche in Zusam-
menhang bringen kann, zeichnet sich hier, im Postulat einer ,,Glaubensmystik,
der Weg zum Ziel dieser Suche ab. Und in diesem Fall ist der Weg bereits das Ziel;
denn im Zentrum der Glaubensmystik steht das weder von der Theologie noch von
der Spiritualitit voll eingeholte Pauluswort: ,Ich lebe, doch nicht ich — Christus
lebt in mir® (Gal 2,20). Das Christentum der Zukunft kann es sich nicht mehr
leisten, in seinen eigenen Vorhéfen stehenzubleiben; es mufl ins Zentrum seiner
Moglichkeiten eintreten. Je mehr dies aber geschieht, desto stirker wird sich seine
Gestalt verindern; desto mehr wird es sich auf seine ,,mystische“ Erscheinungs-
form zubewegen.

Viertens menschlich; denn das Christentum wird sich um so mehr als Beweg-
grund und Erfiillungsziel des Glaubens erweisen, je bewufiter es auf die Sinnerwar-
tung — und Lebensnot — des heutigen Menschen eingeht. Je mehr der heutige —und
kiinftige — Mensch im Christentum das Hochbild seiner selbst entdeckt und es

12



Welcher Zukunft gebt die Kirche entgegen?

zugleich als die Beantwortung seiner Lebensfrage begreift, wird er zur Akzeptanz
seiner Botschaft bereit sein. Das aber heifft im Klartext, dafl das Christentum dem
Menschen auf der Schwelle zur Zukunft um so mehr einleuchtet, als er in thm die
Religion der Angstiiberwindung, positiv ausgedriickt die Religion der Hoffnung,
die Religion der Freiheit und die des Friedens entdeckt. Zunichst der Angstiiber-
windung; denn der heutige Mensch wird wie seit langem nicht mehr von offenen
und geheimen Angsten umgetrieben; er fiihlt sich in seinem Lebenswillen ge-
schwicht, unfahig, es mit sich selbst und der Zukunft aufzunehmen, so dafl er
buchstiblich mit dem Riicken zu ihr lebt. Thm ist mit Direktiven und Maximen
kaum noch beizukommen, um so mehr jedoch mit Impulsen, die ihn dazu
bewegen, die Herausforderung der Gegenwart zu bestehen und der Zukunft mit
Vertrauen und Zuversicht entgegenzusehen.

Das erfordert von der Kirche freilich eine Revision des althergebrachten
Pastoralkonzepts. War dieses vorwiegend auf die Disziplinierung der Glaubigen
abgestimmt, so wird es von jetzt an darum zu tun sein, sie fiir den Lebenskampf zu
riisten, weil mit der Ermutigung zum Sein auch bereits, wie das Paradigma
Reinhold Schneiders zeigt, eine Vorentscheidung fiir den Glauben gefallen ist.
Deshalb wird ins Zentrum des gegenwartsbezogenen Pastoralkonzepts der Zusam-
menhang von Gebet und Glaube treten miissen; dem heutigen Menschen muf§
klargemacht werden, dafl das Fundament des Glaubens im Gebet gelegt wird, weil
das Gebet, in seiner Struktur begriffen, die Gottesfrage aufgreift und in einer Weise
stellt, daf} sie nur vom Glauben vollgiiltig beantwortet werden kann. Umgekehrt
wird der im Gebet verankerte Glaube nicht mehr verdichtigt werden konnen, einer
intellektuell-formalen Fehlform zu verfallen, weil er spontan in seiner angstiiber-
windenden Kraft erfahren wird.

Nicht weniger klar wird sich das Christentum der Zukunft als die Religion der
Freiheit erweisen miissen. Denn auch im Lebensraum der freiheitlich-demokrati-
schen Staatsformen sind die strukturellen Zwinge und nivellierenden Trends in
stindigem Anwachsen begriffen. Und verhingnisvoller noch in ihrer anthropolo-
gischen Riickwirkung ist die von Herbert Marcuse beschriebene ,Eindimensiona-
litit“ dieser Lebensriume, die es mit sich bringt, daff in ihnen nur der auf
vorprogrammierte Schablonen und Verhaltensweisen ,zuriickgenommene®
Mensch iiberleben kann. Demgemafd ist es nicht so sehr die emanzipatorische
Freiheit, die an Kerkerwanden riittelt und Fesseln sprengt, als vielmehr die
provokative, den Menschen zu sich selbst erhebende Freiheit, die das Christentum
der Zukunft zur Geltung zu bringen hat. Auch das lauft auf die Verabschiedung
eines nur allzu vertrauten Modells hinaus, das seinen Schwerpunkt in der
Abschirmung und ,Behiitung® der Glaubigen hatte; doch wird sich nach der
Familie auch die Kirche der Einsicht beugen miissen, dafl es in der modernen
Gesellschaft keine Schutzriume mehr gibt, in denen dieses Modell noch zum Zug
gebracht werden kann. Was das Christentum vermitteln mufl, ist somit eine

13



Eugen Biser

Freiheit, die den Menschen zu seinen hoheren Moglichkeiten freisetzt und ihn
dadurch in seiner Selbstverantwortung bestirkt. Sofern es aber noch der Emanzi-
pation bedarf, so mufl sich der christliche Impuls in erster Linie auf die geheimen
Zwinge und Verfiihrer richten, die den Menschen in immer neue Formen der
Unmiindigkeit abzudringen suchen.

Vor allem aber muf sich das Christentum, ungleich entschiedener als bisher, als
die Religion des Friedens in der gegenwirtigen, extrem bedrohten und zugleich von
ungestillter Friedenssehnsucht erfiillten Lebenswelt erweisen. Und es muf} dies um
so mehr, als gerade der gegenwirtige Friedensdisput zu der Erkenntnis fiihrte, daf}
es die politische und philosophische Friedenstheorie immer nur zu einem negati-
ven, auf Kriegsvermeidung abzielenden Friedensbegriff bringt. Die Sehnsucht des
heutigen Menschen aber dringt, wenngleich ihrer selbst noch kaum bewuft, auf
eine positive Sinnbestimmung, wie sie nur im biblischen Friedensverstindnis, vor
allem aber in der Friedenszusage Jesu, gegeben ist; denn der von thm in Aussicht
gestellte Friede ist deswegen von dem welthaft gegebenen grundverschieden, weil
er sich in seiner Friedensgabe (nach Joh 14,27) selber gibt. So grofartig der Friede
in der Schlufiszene der Odyssee ausgesagt wird, wenn Athene im Auftrag des
Gottervaters dem drohenden Morden Einhalt gebietet, kann doch erst vom
Frieden Christi gesagt werden, daf} er alles Begreifen uibersteigt und ebenso die
Herzen wie die Gedanken bewahrt (Phil 4,7).

Wenn sich das kiinftige Erscheinungsbild in diesem Sinn entwickelt, wird es der
Kirche nicht zuletzt gelingen, zwei Bevolkerungsgruppen, die sich ihr gegenwirtig
verhingnisvoll zu entfremden drohen, an sich zu binden: die Jugend und die
Frauen. Dabei ist die Entfremdung eines betrachtlichen Anteils von Jugendlichen
deswegen weniger bedrohlich, weil sie in der Mehrzahl der Fille nicht einer
Verabschiedung vom Religiésen gleichkommt. Im stillschweigenden Auszug der
Frauen aus der Kirche ist aber gerade dies der Fall. Thm wird mit keiner — noch so
gut gemeinten — , feministischen® Wendung der Theologie zu begegnen sein, da der
theologische Feminismus eher schon Symptom der Abkehr als Appell im Sinne
neuer Zuwendung ist. Wohl aber wird das neue Erscheinungsbild an das Bewufit-
sein der Frauen riithren und ihnen das Christentum als die Religion dessen glaubhaft
machen, der sich im Bruch mit den Konventionen seiner Zeit aller ins gesellschaftli-
che Abseits Gedringten annahm und unter ihnen insbesondere der Kinder und der
Frauen. Wenn aber dies geschieht, wird die Kirche auch schon die Schlacht um die
Zukunft fiir sich entschieden haben.

14



