Bernhard Grom §]

Glaube als Sinnantwort?

Wenn sich die christliche Theologie mit der Logotherapie und dem Thema , Glaube
als Sinnantwort?>“ befafit, dann gelten zunichst die Sitze Viktor E. Frankls:
JArztliche Seelsorge bewegt sich diesseits aller expliziten Religiositit.“ ,Die
Existenzanalyse hat das Zimmer der Immanenz einzurichten und méglichst
auszustatten und sich dabei davor zu hiiten, daf! sie die Ttre zur Transzendenz
nicht verstelle; es ist echter, gesunder Religiositit zuzutrauen, dafl sie ,, psychohy-
gienisch, ja psychotherapeutisch wirksam wird, indem sie dem Menschen eine
Geborgenheit und eine Verankerung sondergleichen erméglicht, die er nirgendwo
anders finde, die Geborgenheit und die Verankerung in der Transzendenz, im
Absoluten.!

Damit ist klargestellt, daf} sich die beiden Seelsorgestellen, die logotherapeuti-
sche und die religios-pastorale, nicht fremd gegeniiberstehen, einander aber auch
nicht ersetzen oder vereinnahmen, sondern erginzen — wenn der Ratsuchende dies
will. Die logotherapeutische Seelsorge geht von einem subjektiven und psychohy-
gienischen Sinnverstindnis aus und will dem Menschen Sinnméglichkeiten er-
schlieen, die ihm die nétige gesunde Spannung und einen lebenserhaltenden Halt
vermitteln konnen. Sie fragt, was ihn ansprechen konnte, wihrend die religiose
Seelsorge auch normativ-kritisch fragen wird, was ihn ansprechen sollte, was er
unter- oder iiberbewertet, was nach objektiven Mafistiben, wie sie die Philosophie
und die Theologie bedenken, als sinnvoll bzw. sinnlos zu gelten hat. Weil das
Thema ,,Sinn® eine subjektive, psychologische und eine objektive, philosophisch-
theologische Seite hat, dringt es zum interdiszipliniren Gesprich.

In diesem Gesprich muf} sich derjenige, der vom Glauben ausgeht, von der
Logotherapie sagen lassen, dafl er zuerst einmal mit groftmoglicher Einfithlung
dem Menschen zuhoren muf}, um herauszufinden, was er wirklich sucht, und um
den ,sokratischen Dialog® nicht durch ungefragte Antworten zu verhindern. Er
wird auch zur Kenntnis nehmen miissen, daff das Suchen nach etwas Sinngeben-
dem nicht immer gleich nach einer letzten, eben religiosen Antwort verlangt,
sondern sich lange in der ganzen Breite des Vorletzten bewegen kann, in der bunten
Vielfalt dessen, was Hinwendung zu Personen und Zielen und dadurch gesunde
Spannung und Erfiillung in Hingabe, Anderngerichtetheit, JSelbsttranszendenz“
gewihrleistet. V. E. Frankl hat dieses Spektrum von Wertméglichkeiten in die drei
Kategorien ,schopferische Werte®, ,Erlebniswerte® und ,Einstellungswerte®
aufgefichert. Wo ist in dieser Vielfalt nun religidser Sinn erfahrbar?

85



Bernhard Grom S

Es war eine Schwiiche der sonst so verdienten Wertphilosophie, aber auch eines
verbreiteten Sakristei- und Sakralchristentums, zu meinen, das Religiose sei ein
eigener Wert- und Erfahrungsbereich neben den anderen: neben dem Theoreti-
schen der Wissenschaft, dem Asthetischen der Kunst, dem Okonomischen, dem
Sozialen und dem Politischen. So erschien es als ein von Weihrauch und Orgel-
musik durchdrungener Sonderbereich aufierhalb des iibrigen Lebens, nicht als
dessen Tiefe. Demgegeniiber haben Paul Tillich und andere verdeutlicht, dafl uns
das, ,was uns unbedingt angeht®, in allen Lebens- und Wertbereichen begegnet —
von der Wahrheitsverpflichtung der Wissenschaft bis zur Verantwortung der
Politik.

Das bedeutet aber: Die eine Totalantwort des philosophischen und biblischen
Glaubens, daff wir nicht von einem blinden Schicksal genarrt, sondern von einem
tibermenschlichen Ja gewollt und getragen werden, artikuliert sich in der ganzen
Vielfalt der scheinbar nur vordergriindigen und vorletzten Sinnfragen. Wir miissen
nur auf die erwihnten , Tiiren, Uberginge und Durchginge aufmerksam werden.
Diese mochte ich markieren, indem ich diesseits des Religidsen, sozusagen im
Klinischen, ansetze und frage, wo es in das iibergeht, was Frankl einmal das
»Metaklinische* genannt hat®. So kénnte auch der psychologisch Vorgebildete
ermutigt werden, zusammen mit dem Klienten den Glauben, den er mit ihm teilt
und den beide vielleicht nur noch als nichtssagende Formel und Tradition erlebten,
neu und sinnzentriert zu buchstabieren, umzusprechen.

Es soll versucht werden, die bewihrte Einteilung in ,schopferische Werte,
»Erlebniswerte und ,Einstellungswerte zu iibernehmen, sie aber in folgender
Sicht umzuformulieren: Die Fahigkeit, Sinnlosigkeitsgefiihle und Leere zu iiber-
winden und statt dessen erfiillende und haltgebende Selbsttranszendenz (Andern-
gerichtetheit) zu erfahren, umfaflt drei Einstellungen, die wir in unserer Erzie-
hung, Beratung und Therapie fordern sollten: Selbstwertschitzung (in normalen
wie auch in Leidsituationen) sowie, darauf aufbauend, positive Zuwendung zum
Mitmenschen in Freundschaft, Liebe und prosozialem Empfinden, und schlieflich
Hinwendung zu Moglichkeiten des Genieflens, Erforschens und Gestaltens der
Dingwelt’.

Selbstwertschatzung

Selbstwertschitzung soll hier nicht — was Elisabeth Lukas mit Recht kritisieren
wiirde — auf das Bewufltsein der eigenen Leistungsfihigkeit eingeengt und auch
nicht — wie im ,Selbstsicherheitstraining® — nur als Geltendmachenkonnen seiner
Bediirfnisse und Rechte, sondern umfassender verstanden werden: als Fahigkeit,
seinem Verhalten wie auch seiner Person gegeniiber mehr Anerkennung als Scham,
mehr Zuneigung als Ablehnung zu empfinden, sich also als hinreichend tiichtig,
aber auch als liebenswert zu erfahren — als Selbstwert.

86



Glanbe als Sinnantwort?

Das Empfinden und die Uberzeugung: ,Ich bin um meiner selbst willen
wertvoll® vermittelt ohne Zweifel eine grundlegende Sinnerfahrung, die dem
Gesunden wie auch dem Kranken, dem Erfolgreichen wie auch dem Erfolglosen,
dem Angesehenen wie auch dem Diskriminierten Erfiillung oder wenigstens Halt
schenkt. Solche Selbstwertschitzung bildet die Grundlage fiir die Selbstdistanzie-
rung im Humor, aber auch fiir die Zuwendung zu Mitmenschen und Dingen, fiir
das Freiwerden von hemmenden Angsten und verzehrenden Bestitigungsbediirf-
nissen.

Solche Selbstwertschatzung lernen und empfangen wir in unserer Kindheit wie
auch spiter in der Auseinandersetzung mit der Wertschitzung, die uns unsere
Umgebung entgegenbringt, in deren Spiegel wir uns zuniachst wahrnehmen und
von der wir unabhingig werden miissen. Hier kann nun, selbst wenn wir immer
,Hahn im Korb“ sein sollten, die metaklinische Frage aufbrechen: Habe ich nur
den Wert, den die Wirtschaft meiner Arbeitskraft und die mehr oder weniger
wohlwollende Umgebung meiner Person zuerkennen oder den ich mit meinem
Schwanken zwischen euphorischer und depressiver Stimmung mir selbst zuspre-
che —oder gibt es eine Instanz, die mafigeblicher st als die Mitmenschen und als ich
selbst, und die mir Wert und Sinn zuerkennt? Gibt es ein Ja, das mir gilt, selbst
wenn die Mitmenschen mich ablehnen, ja sogar, wenn ich mich selbst wegwerfen
mochte?

Der Philosoph Max Scheler wiirde darauf sinngemifl antworten: Ja, du kannst
dich und die Mitmenschen ,mitlieben® mit der umfassenden Liebe, die wir Gott
nennen*, Ahnlich Maurice Blondel in seiner religionsphilosophischen Untersu-
chung: ,Im Grund meines Bewufitseins ist ein Ich, das nicht mehr ich bin, darin
spiegle ich mein eigenes Bild. Ich sehe mich nur in ihm. .. Ein Denken und Wollen,
ohne die es in mir weder Denken noch Wollen gibe, die aber auch weder mein
Denken noch mein Wollen zu begreifen vermogen.**

Ahnlich, sozusagen dies steigernd, antwortet der biblische Glaube mit der
doppelten Uberzeugung: Dasein bedeutet stindig erschaffen werden, heifit seinen
Ursprung nicht in einem biochemischen Zufall oder einem dumpfen Lebensdrang
der Natur haben, sondern in dem Ewigen, der die Welt und mich erméglicht
(erschafft), weil er uns will, uns bejaht. Mein Dasein wird also nicht erst dadurch
sinnvoll, dafl ich ,der Evolution® diene (wie es A. Adler darstellt)® oder dem
Aufbau einer bestimmten Gesellschaft — so sehr dies alles zum sinnvollen Leben
gehoren mag —, vielmehr habe ich auch einen Wert in mir selbst, einen unbedingten
Selbstwert ,von Gottes Gnaden®. Darum darf keine Menschenautoritit den
Gesunden verzwecken, den Kranken fiir lebensunwert erkliren oder den Anders-
denkenden und Gestrauchelten endgiiltig verurteilen. Aus diesem Bewufitsein
schopfte ein Paulus seine Unabhingigkeit: ,,...der mich richtet, ist der Herr“ (1
Kor 4, 4). Dasein bedeutet fir den Christen aber auch, vom Letzten und
Mafigeblichsten so bejaht zu werden, daf§ wir ihn mit Jesus als ,,Abba“, als ,, Vater®

87



Bernbhard Grom S

ansprechen diirfen, im intimen, nichtrepressiven und nicht exklusiv mannlichen
Sinn, in dem das Neue Testament dieses Wort versteht. Wir diirfen dies auch dann
noch, wenn wir, wie der sogenannte ,Verlorene Sohn® im Gleichnis (Lk 15,
11-32), uns in schuldhaftem Egoismus von thm abgewandt haben.

Was dies fiir einen reifen Glauben heifit, hat der Theologe und Kardinal John
Henry Newman in dem Satz zusammengefafit: ,Mein Gott, ich glaube, daf} du
mich mehr liebst als ich mich selbst.“ Das ist Glaube als Motiv, sich anzunehmen
und zu mogen — unter Umstanden mehr, als man es spontan tite.

Diese Sicht ist heute manchem fremd, weil eine unzulingliche Verkiindigung oft
eine bucklige Demut gepredigt hat, aber auch weil im Gegenzug dazu moderne
Religionskritik seit Ludwig Feuerbach und Karl Marx die Meinung verbreitet hat,
der Mensch konne nur frei und stark werden, wenn er keinen grofleren mehr iiber
sich anerkenne. Wie sagt Jean-Paul Sartre: ,Wenn Gott existiert, ist der Mensch ein
Nichts“ (Der Teufel und der liebe Gott). Dieser Ruf nach totaler Selbstbestim-
mung hat gewifl emanzipatorische Krifte freigesetzt, aber auch in die Sackgasse des
,Gotteskomplexes (H. E. Richter) gefiihrt. Sartre muf} es als Argernis empfinden,
dafl wir nicht dariiber entscheiden kénnen, ob wir geboren werden und sterben
wollen, und er wertet darum das Leben als Zwang, Ohnmacht, Zufall und Ekel ab.

Der Gliubige aber nimmt sein Dasein ungekrinkt, ja dankbar als geschenkte
Grofle und als Selbstwert von Gottes Gnaden an. Fiur ihn ist Anbetung keine
Unterwerfung, sondern Teilhabe, religiose ,Selbsttranszendenz®. Weil Gott
existiert, ist der Mensch kein Nichts. So liffit Heinrich Schiitz in seiner Motette
zum Psalm 100 (,,Jauchzet dem Herrn alle Welt“) ausgerechnet den Vers 3 mit
unbeschreiblichem Jubel singen: ,Erkennet, dafl der Herre Gott ist, er hat uns
gemacht und nicht wir selbst...”

Solcher Glaube ersetzt unsere Bemiithungen um Selbstwertschitzung durch
Selbstsicherheitstraining und durch ein Klima der Wertschitzung in der Familie, in
der Schule, im Betrieb und in der Beratung nicht, vielmehr motiviert er gerade
dazu. Fiir den Glauben sind diese Bemithungen Voraussetzungen dafir, daf} der
Mensch den Selbstwert, den ihm religiose Einsicht und biblische Botschaft objektiv
zuerkennen, auch subjektiv und emotional annehmen kann. So hat eine Teilneh-
merin an gruppenpidagogisch ausgerichteten Besinnungstagen einmal gesagt: ,Ich
habe das Gefuhl, daR ich erstmals verstehe, dafl Gott mich liebt.*

Die metaklinische Frage, ob unser Dasein einen unbedingten Wert hat, stellt sich
in krisenhafter Weise im Leid: Ist es gerechtfertigt, dafl wir versuchen, den
Trauernden in seiner ,Trauerarbeit zu begleiten, ithm ,Einstellungwerte® zu
erschlieflen und seinen Durchhaltewillen zu stirken?

Philosophisch kann man darauf antworten, daff die vielfiltige Erfahrung von
Sinn durch die Erfahrung von Zerstorung, Verlust und Widersinn nicht ungiiltig
wird: Es gibt Sinn trotz allem. Biblischer Glaube wird dariiber hinaus mit den
Klagepsalmen, mit dem Leben Jesu und mit Paulus bezeugen, dafl er Klage und

88



Glaube als Sinnantwort?

Leid versteht und weif}, ,daf} die gesamte Schopfung bis zum heutigen Tag seufzt
und in Geburtswehen liegt“ (R6m 8, 22). Der Glaube kann Leid nicht ,erkliren,
schon gar nicht mit der vulgirreligiosen Vorstellung, es sei ein Strafgericht, eine
Erziehungsaktion oder diene sonst einem hoheren Zweck, den nur Gott kenne.
Vielmehr antwortet er mit der Ermutigung, trotz des Leids an Gottes Ja zu uns zu
glauben: Versuche, die Fahigkeit, dies anzunehmen, wiederherzustellen und den
naheliegenden Gedanken zu tiberwinden, Gott sei dem Leid gegeniiber gleichgiil-
tig oder sadistisch. Wisse, er kimpft sozusagen mit uns gegen Hunger, Obdachlo-
sigkeit, Gefangenschaft und Krankheit bei jedem unserer ,,geringsten Briider® (Mt
25, 35—46). Er leidet gleichsam mit uns — nur mussen wir diese Begriffe ,Leiden,
»Kimpfen®, ,Schopfersein® und ,Allmacht“ bei Gott so denken, dafl sie alles
Magische und Menschliche iibersteigen und keine Gegensitze mehr bilden.

Fiir Jesus ist das die Zuversicht: , Fiirchtet euch nicht vor denen, die den Leib
toten, die Seele aber nicht toten kénnen® (Mt 10, 28). Ein Uberlebender von
Auschwitz nannte solche Einstellung einmal ,Schiitzengrabenreligion“’. Etwas
davon spricht auch aus den Schluflzeilen eines Gedichts, das der Schauspieler Ernst
Ginsberg diktierte, als die multiple Sklerose bereits seine Hinde und Fiifie gelihmt
hatte: ,,Ich falte/die Hinde/die lahmen/im Geist/und bete/ins Dunkel/dafl es/
zerreifit.“®

Zuwendung zum Mitmenschen

Wo Selbstwertschiatzung aufgebaut wird, schwinden dngstliche und bemachti-
gende Einstellungen, und es konnen sich Freundschaft, Liebe und prosoziales
Empfinden entwickeln — Beziehungen, die von Einfithlung und Wertschitzung
bestimmt sind und erfiillende mitmenschliche Selbsttranszendenz erméglichen.

Auch wenn die Stichworte ,,Helfer-Syndrom* (W. Schmidbauer) und ,,Burn-
out-Syndrom* (,, Ausbrennen/Uberdrul“)® daran erinnern, dafl es héchst freud-
lose Formen von Hilfeverhalten gibt, die die ,Nichstenliebe“ oft in Verruf
gebracht haben, so bleibt doch die Tatsache bestehen, daff prosoziales Empfinden
und Verhalten eine Quelle von Sinnerfiillung sein kann: Mitfreude, ,altruistische
Freude® (J. Aronfreed), ein Bereichertwerden, wihrend soziale Kilte, Unterdriik-
kung und Haf einen enger und drmer werden lassen. Das Gebot der Nichstenliebe
ist auch eine Frohbotschaft.

Die metaklinische Frage, die sich hier bald stellt, lautet: Ist die Hinwendung zum
anderen nur Sentimentalitat und blof} so lange zu bejahen, als ich dafiir Gegenliebe,
Dank und Unterstiitzung erfahre, oder ist der Mitmensch so viel wert, daf} ich
liberzeugterweise sagen kann: ,Das verlangt zwar einigen Verzicht von mir —
beispielsweise die Pflege eines kranken und alten Angehérigen —, aber es lohnt sich,
ist gut und sinnvoll?

7 Stimmen 205, 2 89



Bernhard Grom SJ

Die philosophische Ethik wird mit Kants kategorischem Imperativ antworten,
dafl wir den anderen nicht dem Eigennutz opfern, sondern als gleichberechtigt und
als ,Zweck an sich selbst® achten miussen. Der biblische Glaube bestatigt diese
Einsicht und steigert sie, gibt ihr den Charakter von Erfiillung und Warme: Weil
jeder Mensch ein Selbstwert von Gottes Gnaden ist, lohnt es sich unbedingt, ihn zu
unterstiitzen. Es ist ein ,Mitlieben® (M. Scheler) mit der Liebe in Person, ein
Zusammenwirken mit dem, dessen Ja uns zu Bridern und Schwestern macht.
»,Und dein Vater, der auch das Verborgene sieht, wird es dir vergelten“ — durch sein
bekraftigendes Sehen (Mt 6, 4). Oder wie ein politisch Engagierter, Helmut
Gollwitzer, einmal sagte: ,Ein freudiger Sinn kommt in alles Tun.“°

Und wie denkt der Glaube tiber unsere Bemithungen um Liebesfahigkeit und
Geliebtwerden, um , Erlebniswerte“? Der Glaube nimmt uns diese Bemiihungen
nicht ab und erspart uns keine Eheberatung, aber er ermutigt sie. Er widersetzt sich
der Meinung, es gebe Wichtigeres zu tun, Liebe sei nur eine Illusion des
momentanen Triebhaushalts, und es lohne sich nicht, die zerbrechlichen emotio-
nal Beziehungen dauerhaft zu gestalten. Er hilt es nicht mit Eugéne Ionesco, dem
Vertreter des absurden Theaters: ,,Es ist lacherlich, verliebt zu sein, denn niemand
ist liebenswert®, sondern sieht in der Liebe zwischen Frau und Mann eine
Sinnchance ersten Ranges — etwas, das gemifl dem Schopfungsbericht und dem
Hohenlied den Vorrang vor dem Verfligen tiber den Garten, iiber die Tiere und
selbst iiber ,reines Gold“ verdient. Wo solche Liebe gelingt, konnen wir gefithls-
stiarker als in blofler Hilfsbereitschaft etwas von der Zuwendung empfangen und
auch geben, die uns tber den Partner hinaus auch von seiten des Letzten und
Ewigen gilt. Darum hat Marc Chagall mehrmals Liebende gemalt, tiber denen ein
Bote des Himmels erscheint, denen sich der Himmel auftut!® — eine Sicht, die den
Bildern Picassos zum gleichen Thema fehlt.

Hinwendung zu Moglichkeiten des Genieflens, Erforschens und Gestaltens

Um gesunde Spannung und Erfiillung zu erschlieflen, miissen wir auch Selbst-
transzendenz in bezug auf die Dingwelt fordern, die Hinwendung zu Moglichkei-
ten des GeniefSens, Erforschens und Gestaltens. Wir werden den Jugendlichen, der
sich nichts zutraut, oder den Erwachsenen, der infolge des Selbstindigwerdens
seiner Kinder, einer Behinderung oder der Pensionierung seine bisherigen Aktivi-
titen aufgeben muf}, ermutigen, wieder ,schopferische® und ,Erlebniswerte® zu
entdecken, die seiner Situation angemessen sind. Wer von Erlebnisarmut, Lange-
weile, Passivitit und leerer Betriebsamkeit bedroht ist, soll lernen, eine Land-
schaft, ein Aquarell, ein Flotenkonzert oder auch einfach eine Kaffee- oder
Skatrunde zu genieflen oder sich fiir das Bestimmen von Pflanzen oder das
Erforschen der Heimatgeschichte zu interessieren.

90



Glanbe als Sinnantwort?

Bei all dem stellt sich — auch wenn wir sie selten so direkt aussprechen — die
metaklinische Frage, ob wir damit nicht einfach unsere Lust, unsere Neugier und
unsere , Wirksamkeitsmotivation® (nach R. W. White) befriedigen, um unser
Nervensystem durch solche Beschiftigungs- und Erregungstherapie vor quilender
Erregungsarmut zu bewahren. Vollziehen wir nur die Zwinge eines dumpfen,
biologischen Lebensdrangs, und ist unser Leben eine ,nutzlose Leidenschaft“ (].-
P. Sartre) — oder wenden wir uns etwas objektiv Wertvollem zu, wenn wir uns
betatigen und erfreuen?

Philosophen wie Max Scheler und Nicolai Hartmann wiirden uns darauf
hinweisen, dafl die Werte, die sich unserem ,intentionalen Fithlen“ (M. Scheler)
erschliefflen, ihre eigene Geltung haben und daff wir ihren Rang — etwa den Vorrang
der Personwerte vor den Sachwerten — nicht willkiirlich bestimmen, sondern mit
unserem , Werthohensinn“ (N. Hartmann) nur vorfinden und akzeptieren kon-
nen. Der biblische Glaube wird dies erginzen: Du darfst diese Welt der Werte als
Einladung und Ruf betrachten, etwas objektiv Wertvolles, auch in den Augen des
Mafgeblichsten Wertvolles, zu schaffen oder zu empfangen. Wenn und sofern dein
Schaffen dem Ziel dient, dir und anderen Menschen die materiellen Grundlagen fiir
ein menschenwiirdiges Leben zu gewahrleisten und auch in deinem Kénnen und
L eisten etwas von deinem Selbstwert erfahren zu lassen, darfst du es als Mitwirken
mit deinem und aller Menschen Schopfer auffassen, als die titige Form der
Vaterunserbitte: ,Dein Reich komme® (durch uns). Dieses , Wenn“ und ,Sofern®
gilt fiir die Aktivitit des einzelnen wie auch fiir die Dynamik der Industriegesell-
schaft. Darin zeigt sich auch, daf§ die Sinnfrage — objektiv betrachtet — keineswegs
einen Zuspruch um des Zuspruchs willen gibt, sondern auch ein lebensstilkriti-
sches und gesellschaftskritisches Potential enthalt. Sie deckt auch auf, was sinnzer-
storend, sinnlos und inderungsbediirftig ist. Und wenn die eben formulierte
Antwort auch kein Rezept enthilt, so gibt sie uns doch ein Qualitatskriterium und
einen Grundimpuls, um die sich wandelnden technisch-wirtschaftlichen Méglich-
keiten immer wieder darauf zu prifen, wie wir sie in den Dienst des Menschen
stellen, humanisieren koénnen. Denn sie sind Mittel; er ist Zweck. Diese Grund-
orientierung wird heute sowohl ein radikales Aussteigertum als auch eine von
Vorzeige-Besitz und Vorzeige-Konsum besessene Arbeitswut in Frage stellen und
ein Lebensprogramm mit menschengerechteren Schwerpunkten suchen.

Was schliefSlich das Schauen, Erforschen und Genieflen angeht, legt der Glaube
niemanden auf eine bestimmte Kultur der Sinnlichkeit und Freizeit fest, aber er
ermutigt zu ihrer Humanisierung. Paul Cézanne sah in den Farben einer Land-
schaft das ,Fleisch der Ideen Gottes® und fiir P. Teilhard de Chardin war
Forschung ,eine vitale und beinahe heilige Aufgabe®.

Und das Genieflen, die kleine Freude? Der Glaube kann darin ein Mitfeiern mit
dem Schopfer am siebten Tag erblicken und es zum ,,Genieflen in Danksagung*
(1 Tim 4, 4) machen. Eine Theologie des Genieflens und der Freizeit kénnte so

{: 91



Bernbard Grom SJ

beginnen: Vertrau dich deinen kleinen Freuden an; sie sind keine Ablenkung vom
groflen ,Ekel“ (J.-P. Sartre); das kleine oder auch ekstatische Wohlbehagen macht
dich subjektiv, bis in die Gehirnchemie hinein bereit, der Wahrheit zuzustimmen,
dafl das Leben ein Geschenk ist und dafl du — zusammen mit allen anderen, mit
denen du teilen sollst — das Recht hast, dich deines Lebens zu freuen, ohne daff dues
durch deine Leistung hast erkimpfen miissen. Du darfst Feierabend und Urlaub
machen, spielen, genieflen und feiern: du darfst feiern, daf} du bist. Die kleine
Freude hat den gleichen Sinn wie die Feier deines Geburtstags. Du darfst sie als
Zeichen einer Zuwendung betrachten, die dir trotz Schmerz und Tod gilt. Auch
das, was erfreulich war, ist darum kein trauriges ,Es war einmal und ist nicht
mehr®, sondern eine Erinnerung an etwas Bleibendes: an die bleibende Zuwen-
dung des Ewigen und Auferstandenen — um V. E. Frankls Hinweis auf den
,Optimismus der Vergangenheit“ einmal so zu theologisieren.

Glaube ist also insofern Sinnantwort, als er —in reifer Form — eine iibermenschli-
che und tiberweltliche, eben religiose Selbsttranszendenz erdffnet, die mit der
zwischenmenschlichen und innerweltlichen Selbsttranszendenz miterfahren wird
und dieser ihre humane Richtung und ihren unbedingten Wert gibt. Beide
Erfahrungen — die des Vorletzten und die des Letzten in ihm — sollten in einer
taglich geiibten ,Meditation des Alltags“ wirksam werden: in einem Gesprich mit
sich und seiner Lage, einem Gesprach, das ganz organisch in einen Dialog mit dem
ganz Anderen einmiindet im Danken, Sichbestirkenlassen, Sichkorrigierenlassen
und Suchen. Dies wire eine verarbeitende und sinnerschlieflende Meditation, von
deren Schlufiphase das Wort Ludwig Wittgensteins gelten wiirde: ,,Das Gebet ist
der Gedanke an den Sinn des Lebens“ (Tagebticher 11. 6. 1916).

ANMERKUNGEN

! V. E. Frankl, Theorie und Therapie der Neurosen (Miinchen 1968) 141; Arztliche Seelsorge (Frankfurt 1983) 250,
219,

% Ders., Theorie und Therapie der Neurosen, a. a. O. 138.

* Zum Folgenden s. B. Grom, N. Brieskorn, G. Haeffner, Gliick — auf der Suche nach dem ,guten® Leben (Berlin
1987); B. Grom, |. Schmidt, Auf der Suche nach dem Sinn des Lebens (Freiburg 1982).

# M. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie (Bonn 1926) 189; ders., Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik (Bern 1966) 489, 583, Anm. 3.

> M. Blondel, Die Aktion (Freiburg 1965) 373.

6 A. Adler, Der Sinn des Lebens (Frankfurt 1973) 169.

7 T. W. Adorno, Negative Dialektik (Frankfurt 1973) 360.

8 E. Ginsberg, Abschied (Ziirich 1965) 238, abgedr. in: B. Grom, H.-W. Schillinger, Gliick und Sinn. Unterrichtsvor-
schlag fiir die 10.-12. Jahrgangsstufe (Diisseldorf 1980) 62.

? Vgl. E. Aronson, A. M. Pines, D. Kafry, Ausgebrannt (Stuttgart 1983).

19 H. Gollwitzer, in: Wer ist Jesus von Nazaret — fiir mich?, hrsg. v. H. Spaemann (Miinchen 1973) 22.

U Beispielsweise: Doppelportrit mit Weinglas (1917); Autour d’Elle (1937/1944).

92



