Anton Zottl
Christsein in der Gefahrdung

Pastoraltheologische Uberlegungen zum Begriff Heimat

In Zeiten grofier Gefihrdungen nimmt nicht nur das Rettende, sondern auch das
Unheimliche zu. Die Folge ist logisch und notwendig: Der Mensch strebt zuriick
zu den iiberschaubaren Einheiten, denn nur sie kann er kontrollieren.

Diese Tendenz zur Selbstreduktion in kleine Lebensriume hinein geschieht vor
dem Horizont einer apokalyptischen Zeitstimmung. Diese Reduktion zeigt sich
heute in vielen Bereichen: Von vielen (vor allem jungen) Menschen wird der
Lebenswert der Familie wiederentdeckt: Familie wird nun zum einzigen und
eigentlichen Lebensinhalt. Karriere und Offentlichkeit sind zweitrangig. Das ist
erstaunlich, steht aber durchaus nicht vereinzelt da. Im politischen Bereich zeigt
sich dhnliches: Man entdeckt wieder die kleine politische Einheit Gemeinde. Sie
soll ,,biirgernah“ sein. Sie soll Entscheidungen transparent und damit kontrollier-
bar machen.

Auch im religiésen und kirchlichen Leben wichst der Trend zur religidsen
Kleingruppe: Gebetskreise und Bibelkreise sind beliebt. Kirchliches Leben gestal-
tet sich zunehmend mehr in Basisgruppen. In diesem Trend liegt sicherlich auch die
katholische Wiederentdeckung der (urspriinglich in den reformatorischen Kirchen
favorisierten) Gemeinde-Kirche. Viele Christen sehen heute in diesen kleinen
Gemeinden — oftmals gegen eine blofle ,Pfarrei“ — die eigentliche Lebensform
christlicher Selbstverantwortlichkeit. Demgemif scheint Weltkirche immer ab-
strakter zu werden, denn in ihr sind sicherlich personale Beziehungen der Christen
untereinander (und zu Auflenstehenden, wie sich bei den Papstreisen immer
wieder schmerzlich zeigt) kaum wirklich moglich.

Zu Hause sein in Gottes Welt?

Ganz auf dieser Linie lag auch das Thema der 36. Fastenaktion 1986: ,Zu Hause
sein in Gottes Welt“. Damit sollten Heimatverlust, Heimatsuche und Heimatliebe
problematisiert, bewuft gemacht und existentielle Probleme der inneren und
dufleren Beheimatung (oder Heimatlosigkeit) des Menschen in der Bundesrepublik
als Thema des Glaubens und der pastoralen Arbeit deutlich gemacht werden.

Dabei dachte man natiirlich nicht nur an das Nachkriegsschicksal der (Ost-)

115



Anton Zottl

Vertriebenen, und man vergaf auch nicht das wachsende Problem der Asylbewer-
ber aus den Landern der Dritten Welt. Selbstverstandlich sollte darin auch an die
zunehmende Zahl der Nichtseflhaften erinnert werden und an die vielen jungen
Out-Casts und Arbeitslosen, die in die Randexistenz der Nicht-Gebrauchten
zuriickgefallen waren und in das Dammerlicht einer Rauschwelt, in der man
zumindest in der Bewuf3tlosigkeit von sich selbst nicht entfremdet war — all diese
Menschen waren natiirlich mitgemeint. Aber zunachst wollte man mit ,Heimat®
die ,beheimatende Kraft des Glaubens“ ansprechen angesichts der existentiellen
Heimatkonflikte,und man wollte sich der heimatgebenden Potenz der kirchlichen
Sozietit erneut bewufit werden, soweit sie eben als Gemeinde tiberhaupt erlebbar
und erfahrbar ist.

Das war und ist — trotz aller kritischen Vorsicht gegeniiber einer iiberzogenen
und exklusiven Gemeindetheologie — ganz ohne Zweifel eine aktuelle und realisti-
sche Thematik. Glaube ist ja vor allem ein ,Feststehen® und eine ,, Vertrautheit im
Vertrauen®. Glaube ist die seinsmafig geschenkte Zugehorigkeit des Christen zum
Lebensbereich Gottes — ganz im Sinn des kampferischen Philipperbriefs, in
welchem der Volkerapostel die Gemeinde auffordert, ihren Blick auf Christus zu
richten: ,Unsere Heimat aber ist in den Himmeln“ (Phil 3, 20). Und das gilt fiir den
Christen selbstverstindlich auch heute noch und ist zu Recht ein christliches
Dauerthema.

1. Jenseits- oder Diesseitsheimat?

Auch wenn man heute nicht zu Unrecht von einer ,,Ghettoisierung der Kirche“
spricht, die sich aus der Offentlichkeit zuriickzieht, um mehr spirituell und
oinnerlich® sein zu kénnen, wird man dennoch nicht sagen konnen, der moderne
Christ hitte heute mit dieser spirituellen (und existentiellen) ,Jenseitsheimat®
keinerlei Probleme: Er hat sie! Denn er kann doch ganz offensichtlich nicht mehr
viel anfangen mit jenen Liedern, die davon singen, die Welt sei nur ein Jammertal.
Da hilt er sich heute doch lieber an den forschen, jedoch an sich unchristlichen
Slogan vom ,,geerdeten Himmel® — unchristlich deshalb, weil eine ,,Erdung* in der
Normalsprache zur Abwehr von Gefahren dient und der ,Himmel“ eine solche
Gefahr fur den Christen doch zweifellos nicht sein kann.

Aber vielleicht erinnert sich der moderne Christ nur an das Wort Friedrich
Nietzsches: ,Ich beschwore euch, meine Briider, bliebt der Erde treu und glaubt
denen nicht, welche euch von iiberirdischen Hoffnungen reden! Giftmischer sind
es, ob sie es wissen oder nicht.“?

Ein solch ,geerdeter Himmel“ und eine solche Treue zur Erde haben ohne
Zweifel auch ihr gutes theologisches Recht: Fordert nicht geradezu eine christliche
und nicht nur allgemein religiés verstandene Liebe zu Gott diese Weltfrommig-
keit?? Im christlichen Selbstverstindnis benétigt bekanntlich die Praxis der Liebe
zu Gott das ,,Material® dieser Welt: Nur an und in diesem ,,Material® kann sich

116



Christsein in der Gefibrdung

Gottesliebe ,materialisieren®, das heifdt iiber ein blofles Gefiihl hinauskommen
und welthaft wirklich werden*.

Doch stimmt das alles wirklich? Hat nicht doch auch der marxistische Philosoph
Ernst Bloch recht, wenn er in seiner Hoffnungsphilosophie festhilt: Heimat
leuchte wohl auf in der Kindheit eines jeden Menschen; sie zeige sich an und sei
auch irgendwie da in der Weise einer Verheiflung — aber in der Heimat gewesen, das
sei noch keiner. Woraus sich sicherlich ergibt, daf} diese Weltzeit und diese Erde
eigentlich doch nicht unsere Heimat sein kann, denn, so argumentiert Bloch:
Heimat liegt immer ,vor uns®. Heimat ist das Zukunftige. Heimat ist das grofle
Noch-Nicht des menschlichen Daseins. Sie ist etwas, das der Mensch nur im
stindigen Abschiednehmen erahnen kann. Denn im Abschiednehmen dehnt er sich
zu diesem Noch-Nicht der Heimat. Und eben dieses stindige Abschiednehmen
zerstort alle gegenwirtige heimatliche Idylle. Eine solche ,,Heimat-vor-uns® ist
eigentlich dem Christen durchaus angemessen: Steht er doch immer vor dem
groflen Abschied des Todes.

Dagegen gilt freilich auch das Wort: ,,Wer... seinen Abschied noch vor sich hat,
der ist — daheim.“® Hier wird betont, dal uns Menschen sehr wohl in dieser
irdischen Weltzeit wahre Heimat geschenkt ist, weil der personliche Tod uns noch
nicht zum Abschiednehmen gezwungen hat. Dies aber wiirde dann eigentlich
bedeuten, dafl der Todesabschied den Menschen aus der irdischen Heimat in die
Fremde Gottes zwingen wiirde, was doch offensichtlicher Unsinn ist.

Aber wie kénnte man Heimat und Abschiednehmen anders verstehen? Soll man
sagen, dafl die Zeit vor dem Abschied in die eigentliche Heimat Gottes hinein nurin
einem sehr beschrankten und uneigentlichen Sinne fiir den Menschen Heimat sein
kann? Muf} sich nicht der Christ von Paulus sagen lassen, dafl sich aus diesem eben
noch ausstehenden Abschied keineswegs die Sonderexistenz einer irgendwie jetzt
schon gelungenen Heimat und Vollendung ableiten l4f3t, wie {iberspannte Charis-
matiker heute und zu allen Zeiten behaupten. Paulus bekimpft gerade im
Philipperbrief diesen enthusiastischen Radikalismus, der das in der Taufe gegebene
»Angeld® des ,Geistes“ (2 Kor 1, 22) anmaflend tiberzieht und meint, schon jetzt
vollendet — also in der Heimat — zu sein und nicht mehr unter dem Kreuz stehen zu
missen (Phil 3, 18). Demgemif gabe es fiir den Christen nur ein Zu-Hause-Sein im
Mitgekreuzigtsein, das heifit in der gelassenen Annahme unserer begrenzten und
vorldufigen Sterblichkeit.

Fur den Christen ist die ,Himmels-Heimat® ein Hoffnungsbegriff. In der Tat
kann nur unter der durchgehenden Voraussetzung einer endzeitlich-eschatologi-
schen Erwartung auf die kiinftige Heimat, die Gott schenken wird, Heimat richtig
verstanden werden. Mehr noch: Der Christ bittet sogar um das apokalyptische
Hereindriangen der Christusparusie, denn in ihr erbittet er den Abbruch dieser
todlichen Geschichte (Offb 22, 20) und den Sieg der Auferstehung aller aus der
Zwanghaftigkeit des Todes! In diesem Sinn findet der (christliche) Mensch dann in

117



Anton Zottl

seine Heimat, wenn ,in jener Zeit“ Gott diese verrottete Erde und diesen
bedrohten Himmel neu schafft und zur Heimat macht — zu seiner und unserer.

So gesehen miifite eigentlich der Christ gegen ein ,,Zuhausesein in Gottes Welt*
Protest einlegen, denn man wird nicht leugnen konnen, dafl wir uns gerade heute
ganz und gar nicht in einer geretteten Zeit befinden. Das Gegenteil ist der Fall®.
Droht doch heute der Menschheit nicht nur der Zusammenbruch einer bestimmten
Gesellschafts- und Wirtschaftsform. Auch befinden wir uns nicht nur am Ende
einer Kulturphase, hinter der man das Heraufkommen einer neuen erhoffen darf.
Was uns heute dngstigt, ist doch der globale Absturz in die unendliche Kilte des
Weltalls durch den bekanntlich jederzeit méglichen atomaren Selbstmord — gerade
weil dieser Selbstmord ohne weiteres nur der Rechenfehler eines Computer-
Moduls sein kann.

2. ,Heimat* als eschatologisches Existential

Dafl wir Christen des zu Ende gehenden Zweiten Jahrtausends eigentlich anders
als Augustinus von Welt, Heimat und Zuhausesein denken, muf} nicht unbedingt
Unglaube und Sikularismus sein. Augustins Civitas coelestis und Civitas terrena
sind fiir den modernen Christen durchaus kein Gegensatz. Denn trotz aller
Bedrohung und Angst ist fiir den Christgliubigen die Civitas terrena nur insofern
keine Heimat, als dieses irdische, gewalttitige ,politeuma® eben noch immer kein
Gottesbereich ist. Das heifit: Diese irdische Civitas ist fiir den Menschen nur
insofern todlich, als sie die Menschwerdung des Menschen, seine freie Geschichte,
seine Sozialitit und die Wahrheit seiner Triume von der ,vollendeten Gerechtig-
keit“ (M. Horkheimer) niederhilt und verhindert. Insoweit also diese Civitas den
Menschen erwiirgt und ihn seiner Wiirde beraubt, ist sie bose und kann daher fiir
den Menschen keinerlei Heimat sein.

Mit gutem (linkskatholischem) Recht pocht daher der arme und ausgebeutete
Neger in Stidafrika und der Indio in den brasilianischen Favelas mit dem Wort Jesu
auf sein Recht und auf das ,Paradies auch auf Erden®, freilich ohne zu glauben, er
werde noch in dieser Weltzeit jemals mit diesem Kampf ans Ziel kommen und mit
der Siinde fertig werden.

Gerade dann, wenn man diese Civitas terrena nicht mit einem unkritischen
Heimatbegriff verspiritualisiert, sondern mutig in ihrer substantiellen und wesent-
lichen Tédlichkeit wahrnimmt, wird man das zunehmende Verstummen des
jenseitigen Bereichs und die heute (auch in der Kirche) vielleicht unwiderrufliche
Entwertung der jenseitigen Wirklichkeit nicht nur nicht bedauern, sondern
erkennen, daf} gerade die wahrgenommene Tédlichkeit dieser Welt und der Blick
durch die Tranen der Angst und der Armut die Sicht wieder freimachen kann fiir
jenes eschatologische Land, in dem alle Trinen abgewischt werden.

So zeigt heute der tausendfache apokalyptische Notschrei der Menschen und die
religiose Klage der Befreiungstheologie der Kirchen der Dritten Welt, daf fiir den

118



Christsein in der Gefibrdung

gepriigelten Menschen die Heimat eben deshalb, weil sie ,in den Himmeln®
bereitet ist, zu seiner irdischen Existenz gehort. Heimat zeigt sich darin als jene
eschatologische Klammer, durch welche die Civitas coelestis und die Civitas
terrena zusammengehalten werden. Wirklich Heimat haben ist so die (transzen-
dentale) Bedingung der Moglichkeit christlichen Lebens iiberhaupt und damit
schlechtweg das Existential des Menschen — was nichts anderes sagen will als: der
Mensch ist nur dann wirklich er selbst, wenn er in Heimat existiert. Wesentlich ist,
dafl der eschatologische Impetus von Heimat immer mitbedacht wird. Denn gerade
wegen des kritischen Gehalts und prophetischen Anspruchs dieses Existentials ist
Heimat immer und notwendig prall voll von dialektischer Spannung: von Einber-
gung und Ausgesetztheit, Vertrautheit und Geheimnis, Ankommen und Aufbruch
—eine Umarmung im Abschied sozusagen. Dartiber soll hier nachgedacht werden”.

Formen der Zerstorung von ,Heimat®

In der wissenschaftlichen Diskussion tiber menschliche Grundfragen und im
Bemiihen, moglichst konkret und nicht abstrakt bzw. idealistisch iiber den
Menschen zu sprechen, spielen heute die Begriffe Alltagswelt, Alltagserfahrung
und Alltagswissen eine bedeutende Rolle. Die philosophischen Wurzeln fiir diesen
Trend liegen bei Edmund Husser]l und Martin Heidegger. Fiir beide ist die
konkrete Lebenswelt jener Raum, in welchem nicht nur der konkrete, geschichtli-
che Mensch, sondern auch menschliche Erfahrungen und Handlungsorientierun-
gen wieder wichtig genommen werden®.

Dabei wird das ,All“ des Alltags als etwas verstanden, das wirklich total den
Menschen bestimmt — zunichst (als Raum) und zumeist (als Zeit). Dieses All, das
also zunichst und zumeist alle Menschen bestimmt, ist eine spezifische Weise der
Durchschnittlichkeit, die dadurch entsteht, daff ein allgemein tiblicher Grundbe-
stand menschlicher Lebens- und Bewufitseinspraxis identisch wird bzw. zusam-
menfallt mit der Lebensform des einzelnen. Der einzelne selbst wird total von
dieser Durchschnittlichkeit bestimmt. Er kann keinerlei Distanz gewinnen — weder
gegeniiber der Gesellschaft noch gegentiber sich selbst. Er wird zur Man-Existenz
und hat, wie M. Heidegger betont, keine Bewufltheit gegeniiber seinem eigenen
»Sein zum Tode®, das heiflt, er ist mit diesem ,Tod* — also mit der bloflen
Faktizitat — identisch.

1. Die falsche Absolutheit des ,,Ublichen®

Alltagswelt und Alltaglichkeit stehen in einer gewissen Nihe zu dem, was fiir
den Menschen Heimat als Existential bedeutet. Heimat als Existential meint die
Tatsache, daf§ der Mensch auf Heimat nicht verzichten kann; diese , Bediirftigkeit®
steht ebensowenig zur Wahl wie das Existential Leib bzw. Leiblichkeit. Alltags-

119



Anton Zottl

welt und Heimat stehen also in einer notwendigen, allerdings nur einseitigen
Beziehung zueinander. Alltagswelt und Alltaglichkeit sind Ersatzformen fiir
Heimat. Diese Ersatzformen sind scheinbare Einbettungen des einzelnen in ein ihn
umgreifendes und ihn tragendes, iiberindividuelles bzw. gesellschaftliches Gefiige,
dem er sich selbst distanzlos ausliefert. Obwohl dieses Eingefiigtsein wie eine
Beheimatung aussieht, ist es in einzelnen Elementen sogar die Zerstérung von
Heimat in der Form bestimmter Destruktionselemente, welche die Alltagswelt
kennzeichnen, fiir sie typisch sind und so Heimat zerstéren bzw. unméglich
machen.

Die Alltagswelt beruft sich auf gegenwirtige Erfahrungen von ,jedermann®.
Darin liegt fiir den einzelnen ein Element des Unentrinnbaren, weil Selbstverstandli-
chen, das immer schon so und nicht anders gewesen ist und das auch kiinftig immer
so sein wird. Es handeltsich also hier um Erfahrungen, die nicht nur Einzelerfahrun-
gen sind, sondern Erfahrungen, von denen behauptet wird, sie wiirden von allen
Menschen in gleicher Weise erworben — seien demnach auch von objektiver und
tiberzeitlicher Giiltigkeit. Dieses behauptete Erfahrungswissen aller Menschen
(eines bestimmten Raumes) gibt es freilich nur in einer sehr endlichen Form. Es
artikuliert sich zum Beispiel in den Spruchweisheiten des ,,gesunden Menschenver-
stands“ und wird wie ein religioser Glaube von hochst absoluter Geltung vielfach
ohne besondere geistige Bemiithung des einzelnen (und vielfach auch der sogenann-
ten Autorititen) von Generation zu Generation weitergegeben.

Indem so das allgemein Ubliche zum einzig Wahren aufgebliht wird, wird die
Lebensweisheit der Alltagserfahrung zu einem pseudo-heiligen Raum des Wissens,
der als unsere gemeinsame Welt Geltung hat.

Hier sehen wir den Versuch des Individuums, die fehlende Sozietit durch ein
Konstrukt, das heifit durch die Kiinstlichkeit einer absolut geltenden gemeinsamen
Welt zu ersetzen, die — sozusagen als miitterlich-bergendes Bewufitsein — alle tragt
und allen gemeinsam ist. Heimat ist dann das, was alle tun und was alle denken. Die
bereits angesprochene und fiir die Selbstwerdung des Menschen so wichtige,
jedoch nicht mehr verlifllich gegebene Face-to-face-Kommunikation, die eine
Identitit in ,Einzigartigkeit mit Zivilcourage® zumindest wahrscheinlich macht,
wird ersetzt durch gesellschaftliche Verstindigung iiber die Selbstverstandlichkei-
ten einer Jedermann-Erfahrung. Dadurch jedoch verkommt die individuelle
Einmaligkeit (Identitit) zur vollig angepafiten Selbigkeit, und das Leben (dieser
Alltagswelt) wird im gleichen Mafle zur Routine.

2. Die Unverbindlichkeit des Faktischen

Ein weiteres Element, das die Heimat zerstort, wird von verschiedenen moder-
nen Autoren in jenem gesellschaftlichen Bewufitsein gesehen, das vor allem durch
den Tauschwert Geld geprigt ist”. So heifit es, die Tauschwert-Mentalitit sei die
Ursache dafiir, dafl fiir den Alltagsmenschen alles letztlich austauschbar sei und

120



Christsein in der Gefibrdung

eines wie das andere. Nichttauschbares und Nichtkaufliches, also ,,Absolutes®,
kommt in der Alltaglichkeit dieser Tauschgesellschaft nicht vor. Dadurch wird
alles zur Schablone und zur Maske. Alles kann durch alles ersetzt werden. Alles
kann mit allem jederzeit ausgewechselt werden. Durch die Routinisierung, welche
die Alltagswelt pragt, wird eben das Individuelle und Einmalige zum Klischee
bloflen Verhaltens ohne irgendein personalindividuelles Antlitz: Es ist entperson-
lichte Funktionalitit, die da tiberall durch die Ritzen der Wirklichkeit dringt.
Handeln wird zu einer notwendigen (also unfreien) Zwanghaftigkeit und zum
Rollenverhalten, das jedoch nur dann gewechselt wird, wenn die Alltaglichkeit,
das heifit das gesellschaftlich dominante Bewufitsein (also nicht der Anspruch der
Wahrheit), einen solchen Wechsel fordert.

Sprachlich zeigt sich diese Tauschwert-Mentalitit in bestimmten Leerformeln
und besonders in Sprachklischees, in welchen sich die Blindheit, Undurchsichtig-
keit und distanzlose Selbstverstandlichkeit des Bewufitseins etwa wie folgt artiku-
liert: ,Das muf} eben hingenommen werden®; ,jeder ist sich selbst der Nachste®;
»Gerechtigkeit gibt es nicht®; ,,wo kimen wir hin, wenn das alle titen?“; ,,dagegen
ist nichts zu machen® etc.

Der pessimistische Zug zeigt, dafl diese Alltagswelt im Gegensatz von Heimat
nur mehr mit sich selbst identisch und daher auch in sich gefangen ist. Im
Gegensatz zum Beheimateten gibt es fir den Alltagsmenschen keine echte und
positive Seins- und Lebensmoglichkeit, die sich zutraut, iiber das heute Ubliche
hinauskommen zu konnen, denn man muf sich einfligen in die perspektivenlose
»Eindimensionalitat* (H. Marcuse) des Faktischen. Alles ist Ein- und Anpassung.
Man sieht: Die Bedeutungslosigkeit des Absoluten fiir das Alltagsbewufitsein einer
Tauschgesellschaft fiihrt zu einem defizienten Menschsein, zur Auflésung des
Subjekts (und seiner Wiirde) ins Allgemeine, Ubliche und in die Vermeintlichkeit
des ,Man“. Wegen dieses Zwangsmechanismus kommt es daher weder zu einer
Bewuftheit noch zu einem Entscheidungs- und Anderungswillen, denn ,jeder ist
der Andere und keiner ist er selbst“ (M. Heidegger). Selbstredend ist in diesem Brei
der Individuen auch alle Intersubjektivitit aufgelost.

3. Selbstidentitat durch Gleichschaltung

Dieses Destruktionsmoment definiert Heimat als Zeitiiberlegenheit, die glauben
macht, man hitte jederzeit und immer wieder die Chance, neu anfangen zu
konnen. Zeitlose Freiheit erweckt also den Anschein, ohne eigenes Zutun einen
stabilen, verlifilichen und lebenser6ffnenden Raum fiir die eigene Freiheit zu
haben. Zeitiiberlegenheit und Gleichschaltung sind jedoch das Gegenteil von
einem lebenserdffnenden, heimatlichen Raum. Zeitlosigkeit, die so tut, als kénnte
man immer so weitermachen, ist die Zerstérung von Heimat, denn sie eréffnet fiir
den Menschen eben gerade keine Zeit fiir die notigen Entscheidungen der Freiheit,
also fiir das individuelle Handeln jenseits des ,Man“ und der Routine.

9 Summen 205, 2 121



Anton Zottl

In der behaupteten Zeitlosigkeit der Freiheit iibermichtigt der Alltag der
Alltdglichkeit jegliche Freiheit und bestimmt das Tun immer schon vorweg. In der
Erfahrung des immer Selbigen wird so jegliche Anderung undenkbar. Die ,,Ewige
Wiederkehr® des immer Gleichen ist also eigentlich nicht Zeitlosigkeit, sondern
gefangene Zeitlichkeit, in der Vergangenheit und Zukunft ausgeblendet sind, ,weil
es immer schon so war... und immer so sein wird...“ Dadurch ist auch
Vergangenheit niemals vorbei (pessimistischer Zug), sondern wird zum unentrinn-
baren, zeitlosen Schicksal, in dem auch dann die Zukunft verkommt.

Gefangene Zeitlichkeit ist schlechte Heimat. Die Tyrannei der leeren Gegenwart
besetzt alle irgendwie nur moglichen Freirdume, weil alle Entscheidungen ja
ohnedies folgenlos sind: Alles geht ja doch wie bisher weiter. Die Zeit selbst
erscheint demgemafl als die Wiederholung einer unendlich-endlosen Kreisbewe-
gung, in der der Mensch eingeschlossen, aber nicht beheimatet ist. Eine solche
Eingeschlossenheit aber gestattet natiirlich weder neue Erfahrungen noch neue
Perspektiven. Es gibt keine Lernprozesse und keine Horizonterweiterung, denn:
»alles war immer so... es muf} eben so sein... man kann nicht aussteigen...

Uberzeitliche Zeitlosigkeit ist in diesem Sinn Verlust der Zeit an die narzifitische
Identitit des Selbigen — eine schlechte Heimat. Es gibt kein auflen, keine
»Sehnsucht nach dem ganz Anderen, denn alles ist Reproduktion, so dafl auch
Gott nur mehr der Garant des Bestehenden ist (wie M. Horkheimer kritisiert) und
iiberschaubares Einerlei ohne jegliche Uberraschung. So wird der Raum nicht nur
nicht zur Heimat, sondern zum Gefingnis, das seine Subjekte lahmlegt.

Genau diese Zeitlosigkeit der Freiheit und die Gleichschaltung aller Subjekte
fiihrt zum Verlust des Bewufitseins der ecigenen Endlichkeit, zur Auflosung des
endlichen Bewufitseins ins Allgemeine und dementsprechend dann auch zur
Blindheit gegeniiber den Mitmenschen in ihrer Andersartigkeit. Fiir die Zeitlosig-
keit dieser Freiheit gibt es eigentlich keinerlei Generations- und Klassenunterschie-
de (alle sind ja gleich) und auch keine wirklichen Aufenseiter: Alle stehen
schliefilich unter den gleichen Lebensbedingungen und haben die gleichen Chan-
cen, wie man (nicht nur von US-konservativer Seite) heute immer wieder zu héren
bekommt.

Wege zu wahrer Beheimatung

In diesem Abschnitt soll deutlich werden, dafl die Vertrautheit nur im Nichtver-
trauten moglich ist und die Heimwelt nur in der Fremdwelt. Von dieser unaufheb-
baren Dialektik wurde bereits gesprochen. Diese Dialektik ist das direkte Gegen-
teil der eindimensionalen Alltagswelt.

In dieser Dialektik wird auch deutlich, dafl es keinerlei simple und spannungslo-
se Identitat gibt — auch nicht zwischen der Urheimat des Kindes und der Heimat

122



Christsein in der Gefibrdung

der Erwachsenen. Denn wenngleich die einbergende Urheimat des Kindes von
diesem stets nur als ein vorweggegebenes (leider oftmals auch vorenthaltenes)
Geschenk erfahren und empfangen werden kann, so ist natiirlich diese Geschenk-
haftigkeit wohl bleibend giiltig. Aber die Heimat ist fiir den Erwachsenen dariiber
hinaus etwas anderes: nicht eine Verdimmerung der Urheimat des Kindes, die man
mehr und mehr verliert, sondern der geschichtlich aufgegebene Prozef des
Heimischwerdens, das durchaus zeitlich, das heifft unabschliefbar, dem Menschen
selbst und seiner geistigen und leiblich-affektiven Kreativitit aufgegeben ist. Mit
anderen Worten: Die Heimat des Erwachsenen ist ein Geschehen, das der Freiheit
eben dieser Erwachsenenwelt zugehort, das aber (entgegen der Behauptung des
Alltagsmenschen) auch méglich ist, denn ,, Heimat“ gibt es tatsichlich nur vor uns:
»Heimat® ist immer mogliche ,Heimat“, nicht deshalb, weil sie unter unseren
endlichen Lebensbedingungen an sich méglich ist, sondern gerade deshalb, weil sie
von sich her — also ohne die geschichtsschopferische Kraft des Menschen —
grundsatzlich unmoglich ist.

1. Heimat als wobhnende Leiblichkeit

Das Eigentliche des Heimatlichen steht demnach gegen Anonymitit, Allgemein-
heit, Unbedrohtheit, Selbigkeit und zeitlos-platter Identitit. Ein mathematisch
und physikalisch bestimmter Raum ist ohne Humanqualitit: Er ist leer. Er ist ohne
Wohnlichkeit, weil es ohne das leiblich-kreative Handeln und ohne das Sich-
vertraut-Machen des Menschen mit dem Raum und mit der Zeit keine Heimat gibt.

Wenn man auch — im Blick auf die Leiblichkeit des Menschen — mit gutem Recht
von einer ,Heimat in der Natur sprechen kann (J. Moltmann), und zwar ,jener
Natur, die der Mensch selbst in seiner Leiblichkeit ist“, so diirfte man diese
menschliche Natur niemals nur als blofle (wenn auch ,beseelte®) Faktizitit ohne
irgendeinen personal-schopferischen Akt und ohne ein zu- und aneignendes Tun
des Menschen verstehen. Denn die Frage nach der Heimat ist nicht die Frage nach
einem bestimmten Ensemble von Dingen, die Gefithlsqualitit haben, sondern eine
ganz spezifische Verkniipfung von Ort und Person.

Heimat also gibt es demnach weder fiir einen allgemeinen Geist, der iiberall und
nirgends ist, noch fiir allgemeine Dinge, die letztlich nur im Raum hin und her
geschoben werden kénnen. Heimat gibt es nur ,in der Beanspruchung des
Gegebenen durch das Geforderte®, das heifdt nur in einer handelnden Auseinander-
setzung mit der ,Welt“. Es handelt sich also um eine stindige Verinderung
(iibrigens auch des Menschen selbst'®) und um einen ununterbrochenen Prozef der
Umformung, Verformung und Verinderung, der nicht einfach passiv-natural
ablduft, sondern eine ganz spezifische Weise ist, den Raum (auch der eigenen
Leiblichkeit) zu beleben, das heifit zu erschaffen.

Nach dem bisher Gesagten gibt es Heimat also nur fiir Wesen, die durch eigenes
Tun dem Raum ein ,,Zentrum“'! geben und ihn so zum Umfeld (Umwelt) dieses

4 123



Anton Zottl

Zentrums machen. Erst wenn dieses Zentrum feststeht, das — nicht nur als
individuelles, sondern auch als sozietires Subjekt — den Raum leiblich, das heifit
handelnd, bewohnt und ihm so Richtung und Orientierung gibt, gibt es rechts und
links, oben und unten, ja und nein, Nihe und Ferne, Vertrautheit und Fremdheit,
das Heimatliche und das Un-Heimliche. Erst dieser ,,Nullpunkt des Wohnens® (B.
Waldenfels), der als Zentrum also das ,,Andere® des ,Eigenen“ einbezieht und
umfaflt, erdffnet jene Wege, auf denen gegangen, das heifSt gehandelt werden kann.
Handeln aber ist fiir den Menschen immer ein Handeln im Leib. Durch dieses
leibhaftige Handeln durchmifit der Mensch den Raum, durchlebt und durchatmet
er ihn, mehr noch: In diesem Handeln wird dieser Raum. Wie der Mensch nicht
nur im Leib, sondern als Leib lebt, so lebt er auch nicht nur im Raum, sondern als
Raum. Eben dadurch ist dieser durchlebte und durchhandelte Raum ,Heimat®.

2. Heimat als vertrautgemachte Welt

Im Gegensatz zur schlechten Einbergung des Menschen in die Alltagswelt und
das Alltagsbewufitsein, deren Zwanghaftigkeit als Bestandigkeit und Garantie
behauptet werden, ist es ein wichtiges Kennzeichen von Heimat, daff Heimat —
nicht aber die Alltagswelt — auch verlorengehen kann. Dies zeigt sich deutlich
dann, wenn man sich bewufit macht, daff nicht jeder Ortswechsel auch schon ein
Verlust ist. So ist der mehr oder weniger zufallige Aufenthaltsort (eines Kranken im
Krankenhaus, eines Urlaubers im Ausland, eines Gastarbeiters an seiner Arbeits-
stelle und eines Haftlings im Gefingnis) sicherlich diesen Menschen nur duflerlich;
sie sind wohl austauschbar, konnen aber eigentlich nicht ,verloren® werden. Dies
ist deshalb so, weil an solchen mehr oder weniger zufallenden, zufilligen Orten
bzw. Riumen der Mensch nicht mitwirkt; sie werden ithm mehr oder weniger
aufgezwungen. Eben dadurch sind zufillige Aufenthaltsorte ebensowenig Heimat
wie der Herkunftsort, zu dem der Mensch wohl eine historische, nicht unbedingt
aber auch eine lebensgeschichtliche Beziechung haben mufi. Das Kriterium Verlust
und verlieren kénnen zeigt an, dafl zuvor eine Aneignung und eine Zuordnung
stattgefunden haben muff — ein Tun des Menschen also.

Das bedeutet: Heimat haben ist das Ergebnis eines ,,Sich-vertraut-Machens®.
Heimat ist nicht einfach ein Zustand. Heimat mufl erworben werden — wie ein
Vertrauter. Nur wenn dies geschieht, ist letztlich Heimat von Fremdwelt unter-
scheid- und abgrenzbar. Und nur dann trigt diese Raum-Leiblichkeit des Men-
schen auch die Kennzeichen der eigenen Lebensgeschichte, der Verlafilichkeit und
der Unterschiedenheit vom — nicht Gegensatz zum — Fremden. Und nur dann ist
dieser Raum die Leiblichkeit des Menschen und der Mensch der Atem des Raumes,
in dem er affektiv verankert ist'? wie in seiner eigenen Leiblichkeit.

Heimat mufl also als Raum-Zeit bearbeitet und gestaltet werden. Heimfinden ist
ein Tun, kein Ereignis. Und das Heimischwerden geschieht in der affektiven , das
heiflt lebensgeschichtlichen Zu- und Aneignung dieses Raum-Zeit-Gebildes, das

124



Christsein in der Gefahrdung

wir unsere Heimat nennen. Das Wort ,lebensgeschichtlich weist darauf hin, daf}
diese Zu- und Aneignung ein menschliches Tun ist, durch das (zumindest ein
bestimmter) Teil der eigenen Lebensgeschichte und der eigenen Lebensgeschichten
in diesen (und keinen anderen) Raum abgelagert werden. Erst durch diese
Ablagerung wird der Raum zum ,habituellen Leib“ des Menschen®. Erst so kann
der Raum-Leib zur leiblichen, also symbolischen Artikulation und Figuration
eines (meines) Menschenlebens werden — gleichwohl das Leben als Ganzes immer
schon und stets von neuem iiber diesen ,habituellen Leib® hinausragt, wie
bekanntlich K. Rahner in seiner Symboltheorie sagt.

3. Heimat als Ethos der Wanderschaft

Die Ort- und Heimatlosigkeit des modernen Bewuftseins, die sich gegen alles
konservative Ordnungsdenken als vollig immun erweist, mufl durchaus nicht ein
tragisches Schicksal sein: Heimatlosigkeit ist auch eine ungeheure Chance!

Darf man sagen, dafl das Zweite Vatikanische Konzil diese Chance erkannt hat,
indem es — gegen alle (weltbiirgerliche) Universalisierung und gegen eine (provin-
zielle) Abkapselung — im Riickgriff auf die israelische Tradition vom ,,Volk Gottes
unterwegs“ gesprochen hat, von der notwendigen ,, Wanderschaft“, vom Unter-
wegssein aller und von der Existenz in der Zerstreuung und Fremde, die es
notwendig macht, sich mit allen Menschen guten Willens auf die Suche nach einer
besseren Welt zu machen? Auf eine Suche ,ohne Gesuchtes“ sozusagen (E.
Lévinas) und auf einen Weg der (unideologischen) kleinen Schritte? Welches Ethos
aber ist anzustreben? :

4. Auf Endgiiltiges verzichten

Dieser Verzicht blickt nicht auf irgendein grofies und erhabenes Ziel, das erreicht
werden mufl, sondern auf den Weg zwischen Herkommen und Ankommen.
Dieser Weg entspricht tatsichlich einer menschheitsalten Erfahrung: der Erfah-
rung des Unterwegsseins aller Menschen.

In dieser alten Erfahrung zeigt sich ein zunichst verborgenes Element von
Heimat: Es ist der Zwischenaufenthalt und der Zwischenraum, der in seiner
lebenserhaltenden Ruhe und Gelassenheit als bedeutsam und wichtig erkannt und
bewufit werden will. Dieses Zwischen, das offenbar unendlich mehr ist als eine
Schwebe und etwas anderes als vage Unentschlossenheit, ist keine Abstraktion,
sondern ist irgendwie ein Antlitz. Es hat durchaus personale Ziige und ethische
Bedeutung, da es ein eigentliches Zwischen nur zwischen Ich und Du geben kann,
nicht aber zwischen Ich und Es. Heimat ist eben kein physikalischer Raum,
sondern hat alle Momente personaler Vertrautheit, wie bereits gesagt wurde.
Dieses ethische Zwischen hat metaphysische Kraft; denn es iiberwindet sowohl
schriges Weltbiirgertum als auch biirgerliche Provinzialitit durch den ethischen
Imperativ: ,Du mufit mit dem (den) anderen auf dem Weg (unterwegs) bleiben.“

125



Anton Zottl

5. In Entscheidungen leben

Freilich ist damit nicht gesagt, daff die Schwellenexistenz des Menschen notwen-
dig Heimat und damit auch Entscheidungen verhindert. Schwelle und Abschiede
im Unterwegssein meinen keineswegs einen Schwebezustand, in dessen leeerer
Balance nach nichts mehr gefragt und nichts mehr ersehnt wird. Im Gegenteil:
Jedes Heimischwerden erfordert Entscheidung. Entscheidung, die eben gerade
diese Heimat, diesen Weg, diesen Menschen will und alles andere ausschliefit.
Dariiber kann es keinen Zweifel geben.

Aber man mufl auch klar erkennen, was hier geschieht: Das Heimischwerden in
einer gewihlten Heimat produziert durch eben dieses Wihlen und Entscheiden
zugleich immer auch alle Fremdheiten dieser Heimat, also das Jenseitige und
Andere ihrer selbst, ohne das sie selbst nicht sein kann.

Dies ist nicht nur manchmal oder zufillig, sondern notwendig so: Echte Heimat
bedarf des Unheimlich-Fremden und Geheimnisvoll-Gefihrlichen, denn durch
diese Orte — ganz gleich, ob sie nun innerhalb oder auflerhalb (jenseits) von Heimat
sind — wird Heimat nicht nur vor ihrer eigenen, stets drohenden Banalisierung
bewahrt, sondern ebenso vor einem Wahrnehmungsverlust, der die Wirklichkeit
des Ganzen auf subjektives Zufriedensein zuriickstutzt. Heimat braucht diese Orte
des Gefahrlich-Fremden, damit das Andere der Heimat, die Heimat ,,vor uns,
erfahren werden kann. Nur zusammen mit diesem Unheimlich-Fremden und
Geheimnisvoll-Gefahrlichen ist unter den gegenwartigen endlichen Lebensbedin-
gungen fir die Menschen des zu Ende gehenden zweiten Jahrtausends Heimat zu
retten — auch und vor allem religiose Heimat.

ANMERKUNGEN

! Auch beim letzten Katholikentag in Aachen war trotz aller Engagiertheit gegen die Nukleartechnik und fiir Fragen
der Dritten Welt eine deutliche Abstinenz von sozialpolitischen Fragen sichtbar; vgl. F. Hengsbach, in: Die Zeit Nr.
38 (12. 9. 1986) 69.

% F. Nietzsche, Also sprach Zarathustra, in : Krit. Studenausg., Bd. 4 (Miinchen 1980) 15.

? Vgl. Weltfrdmmigkeit. Grundlagen, Traditionen, Zeugnisse, hrsg. v. A. Zottl (Eichstitt 1985).

* A. Zottl, Menschwerden durch Gottesliebe (Eichstitt 1986).

® J. Splett, Wenn Christen ,Heimat“ sagen..., in: Zu Hause sein in Gottes Welt, Werkheft zur KSA-Fastenaktion
1986, 91.

¢ C.F. v. Weizsicker, Die Zeit dringt, in: DZ Nr. 48 (22. 11. 1985).

” Die folgenden Ausfiihrungen verdanken sich mehrfach dem Vortrag ,Heimat in der Fremde* v. B. Waldenfels aus
dem Jahr 1984, in: ders., In den Netzen der Lebenswelt (Frankfurt 1985) 194-211. ® Ebd, 34-55,

* F. Wagner, Geld oder Gott. Zur Geldbestimmtheit der kulturellen und religicsen Lebenswelt (Stuttgart 1984) 594£.,
13441,

' Wie E. Husserl deutlich gemacht hat; vgl. dazu A. Zottl, Erfahrung und Gegenwirtigkeit. Dialogische Folien iiber
der Anthropologie von C. R. Rogers (Géttingen 1980) 255ff.

' Uber das ,Zentrum der Welt* und den ,Symbolismus der Mitte“ im Mythos: M. Eliade, Die Religionen und das
Heilige. Elemente der Religionsgeschichte (Frankfurt 1986) 431ff., 437 ff.

2 B, Waldenfels, a. a. O. 200. " Ebd.

126



