Ludwig Muth

Miissen wir das Fernsehen fiirchten?

In seinem Festvortrag zum 150jdhrigen Bestehen des Verlags Herder untersuchte
der Historiker Franz Schnabel die Bedeutung der Lesekultur fiir den Aufstieg der
abendlindischen Volker. Seine Schlufifolgerung: ,Das noch nicht diktierende und
gaffende, sondern schreibende und lesende Zeitalter hat den grofiten Teil der
europiischen Geisteskultur geschaffen, auf der unsere Weltstellung beruhte.“!
Obwohl man 1951 den Siegeszug des Fernsehens noch nicht vorhersehen konnte,
warnte Schnabel bereits vor dem Riickfall von der Buchstaben- in die Bilderkom-
munikation. ,Sie ist das Ergebnis unsagbarer Verluste, sie wird bezahlt mit
Aufopferung vieler geistiger Giiter, welche die Menschheit in langen Jahrhunder-
ten mithsam erworben hat und gegen die Angriffe der Dummbeit, der Trigheit und
des Eigennutzes dauernd gesichert zu haben glaubte.“? Franz Schnabel stiinde
heute sicher auf der Seite derer, die das Eindringen der Bildschirme in die
Wohnzimmer mit wachsender Sorge beobachten, die im Fernsehen einen Frefi-
feind des Lesens sehen.

Doch ist eine solche Beeintrichtigung feststellbar? Die Verteidiger der elektroni-
schen Medien verweisen auf die jahrlich steigende Zahl der Neuerscheinungen und
das ungebrochene Umsatzwachstum im Buchhandel. Sie verweisen auf die be-
trichtliche Buchnachfrage, die von Fernsehverfilmungen ausgelost wird. Sie
konnen auch darauf verweisen, dafl es keinen Einbruch in der Lesefrequenz
gegeben hat. Der Anteil der Taglichleser, der Quartalsleser, der Nichtleser an der
Bevélkerung ist seit 1968 fast konstant’. Haben Printmedien und elektronische
Medien zu einer freundlichen Koexistenz gefunden? Kénnen die Kulturkritiker
Entwarnung geben?

Ursachen des Unbehagens

Im sozialempirischen Test lief} sich folgender Zusammenhang nachweisen: Je
mehr Zeit einer vor der Mattscheibe verbringt, desto mehr reduziert sich sein Lesen
auf den Konsum bunter Magazine und Zeitschriften. Je weniger einer fernsieht,
desto haufiger greift er zum Buch. Gefihrdet ist also nicht das Lesen schlechthin,
sondern das Lesen von Biichern!. Der notorische Fernsehkonsument wird nicht
zum Analphabeten, sondern zu einem notorischen Kurztextleser. Gebrauchsan-
weisungen oder Bildzeitungskolumnen bleiben fur ihn dechiffrierbar. Aber er wird

159



Ludwig Muth

kaum noch die Kraft aufbringen, ein Buch von Seite zu Seite, von Deckel zu Deckel
durchzupfligen. Mithelose Kommunikation auf Knopfdruck — hat dieses Ideal
bereits Auswirkungen auf das Bevolkerungsverhalten?

Ein Trendvergleich zwischen 1967 und 1980 ergab folgendes Bild: Riicklaufig ist
die Zahl derer, die ein Buch, das ihnen gefallt, zweimal lesen, die die Belesenheit fiir
ein wichtiges padagogisches Ziel halten, die gern mit Biichern wohnen und an der
eigenen Bibliothek ihre Freude haben. Diese Entwicklung ist in der jungen
Generation besonders drastisch®. Nicht auf seiten der Buchproduktion, sondern
auf der Seite der Buchrezeption hat sich einiges verindert. Das Buchklima ist
diinner, fliichtiger, unverbindlicher geworden. Doch ist dies direkt dem Einflufl
des Fernsehens anzulasten oder geht das eher auf das Konto einer oberflichlich
gewordenen Lebensfihrung?

Mit Schuldzuweisungen sollte man vorsichtig sein. Jedes neue Medium erzeugt
Wandlungsangste, weil es Umwelt und Innenwelt revolutioniert. Vielleicht hat
McLuhan iiberzogen, wenn er sagte: Das Medium st die Botschaft. Sicher ist aber:
Das Medium verdndert die Botschaft. Die Welt wird nicht mehr so gesehen wie
vorher. Das hat tiefgreifende Folgen fiir das Wertbewufitsein.

Auch das Buch war gefurchtet

Wer mit Biichern aufgewachsen ist, dem fillt es schwer, sich zu vergegenwirti-
gen, was das Eindringen der Schriftlichkeit fiir die mtindlichen Kulturen bedeutet
hat. Fast die ganze Stammesgeschichte der Menschen hindurch fand Uberlieferung
von Mund zu Mund statt. Nicht nur Lebensfertigkeiten wurden auf diese Weise
weitergegeben, sondern auch Dichtung, Weisheit und Gottesvorstellung. Es hatte
sich eine Mnemotechnik herausgebildet, die es zumindest einzelnen weisen
Lehrern erlaubte, den gesamten Uberlieferungsschatz in sich aufzunehmen, zu
speichern und erzdhlerisch weiterzuvermitteln, zum Beispiel im Rahmen der
Initiationsriten. Vollmitglied eines Stammes konnte nur werden, wer eine solche
Stammesschule besucht hatte. Nicht nur die biologische Abstammung, sondern
auch die Uberlieferung hielt eine Gemeinschaft zusammen und grenzte sie von
anderen Stimmen oder Vélkern ab. Darum wurde die Uberlieferung auch als ein
von den Gottern geschenktes Geheimwissen betrachtet und behandelt.

Das Aufzeichnen dieser Tradition machte nicht nur ein iiber Jahrtausende
hinweg funktionierendes Uberlieferungssystem obsolet, es mufl auch als eine
ungeheure Profanierung empfunden worden sein; denn damit l6ste sich das Wissen
von den verehrungswiirdigen Zeugen, es wurde objektiviert und damit beliebig.
Jeder, der des Lesens kundig war, konnte nun in fremde Uberlieferungen
eindringen, ohne den Preis der Zugehorigkeit zu zahlen. Die Mythen verloren ihre
normierende Kraft. Die Regeln menschlichen Zusammenlebens, die Moral, muf3-

160



Miissen wir das Fernseben fiirchten?

ten neu gegriindet werden — im Rekurs auf die eigene Verantwortung und das
eigene Nachdenken. Die sokratischen Dialoge lassen spiiren, welche Verwirrung
mit dieser Entwicklung ausgeldst wurde. Auch Plato dufiert im Phaidros grofie
Bedenken gegen die schriftliche Fixierung von Gedanken: ,Jede Rede, wenn sie
nur einmal geschrieben, treibt sich allerorts umher, gleicherweise bei denen, die sie
verstehen, wie auch bei denen, fiir die sie nicht pafit, und sie selber weif} nicht, zu
wem sie reden soll, zu wem nicht.“

Im Gefolge der Schriftlichkeit wurde eine epochale Orientierungskrise ausge-
l6st, weil eingebahnte Verhiltnisse dadurch in Frage gestellt und zerstrt wurden.
Der Weg des Buchs in die Gesellschaft ist daher, bis ins 19. Jahrhundert hinein, von
Angsten, Vorbehalten und Warnungen begleitet. Er wurde keineswegs nur als
Fortschritt gefeiert.

Motive der Leserkontrolle

In seinem ,,Viterlichen Rat fiir meine Tochter® schrieb der Pidagoge Joachim
Heinrich Campe 1789: ,Man liest zuvorderst viel zu viel, als dafl der iiberladene
Geist das Gelesene gehorig verdauen, in Saft und Kraft verwandeln und auf sich
selbst, auf sein Leben und auf seine Handlungen gehérig anwenden konnte. .. Viel
zu viel, als daf man nicht nach und nach Lust und Fihigkeit zu jeder anderen,
ebenso nétigen, nur nicht ebenso bequemen und reizenden Beschaftigung dariiber
verlieren sollte... Das unmiffige und zwecklose Lesen macht zuvorderst fremd
und gleichgiiltig gegen alles, was keine Beziehung auf Literatur und Biicherideen
hat.“® Und noch 1826 schreibt der letzte Konstanzer Generalvikar Ignaz von
Wessenberg in einer eigenen Kampfschrift: ,In den einzelnen Familien werd’ es
nicht sowohl Gesetz als stillschweigende Ubereinkunft, den Kindern und Dienst-
boten das Lesen keines Romans. . . zu gestatten. Auch der Name Roman werde nie
genannt, um nicht die Liisternheit zu wecken. .. Romanlesen benimmt der Jugend
den Geschmack und die Lust fiir ernstere Studien, und die Friihreife, die dieser
hervorbringt, hemmt die zusitzliche Entwicklung der Krifte, und zerstore die
Fihigkeit, die echten Freuden des Lebens, wie sie fiir jedes Alter bestimmt sind,
mit reinem Sinn zu genieflen.“”

Biicherlesen infiltriert den Alltag mit Gedanken, die das traditionelle Rollenver-
stindnis gefihrden, ja auflésen konnten. So stellt Thomas Miintzer schon in der
Reformationszeit fest: ,Da werden denn die armen, dirftigen Leut’ also noch
betrogen, daf} es keine Zunge genug erzihlen mag. Mit allen Worten und Werken
machen die Schriftgelehrten es ja also, daf} der arme Mann nicht lesen lerne vor
Bekiimmernis der Nahrung. Und sie predigen unverschimt, der arme Mann soll
sich von dem Tyrannen lassen schinden und schaben. Wann will er denn lernen, die
Schrift lesen? Ja, lieber Thomas, du schwirmest! Die Schriftgelehrten sollen schéne

12 Stimmen 205, 3 161



Ludwig Muth

Biicher lesen und die Bauern sollen ihnen zuhéren, denn der Glaube kommt
durch’s Gehére. Ach ja, da haben sie einen feinen Griff gefunden!®

Im 19. Jahrhundert blicken die hoheren Stinde besorgt auf die lesenden
Dienstboten. Wenn sie erst einmal in ihrer Phantasie die Rolle ihrer Herrschaft
durchgespielt haben, dann kdnnten sie eines Tages auch ihre Privilegien begehren.
Das war nicht falsch gedacht. Das entscheidende Motiv der Arbeiterbildungsbewe-
gung war es spiter, mit Hilfe des Lesens in die biirgerliche Welt einzudringen:
Wissen ist Macht. Diese Uberzeugung hat eine Elite von ,,Proletariern, trotz ihrer
erdriickenden’ Arbeitslast, zu Lesern und Buchbesitzern werden lassen. !

Das Buch ist auf dem Weg in die Gesellschaft nicht nur als eine kulturelle,
sondern auch als eine politische Bedrohung empfunden worden. Seine Geschichte
ist darum auch eine Geschichte der Zensur.

Wenn man schon das Lesen selbst nicht verhindern konnte, dann sollte
wenigstens nur das gelesen werden, was ins System pafite. Augustus verhinderte
die Verbreitung der Jugenddichtung Julius Cisars durch eine kurze Anweisung an
den Staatsbibliothekar. Domitian begniigte sich nicht damit, den unbequemen
Hermogenes von Tarsos, den Alteren, hinrichten zu lassen, er zerstdrte auch die
Schreibwerkstatt, indem er die Abschreiber ans Kreuz schlagen lieff. Biicherver-
brennungen sind iibrigens nicht nur aus der abendlindischen Antike bekannt,
sondern auch aus dem Reich der Mitte. 213 vor Christus versuchte ein chinesischer
Kaiser, die Ideen des Konfuzius durch die Verbrennung seiner Biicher auszu-
rotten.

Die Erfindung Gutenbergs stellte die Zensur vor neue Probleme. Durch die
rasche Vervielfiltigung war es nicht mehr méglich, die unerwiinschte Lektiire
durch die Vernichtung aller Ausgaben zu verhindern. So wurde das System der
Leserlenkung erfunden, der sogenannte Index librorum prohibitorum. Der katho-
lischen Kirche gebiihrt der unriihmliche Ruhm des Erfinders. Sie hat dieses lingst
unwirksam gewordene Instrument der Leserlenkung erst in den Tagen des Zweiten
Vatikanischen Konzils zu Grabe getragen. Aber es gibt heute noch totalitire
Systeme, die nichts mehr fiirchten als den freien Zugang zur Literatur und
dementsprechend iiber ausgekliigelte Praktiken der Lektiireverhinderung ver-
fugen.

Lesekultur und Ichkultur

Aus diesen Widerstinden und Aggressionen lifit sich positiv ableiten, was das
neue Medium Buch in seiner Zeit bewirkt hat: Es fiihrte seiner Tendenz nach vom
geschlossenen zum offenen Weltbild, offen nicht nur zu den riumlichen Nachbarn
hin, sondern auch in die Zeit hinein. Es brachte wenigstens einer Elite die Chance,
sich der Auflenlenkung zu entziehen und in einem betrichtlichen Umfang

162



Miissen wir das Fernseben fiirchten?

Selbstbestimmung zu gewinnen. Der Biicherleser brauchte nicht mehr ungepriift
zu tibernehmen, was Autorititen ihm iiberlieferten. Er konnte Meinungen verglei-
chen und war zu einem eigenen Urteil, zu einer personlichen Entscheidung
herausgefordert.

Das entband in der Wissenschaft eine ungeheure Innovationskraft. Medizin
wurde nicht mehr allein nach dem Handbuch des Galen betrieben, Philosophie
nicht mehr allein als Auslegung des Aristoteles oder des Plato. Die Ausbreitung des
Buchs brachte eine kraftige Ausweitung des politischen Interesses. Die Regieren-
den konnten sich nicht mehr damit begniigen, Maffnahmen anzuordnen. Sie
muflten sie auch argumentativ vertreten. Die neuzeitliche Demokratie ist ein Kind
der Lesekultur. Entscheidend wurde das religiose Leben betroffen. Andere
Glaubensiiberzeugungen drangen in den Glauben der Kindheit ein, stellten in
Frage, l6sten Krisen aus und konnten zur Abkehr von der angestammten Kirche
filhren. Dem Kiinstler wurde eine neue Freiheit geschenkt. Er lernte aus der
iiberlieferten Formensprache auszubrechen, indem er Elemente aus anderen
Kulturen kennenlernte und sie in seine eigene Gestaltung einbezog, weil sie besser
ausdriickten, was er sagen wollte.

Uberall trat an die Stelle des Prizeptors das Ich als entscheidende Instanz. Wen
wundert es, dafl sich ein Zusammenhang zwischen Personlichkeitsstirke und
Leseverhalten demoskopisch nachweisen 1afit? Personlichkeitsstirke ist kenn-
zeichnend fiir Menschen, die Ausstrahlungskraft besitzen, die man gern um Rat
fragt, die auf Neues aus sind, zu Experimenten bereit, sicher im Urteil, ausdauernd
im Handeln. Im demoskopischen Test kann man anhand von Selbstaussagen das
Maf solcher Souverinitit bestimmen und danach die Bevolkerung in Gruppen mit
unterschiedlicher Personlichkeitsauspragung einteilen.

Bei einem Fiinftel etwa ist die Personlichkeit besonders stark ausgeprigt, bei
einem anderen Fiinftel besonders schwach. Damit hat man zwei Kontrastgruppen
vor sich, die aber keineswegs mit der klassischen Einteilung in Oberschicht und
Unterschicht zusammenfallen. Die Qualifikation nach Personlichkeitsstirke geht
quer durch die Bevolkerung. Jede gesellschaftliche Schicht hat kraftvolle Bezugs-
personen und ichschwache Teilnehmer.

Vergleicht man nun Personen mit grofler Personlichkeitsstirke aus den verschie-
denen Sozialschichten in ihrem Verhalten, dann kommt man zu einer tiberraschen-
den Feststellung. Unabhingig von Schulbildung oder beruflichem Status haben sie
ihnliche Freizeitambitionen. So gehen sie zum Beispiel viel intensiver als Men-
schen mit schwacher Personlichkeitsstruktur mit Biichern um. Dieser Befund ist
mehrfach tiberpriift und bestitigt worden®. Er belegt, dafl Ichkultur und Lesekul-
tur eng zusammenhingen, ohne dafl damit ein direkter Kausalzusammenhang
behauptet werden soll. Die Demoskopie jedenfalls kann nicht ausmachen, ob
Biicherlesen die Personlichkeit stirke oder Personlichkeitsstirke nach Biichern
verlangt, oder ob sich beides wechselseitig bedingt.

2 163



Ludwig Muth

Lego, ergo sum

In der psychologischen Betrachtungsweise wird der Begriindungszusammenhang
schon deutlicher. Ichstirke pragt sich in bestimmten Fihigkeiten deutlich aus, zum
Beispiel: sich geistig etwas aneignen konnen, sich behaupten kénnen, sich Neues
erobern konnen, sich in andere hinein verwandeln kénnen, sich an Vertrautem
festhalten konnen, Entscheidungen fillen konnen, sich dem Absoluten nihern
konnen.

Diesen sieben Auspragungen der Ichstirke kann man sieben Weisen des Lesens
zuordnen: Das lernende Lesen hilft, sich etwas anzueignen. Das informative Lesen
hilft, sich zu behaupten. Das spekulierende Lesen hilft, Neues zu erobern. Das
triumende Lesen hilft, sich in andere verwandeln zu konnen. Das Wiederlesen
hilft, sich an Vertrautem festzuhalten. Das vergleichende Lesen hilft, Entscheidun-
gen zu fillen. Das ergriffene Lesen hilft, das Absolute zu finden.

Das Buch erweist sich, psychologisch betrachtet, als ein Medium, das der
Dynamik des Ich optimal entgegenkommt. Descartes abwandelnd kénnte man
sagen: Lego, ergo sum. Ich lese — also bin ich’.

Dafiir kann man wiederum zahlreiche Aussagen aus autobiographischen Schrif-
ten anfiihren. So schreibt Machiavelli in einem Brief: ,Wenn der Tag mit nichtigen
und schmutzigen Geschiften voriiber ist“ (ich erginze: Der Tag mit seiner
Selbstentfremdung) ,,und der Abend kommt“ (ich erginze: Der Abend, der mich
mir selbst zuriickgibt), ,dann hiille ich mich in festliche Gewinder, nehme die
Alten zur Hand und nihre mich mit dieser Speise, die fiir mich geschaffen ist.“!
Aus ganz anderem Milieu berichtet die Arbeiterin Adelheid Popp von ihrer
Lektiire: ,Die Wirkung war unbeschreiblich, ich schlief nicht; wie Schuppen war
es mir vor den Augen gefallen und ich griibelte iiber das Geschehene nach. Ich kam
aus dem Zustand der Erregung nicht heraus, und alles in mir dringte nach
Betitigung. Ich konnte das Gelesene unmoglich fir mich behalten. Die Worte
dringten sich férmlich auf die Lippen, wie ich reden wollte.“!! Machiavelli: Die
starke Personlichkeit verlangt nach Lektiire. Adelheid Popp: Die Lektiire formt zu
einer starken, veranderungsbereiten Personlichkeit.

Aus welchem Blickwinkel man auch den Umgang mit Biichern betrachtet —
kulturgeschichtlich, biographisch, soziologisch oder psychologisch —, immer
wieder taucht dahinter das Streben nach Unabhingigkeit, nach Selbstbestimmung,
nach Kreativitit auf, dort jedenfalls, wo Biicherlesen ernsthaft und intensiv
betrieben wird. Verteidigung von Lesekultur heifit also nicht, einer elitiren
Kulturpolitik das Wort reden oder gar die Geschifte des Buchhandels betreiben.
Verteidigung der Lesekultur heifit vielmehr, eine Lebensqualitat zu schiitzen, die
durch das Medium Buch gestiitzt oder gar entwickelt wird. Ist diese Lebensqualitit
durch das neue michtige Medium Fernsehen in Gefahr?

164



Miissen wir das Fernsehen fiirchten?

Vom Buchstaben- zum Bildzeitalter

Neue Medien verindern Umwelt und Innenwelt, wenn sie in einer Gesellschaft
zum Leitmedium werden. Das Medium kann daher einer Epoche ihren Namen
geben. Man spricht mit Recht von einem schreibenden und lesenden Zeitalter, fir
die letzten 500 Jahre vom Gutenberg-Zeitalter, auch wenn die Fihigkeit zu
chiffrieren und zu dechiffrieren nur von einem Teil der Bevolkerung vollkommen
beherrscht und genutzt wird und — selbstverstindlich — dltere Kommunikationsfor-
men daneben weiterbestehen.

Heute stehen wir an der Schwelle eines Zeitalters, in dem der Buchstabe seine
Vorherrschaft, seine Leitfunktion abzugeben scheint. Abzugeben an wen?

Franz Schnabel spricht vom Bildzeitalter. Damit wird die Verinderung deutli-
cher charakterisiert als durch die Bezeichnung ,elektronisches Zeitalter; denn die
Elektronik bezeichnet nur den Wechsel des Ubertragungsweges, der fiir sich allein
genommen das Gutenberg-Zeitalter nicht in Frage stellt. Man kann sich das
papierlose Buch, das projizierte, das ,geleuchtete® Buch durchaus als Regelfall
vorstellen. Informationen findet man dann nicht mehr zwischen Buchdeckeln,
sondern auf Filmen und Bildschirmen. Doch ist einem damit der ,Umweg® tiber
die Schriftzeichen nicht erspart, wenn man den Inhalt der Botschaft erfassen will.

Das Fernsehen dagegen tritt mit dem Anspruch einer neuen Unmittelbarkeit auf.
Der Benutzer bekommt das Gefiihl totaler Nachbarschaft. Mithelos und direkt ist
er tiberall dabei, wo etwas Interessantes passiert, mit Aug’ #nd Ohr: Wahlkampf,
Weltrekord, Karajan-Premiere, Umweltkatastrophe — die Welt wird zu einem
Theaterstiick, das in dramatisch geschickter Raffung die Hohepunkte eines Tages
zu Gesicht bringt. Mehrere Vorstellungen dieser Art laufen nebeneinander her.
Man kann bequem von einer Bithne zur anderen Bithne wechseln.

Vorstellung ist fiir den Leser ein aktives Wort. Er mufl sich, von der Buchstaben-
folge inspiriert, etwas vorstellen. Fiir den Fernsehzuschauer ist Vorstellung ein
passives Wort: Es wird ihm ein Geschehen moglichst interessant vorgestellt.
Waihrend der Leser seine innere Vorstellung selber inszeniert, wie der Musiker fiir
sich selbst die Notenschrift in Klinge verwandelt, wird die Vorstellung des
Fernsehzuschauers von einem gewaltigen Veranstaltungsapparat, der freilich fur
den einzelnen nicht sichtbar wird, in Gang gesetzt.

Wihrend die Geschichte des Lesens ein Emanzipationsvorgang war, der die
Abldsung von iibermichtigen Autorititen gefordert hat, tendiert das Fernsehen —
gewifd nicht nach dem Willen seiner Redakteure, aber von seiner Struktur her — zu
einer neuen, schwer durchschaubaren Abhangigkeit. Wihrend der Leser, wenig-
stens in einem liberalen Staat, sich jeden Gegenstand zu jeder Zeit zuginglich
machen kann, bekommt der Fernsehzuschauer nur zu Gesicht, was ihm gezeigt
wird und was {iberhaupt gezeigt werden kann. Gegeniiber dem Leser nimmt der
Fernsehzuschauer, meist unreflektiert, zwei Restriktionen in Kauf: Er verliert

165



Ludwig Muth

seine Programmhoheit an einen anonymen Apparat und er akzeptiert, daf} dieser
Apparat die Wirklichkeit nur insoweit vermittelt, als sie sich von Kameras
einfangen 1afit.

Verinderungen im Gefolge des Fernsehens

Wie sich durch das Fernsehen gesellschaftliche Strukturen verindern, hat Neil
Postman am politischen Leben der USA gezeigt. Er erinnert daran, ,daf} die
Verfassung der Vereinigten Staaten zu einer Zeit entworfen worden war, als die
meisten freien Biirger am Staatswesen tiber Flugschriften, iiber Zeitungen oder das
gesprochene Wort Anteil nahmen“'?. Schon Alexis Tocqueville hat festgestellt, daf
die Politik Amerikas die Politik des gedruckten Wortes war.

An die Stelle des rationalen Arguments tritt heute mehr und mehr die politische
Show. Nicht mehr das Argument, sondern das Image entscheidet. ,Fernsehen ist
eine Riesenmaschine der Desinformation, weil es in Bildern sprechen mufi, nicht in
Worten, und weil das Publikum damit notwendigerweise von jeder ernsthaften
Auseinandersetzung mit Ideen abgehalten wird.“!* Nicht von ungefihr konnte
sich bei der letzten Prisidentschaftswahl ein Politiker durchsetzen, der auch tiber
die Ausdrucksmittel eines Schauspielers verfiigt.

Hinter dem Fernsehen als Informationsmedium ist noch ein anderes Fragezei-
chen zu setzen. Man hat Zeitungsleser beobachtet und aufgrund der Augenbewe-
gungen festgestellt, dafl sie nach jeder Informationsaufnahme eine kurze Zeit
innehalten. Das ist der Augenblick des Urteilens und des Einordnens. Die
Nachrichtensendungen im Fernsehen sind pausenlos. Sie lassen keinen Querge-
danken zu, sie erziehen vielmehr zum unkritischen Nachrichtenkonsum. Diesen
distanzlosen Aktualitatenschlucker hatten die Verfassungsviter sicher nicht im
Sinn, als sie die Informationsfreiheit als Lebensprinzip einer Demokratie im
Grundgesetz verankert haben. Verfassungsideal und Verfassungswirklichkeit drif-
ten auch bei uns kraftig auseinander.

Literatur — um ein anderes Beispiel herauszugreifen — kann im Fernsehen nur als
Auffiihrung stattfinden. Denkwiirdige Inszenierungen werden auf diese Weise
einem Millionenpublikum zuganglich. Das ist dankenswert. Aber zu den Errun-
genschaften des Gutenberg-Zeitalters gehort die Férderung der Prosa, die einen in
den Text vertieften einsamen Leser voraussetzt. Dieser ganze Kunstkontinent ist
dem neuen Medium seiner Struktur nach nicht zuginglich. Die Krifte, die der
einzelne Leser im Umgang mit dem Buch mobilisieren mufl — man denke an
Durchhaltevermogen, Konzentration, Phantasie, Abstraktionskraft — sind vor
dem Bildschirm nicht gefragt. Hinter dem Massenmedium Fernsehen steckt ein
anderes Menschenbild als hinter dem Individualmedium Buch. Das ist der Kern der
Befiirchtung.

166



Miissen wir das Fernseben fiirchten?

Sieht man die Medien, mit denen man tiglich umgeht, als ein Bewuftseinstrai-
ning an, dann leuchtet ein, dafl das Gutenberg-Zeitalter, wenn auch nur bei einer
Elite, Souverinitit entwickelt hat. Wie entwickelt sich die Struktur des Menschen,
dem das Fernsehen alles schier miihelos serviert? Wird dieser Mensch noch
Personlichkeitsstirke, Kreativitit, Urteilsvermogen, Denkbereitschaft, Selbstver-
wirklichung in sich entwickeln? Die ,Trainingszeiten pro Woche“ sind uns
bekannt: drei Stunden Biicherlesen gegen 12 Stunden Fernsehen'*. Die autonome
Kommunikationsform ist der heteronomen Kommunikationsform schon jetzt um
das Vierfache unterlegen. In den USA, die unserer zivilisatorischen Entwicklung
meist 10 bis 15 Jahre voraus sind, hat sich das Verhiltnis zu Lasten des Lesens noch
einmal erheblich verschlechtert. Es ist schwer vorstellbar, daff das ohne Riickwir-
kungen auf die Ichkultur bleibt.

Wer fiirchtet sich eigentlich?

Miissen wir das Fernsehen fiirchten? Die Antwort auf diese Frage ist vom
Standort abhingig. Diktaturen, die den konformistischen Biirger im Sinn haben,
entwickeln bezeichnenderweise ein besonders intensives Verhiltnis zu den moder-
nen Bildmedien. Joseph Goebbels, eine Generation spiter, hitte sich sicher nicht
nur als grofler Forderer des Films verstanden, er hitte auch das Fernsehen eng in
sein Propagandakonzept einbezogen, zumal eine Handvoll Sendeanstalten leichter
zu beherrschen sind als eine Vielzahl von Verlagshiusern. Doch muf auch bei uns
das Gerangel um parteipolitischen Einfluff auf die Funkhiuser nachdenklich
machen. Die These vom wahlentscheidenden Einfluf des Fernsehens mag umstrit-
ten sein. Zumindest — das hat Neil Postman gezeigt — verindert das Fernsehen die
Qualitit der politischen Auseinandersetzung, was der demagogisch begabte
Politiker nicht zu befiirchten braucht.

Auch die werbungtreibende Wirtschaft braucht das Fernsehen nicht zu fiirchten.
Auf dem Weg der Werbung von der biederen Bekanntmachung zur raffinierten
Subversion stellt das Fernsehen einen groflen Fortschritt dar. Man muf} in diesem
Zusammenhang auch die verdeckte Werbung im Blick haben. Noch zu Zeiten des
Radios wire es fiir die Hersteller bedeutungslos gewesen, welche Schuhe Boris
Becker tragt oder welche Schlager er in die Luft wirbelt. Heute beeinflufit der
Spitzensportler direkt mit seinen Rekorden den Geschiftsverlauf der Firma, die er
vertritt, und kassiert Unsummen dafiir.

Heftige Befiirchtungen werden von den Buchhindlern geiufert, obwohl man
die Wohltat der ausgestrahlten Serien geschiftlich zu schitzen und zu nutzen weifl.
Die besonders Angstlichen sollte man an die Entwicklung auf dem Gebiet der
Briefkultur erinnern. Das 18. und das beginnende 19. Jahrhundert gelten auch als
korrespondierendes Zeitalter. Den Briefen vertraute man nicht nur Herzensange-

167



Ludwig Muth

legenheiten an, sondern auch neue wissenschaftliche Erkenntnisse. Korrespondie-
rende Mitglieder korrespondierten wirklich mit der gelehrten Gesellschaft, der sie
angehorten. Diese Kunst des Briefschreibens ist weitgehend verlorengegangen,
ohne daff dies das Postaufkommen negativ beeinflufit hat. Im Gegenteil: Je
flichtiger die Korrespondenz, desto hoher die Flut der Briefe, wie statistische
Aufzeichnungen beweisen'”. Es kann also durchaus sein, dafl ein Verlust an
Lesekultur sich positiv auswirkt, indem man mehr Papier verbraucht, um dem
ungetibten Kurztextleser das Notwendige beizubringen.

Mussen schliefflich die Kirchen das Fernsehen fiirchten? Die katholische Kirche,
die der Ausbreitung des Gutenberg-Zeitalters tiber Jahrhunderte hinweg mit
institutionalisiertem Mifitrauen begegnete, schloff mit den neuen Medien iiberra-
schend schnell Frieden. Vor den laufenden Kameras wurde das Zweite Vatikani-
sche Konzil zum Weltereignis, wurde der reisende Papst zu einem Faktor der
Weltpolitik. Unter Theologen macht sogar das frohgemute Konzept einer ,elek-
tronischen Verkiindigung® die Runde. Zu denken gibt freilich die eigenartige
Folgelosigkeit religioser Fernsehsendungen, ob es sich dabei um das Wort zum
Sonntag oder um eine prunkvolle Papstmesse handelt. ‘Besinnung, Bewufit-
seinswandel, Umkehr werden dadurch offensichtlich nicht ausgelést. Genau
darum aber geht es in der christlichen Botschaft. Eine Kette der Bekehrungen, die
durch Lektiire ausgelost wurde, zieht sich durch die Geschichte des Christentums
von Aurelius Augustinus bis zu Edith Stein. Noch ist nicht bekannt, daff jemand
durch das Fernsehen zu seinem Gott gefunden hitte.

So gibt es vielleicht doch Grund zu Befiirchtungen —fiir Theologen, die nicht nur
in Reichweite denken, fiir Buchhandler, die ihre Erfolge nicht nur nach Umsatz
pro Quadratmeter messen, fiir Anhinger der freien Marktwirtschaft, fiir die das
Bekenntnis zum fairen Wettbewerb kein Lippenbekenntnis ist, fiir Politiker, die
nicht nur in Sonntagsreden den miindigen Biirger beschwéren, fiir alle, die die
durch die Lesekultur bestdtigten und geforderten Personlichkeitswerte fiir einen
humanitiren Fortschritt halten. Was konnen sie tun? GegenbewufStsein schaffen!

Ziele einer interdisziplindren Anthropologie des Lesens

Auf leisen Sohlen kommt die Bewufitseinsrevolution des Fernsehzeitalters
daher. Der Teilnehmer merkt gar nicht, wie er zur Anpassung erzogen wird, ja es
bereitet ihm sogar Vergniigen, seine Gehirntitigkeit zu entlasten. Schon aus diesem
Grund besteht zur ,,Verbannung des Fernsehens“, wie Neil Postman sie fordert,
keine Chance. Aussichtsreich diirfte es sein, einen Korridor der Lesekultur
offenzuhalten, dafir zu sorgen, dafl moglichst viele Fernsehzuschauer Leser
bleiben und auf diese Weise anfgeklirte Fernsehzuschauer werden.

Dazu bedarf es einer Neubegriindung der Lesekultur, denn die biirgerlichen

168



Miissen wir das Fernseben fiirchten?

Motivationen, die den Umgang mit Biichern zur schlichten Selbstverstindlichkeit
machten, sind zerfallen. Die Frage, warum einer die Miihe des Lesens auf sich
nehmen soll — in einer Zeit, in der es doch gentigend anspruchslose Kommunika-
tionsmoglichkeiten gibt -, muff neu beantwortet werden. Den grundlegenden
Beitrag dazu kann eine interdisziplindre Anthropologie des Buchs leisten.

Es beginnen sich Wissenschaften fiir das Lesen zu interessieren, bei denen man
dieses Thema zunichst nicht vermutet. So gibt es inzwischen eine voll ausgebaute
Soziologie des Lesens, die international auf einer Fiille empirischer Recherchen
aufbauen kann. In einer ersten Zwischenbilanz sah Walter Riiegg ,Lesen als
Bedingung humaner Existenz in einer offenen Gesellschaft“!¢.

Verschiedene Schulen der Psychologie haben sich des Themas angenommen.
Wegweisendes haben die Logotherapeuten Viktor E. Frankl und Elisabeth Lukas
dazu gesagt. Wilhelm Salber hat die tiefenpsychologischen Motive des Nichtle-
sens ausgelotet'®. Die neurobiologischen und nachrichtentechnischen Grundlagen
des Lesens sind erforscht worden'®. Gehirnforscher diskutieren auf dem Hinter-
grund der Hemisphirentheorie, was Lesen fur die Entwicklung der Hirnhilfte
bedeutet, die fir das abstrakte und logische Denken zustindig ist.

Kunsthistoriker entdecken den Lesenden als ein aufschlufireiches Bildmotiv vom
Spitmittelalter bis zum Expressionismus. Das Gutenberg-Zeitalter, gespiegelt in
Gemilden und Plastiken, konnte sogar Thema einer groflen Ausstellung werden.
Theologen besinnen sich darauf, dafl es nicht nur ein auserwihltes Volk, sondern,
heilsgeschichtlich betrachtet, auch ein auserwihltes Medium gibt. Die hier ange-
zettelte Theologie des Lesens schlagt eine Briicke zu den Religionswissenschaften.
In jeder Hochreligion wurde die Botschaft heiligen Biichern anvertraut, hatten die
Vorleser priesterliche Funktionen®.

Eine interdisziplinire Anthropologie des Lesens hitte die Aufgabe, solche
Ansatzpunkte zusammenzudenken und miteinander zu verkniipfen, das Buch aus
dem Elfenbeinturm blof} philologischer Betrachtung zu befreien und es in seiner
Bedeutung fiir die Menschwerdung des Menschen zu wiirdigen. Wire das nicht
wichtiger, als Millionen zu investieren in ein museales Haus der Geschichte?

Eine solche Aufgabenstellung verlifit den Boden der Wissenschaftlichkeit nicht.
Das soll am Schluff am Beispiel der Medizin des Lesens gezeigt werden. Sie zielt ab
auf die Wiederentdeckung des Lesens als Heilkraft, eine uralte Erkenntnis, die
schon tiber den Giebeln pharaonischer Bibliotheken stand: ,Heilstitte der See-
le“?!. Gegen diese sogenannte Bibliotherapie wenden sich Literaten und Schulme-
diziner. Literaten protestieren gegen die Funktionalisierung der Literatur. Die
durchweg somatisch orientierten Schulmediziner fragen spéttisch, ob man denn
Magengeschwiire oder Armbriiche durch Auflegen eines Buches heilen soll.

Wenn Krankheit nicht als ein Reparaturfall betrachtet wird, sondern in psycho-
somatischer, in ganzheitlicher Sicht, dann macht es einen guten Sinn, den Willen
zur Gesundung auch durch Lektiire zu férdern. Man kann die Heilerfolge der

169



Ludwig Muth

Bibliotherapie am Krankenbett beobachten, man kann sie durch Bildung von
Kontrollgruppen sogar in einem gewissen Umfang messen. In den USA, wo
Bibliotherapie seit mehr als 100 Jahren methodisch betrieben wird, gehort der
Bibliotherapeut in jeder guten Klinik zum Behandlungsteam. Bei uns muf
iberhaupt erst einmal die Idee vertreten werden. Darum ist es iiberaus dankens-
wert, dafl sich an der Universititsklinik Freiburg einige Mediziner bereit erklirt
haben, einen bibliotherapeutischen Versuch wissenschaftlich zu begleiten.

Uns interessiert die Heilkraft des Lesens als ein Zeichen dafiir, wie stark das
Medium Buch in die Biographie eingreift und die Existenz verindern kann. Es ist
also kein beliebiges Medium, auf das man zur Not auch verzichten kénnte, sondern
es markiert in der Entwicklung des einzelnen und in der nationalen Geschichte eine
neue Lebensqualitit. ,Sicherlich wird niemand daran zweifeln®, schreibt George
Gallup, ,dafl das Interesse an guten Biichern der sicherste Mafistab fiir das
intellektuelle und kulturelle Niveau eines Menschen oder einer Nation ist.“? Franz
Schnabel folgert: ,Es ist eine Lebensfrage fiir uns alle und nicht nur fiir Autoren
und Buchhindler, ob das gelingt, diesem Absinken der literarischen Kultur,
diesem Abfall der abendlindischen Gesellschaft vom Buch Einhalt zu gebieten, “?*

Es genligt also nicht, das Fernsehen zu furchten. Wir miissen vielmehr bewuf3t
machen, welche Werte auf dem Spiel stehen, wenn der Leser — Leitfigur einer
groflen Epoche — an den Rand der Gesellschaft gedringt wird. Welche Gestalt hat
die Humanitit der Zukunft? Das ist hier die Frage.

ANMERKUNGEN

' EF. Schnabel, Der Buchhandel und der geistige Aufstieg der abendlindischen Vélker, in: Der Katholizismus in
Deutschland (Freiburg 1951) 319. 2 Ebd.

* Allensbacher Jahrbuch der Demoskopie 1978-1983 (Miinchen 1983) 571.

* Archiv fiir Soziologie und Wirtschaftsfragen des Buchhandels LXII, W 2169.

® Buchmarktforschung 1981: Dem Leser auf der Spur, in: Borsenblatt, 6. 11. 1981, 2875.

‘I.H Campe, Viterlicher Rat fiir meine Tochter (Braunschweig 1789) 57ff.

7 L. v. Wessenberg, Uber den sittlichen Einfluff der Romane (Konstanz 1826) 761f.

¥ Lese-Verhalten und Persénlichkeitsstirke. Neue Erkenntnisse zur Sozialpsychologie des Lesens, in: Archiv fiir
Soziologie und Wirtschaftsfragen des Buchhandels, LVII. Borsenblatt, 8. 6. 1984.

? Dazu: L. Muth, Lesen, damit Leben gelingt (Heidelberg 1986) 174f. ' Zit. n. Schnabel, a. a. ©. 305.

"' Zit. n. E. Leonhard-Schmid, Zur Bewufitseinsbildung der frithen Sozialdemokratie (Frankfurt 1982) 103.

2 N. Postman, Das Paradox det Informationsfreiheit, in: Der Mensch und das Buch (Herderbiicherei-Initiative 61)
42, 3 Ebd. 57. ' Allensbacher Jahrbuch der Demoskopie 1978-1983, a.a.0. 538.

!> G. Steinhausen, Geschichte des deutschen Briefs (Berlin 1891).

'® W. Riiegg, in: Lesen und Leben (Frankfurt 1975) 173 ff.

7 E. Lukas, Das Buch als Freund, in: Psychologische Seelsorge (Herderbiicherei 1180).

'8 W. Salber, L. Salber, Motivationen des Lesens und Nicht(mehr)lesens, in: Lesen und Leben, a. a. Q. 115£f.

¥ O. ]. Griisser, Neurobiologische und nachrichtentechnische Grundlagen des Lesens, ebd. 361f.

*® Dazu: Offenbarung durch Biicher? Impulse zu einer Theologie des Lesens, hrsg. v. W. Seidel (Freiburg 1987) bes.
23ff. *! Dazu: Heilkraft des Lesens. Beobachtungen und Erfahrungen (Freiburg 1982).

2 G. Gallup, Die Mobilisierung der Intelligenz (Diisseldorf 1965) 57. * Schnabel, a. a. O. 320.

170



