Jacob Kremer

Mythos, Wissenschaft und Bibel

Kaum ein Buch hat mich in letzter Zeit so fasziniert und zum kritischen
Weiterdenken angeregt wie ,Die Wahrheit des Mythos“ des Kieler Philosophen
Kurt Hiibner (Miinchen 1985), der vor einigen Jahren eine ,Kritik der wissen-
schaftlichen Vernunft® (Freiburg *1979) veréffentlichte. Ausgehend von heute oft
verdringten dichterisch-mythischen Erfahrungen der Welt, wie sie das Werk
Hélderlins prigen, zeigt er zunichst kurz die geschichtlich bedingte Einseitigkeit
der naturwissenschaftlichen Sicht auf. Sehr griindlich untersucht er dann das
Denk- und Erfahrungssystem des griechischen Mythos, um als Folgerung daraus
dessen ,Rationalitit“ darzulegen. Im letzten Teil geht Hiibner schliefllich ausfiihr-
lich auf ,die Gegenwart des Mythischen* in der modernen Malerei, in der
christlichen Religion, in der Politik sowie bei Hélderlin und Richard Wagner ein.
Es ist unmoglich, hier die Fiille an Aussagen und Perspektiven dieses fundierten
Werkes auch nur annihernd wiederzugeben. Vieles ist nicht ganz neu und
unumstritten; doch lenkt Hiibner allein schon durch die Art seiner Darbietung die
Aufmerksamkeit auf sehr wichtige Gesichtspunkte, die heute meist nicht geniigend
beachtet werden. Ohne das Buch im einzelnen zu besprechen — das gilt auch fiir die
grundsidtzliche Bewertung des ,Mythos“ — méchte ich aus der Sicht eines
Bibelwissenschaftlers lediglich einige Randbemerkungen machen, die das Verhilt-
nis Mythos, Wissenschaft und Bibel betreffen, aber nicht darauf beschrinkt sind.

Mythische Sicht der Welt

»>Mythos“ — heute fast zu einem Modewort fiir alles Unerklirliche geworden —
verwendet Hiibner in dem speziellen Sinn, wie er in der Mythosforschung der
letzten Jahrzehnte erhellt wurde: als Bezeichnung fiir die sehr alte Redeweise, die
in Form einer Geschichte Aussagen tiber Ursprung und Beschaffenheit der Welt
macht. Die Eigenart des Mythos erldutert Hiibner an vielen Beispielen aus der
griechischen Antike. In der Epoche vor dem Aufkommen der griechischen
Philosophie, also etwa vor 600 v. Chr., standen die Menschen, wie zum Beispiel
die Schriften Hesiods, Homers und Pindars belegen, der Welt und der Geschichte
anders gegeniiber, als dies spiter der Fall wurde und heute noch iiblich ist. Der
einzelne Mensch empfand sich nicht als ein Subjekt, das fiir sich allein das Leben
bestimmt, sondern erfuhr sich und sein Leben in engster Verkniipfung mit dem



Jacob Kremer

ganzen Menschengeschlecht und mit den Gottern. ,,Schuld wurde darum nicht als
personliche Schuld aufgefafit, sondern als ein ,objektives Ereignis (326; vgl. 851.),
als das Verstricktsein in die Unheilsgeschichte der ganzen Sippe oder Menschheit.
Bei dem, was der einzelne erlebte, unterschied er nicht deutlich zwischen dem, was
er als Subjekt (innerlich/psychisch) erfuhr, und dem, was diese Erfahrung von
auflen (physisch) als Objekt bewirkte'. Deshalb wurde auch ein Traum und das im
Traum Geschaute oft als ebenso real gewertet wie duflere Wahrnehmungen (vgl.
125£.).

Auf die alte Frage nach den Griinden (archai) fiir die Existenz dieser Welt, die
Zustinde in ihr und im Leben des Volkes erhielten die Menschen in der frithen
Antike als Antwort ,,die Geschichten® (Mythen), wie sie ithnen von den Dichtern
und Wahrsagern iiber ,die Gotter” erzihlt wurden. Danach haben diese letztlich
die Stidte gegriindet; sie sind es, die Kriege leiten und Siege verleihen; sie wirkenim
Gewitter und Sturm, bestimmen die Witterung, geben dem einzelnen Menschen
wie auch Tieren und Pflanzen das Leben, ja sind in diesen gegenwirtig immer noch
am Werk; sie fiihren Menschen in der Liebe zusammen und im Streit auseinander,
manifestieren sich in Triumen und Theophanien, rufen Pest, Plagen und Krank-
heiten hervor und rauben schlieflich im Tod das Leben. Als numinose Michte
bestimmen sie demnach alles, was in dieser Welt geschieht. Was von ithnen erzihlt
wird, ist im Kult, aber auch im Alltag prasent. Hibner nennt als Beispiele fir diese
Sicht der Welt in unserer Sprache noch iibliche, aber verblafite Redensarten, so
etwa ,gefliigelte Worte“ (auf Fligeln zu uns gekommene Worte) und , Einflufl
(den Menschen eingeflofite gottliche Kraft; 139). Wenn wir in den Epen Homers
Waorter wie etwa Leben, Liebe, Streit, Krieg, Ruhm lesen, haben sie dort eine ganz
andere Bedeutungsfiille, als wir heute damit verbinden (119£.).

Diese mythische Sicht der Welt und des Lebens begegnet nach Hiibner in den
klassischen Dramen der griechischen Antike wie auch in den kiinstlerischen
Darstellungen nicht mehr in ihrer urspriinglichen Form. Dort wirkt sich seines
Erachtens schon der Anfang der Philosophie mit seiner Frage nach einem logisch
zu denkenden Grund aus. Auflerdem wurden die urspriinglichen Mythen, die oft
in sehr verschiedenartigen, jeweils neu aktualisierten Fassungen erzihlt worden
waren, spiter weiter ausgemalt. (Hiibner bezeichnet darum die Metamorphosen
des Ovid nicht als Mythos, sondern — meines Erachtens mifiverstindlich — als
»Mythologie®.)

Nach Hiibner — dies ist sein Anliegen — liegt den alten Mythen ein rational in sich
geschlossenes, ontologisches System zugrunde (vgl. bes. 184). Darum kommt in
ihnen eine echte Wahrheit zum Ausdruck. Sie sind nicht blofl Erfindungen von
Menschen, sondern hellen auf ihre Weise und in ihrer Sprache ,die Griinde® der
Welt und ihrer Geschichte auf. Sie geben Antwort auf Fragen, die von der
Wissenschaft nicht beantwortet werden kénnen. Hiibner erldutert und belegt dies
nun nicht, wie zu erwarten wire, durch eine Konfrontation des Mythos mit dem

196



Mythos, Wissenschaft und Bibel

Logos der Philosophen. (Er deutet nur kurz an, wie in der griechischen Philoso-
phie noch mythische Strukturen weiterleben: zum Beispiel in der Frage der
Vorsokratiker nach der ,arché®, in der Verankerung des Wirklichen in den Ideen
bei Platon. Hierher gehoren auch die Berufung des Sokrates auf ein ,,daimonion®
und die Aussage des Aristoteles, dafl der Freund des Mythos irgendwie ein
Philosoph ist: Metaph. I, 3.) Statt dessen vergleicht Hiibner die mythische Sicht der
Welt mit der heute durch die Naturwissenschaften gepragten Beurteilung, die nach
Ansicht weiter Kreise dem Mythos angeblich tiberlegen ist. Dabei griindet diese
verbreitete Hoherschitzung des naturwissenschaftlichen Weltbilds, wie Hiibner
betont, wesentlich in den ,zahlreichen Erfahrungen und Erfolgen, die wir der
Wissenschaft verdanken® (47; vgl. 91), nicht aber in ihr selbst.

Der Mythos und die Wissenschaft

Nun wissen die Naturwissenschaftler schon seit Jahren um die Grenzen ihrer
Methoden und Ergebnisse?. Hiibner zeigt diese wissenschaftstheoretisch auf, vor
allem durch den Nachweis, daff sowohl Newton als auch Einstein bei ihren
Untersuchungen letztlich von apriorischen, unbewiesenen und unbeweisbaren
Voraussetzungen ausgingen, die von ihrer geschichtlichen Situation her betrachtet
werden miissen. So wirkte sich auf Newton vor allem die Philosophie von R.
Descartes nachhaltig aus: die Annahme einer verniinftigen Konstruktion der Welt
(entsprechend der Mathematik); die Konstanz der Gesamtsumme der Bewegung
im All gemifl dem unveranderlichen Ratschluffl Gottes; die Unterscheidung
zwischen Res cogitans und Res extensa, die zu einer scharfen Trennung zwischen
Subjekt und Objekt sowie einer ,Entseelung der Natur® fiihrte. Seither werden
Menschen, Tiere und Pflanzen wie ,Sachen® untersucht (typisch dafir ist m. E.,
daf sich erst in der Neuzeit die Rede von ,Tat-sachen® [die Ubersetzung des
englischen ,matter of fact“ = res facti] einbiirgerte); sie werden nach Art einer
»Maschine“ betrachtet. Die Grenze der Naturwissenschaften zeigt sich nach
Hiibner auch darin, daff diese allenfalls Wirkursachen feststellen kénnen, niemals
aber ,,Zwecke® (causae finales). Das unerwartete Zusammentreffen verschiedener
Ursachen kann zwar als méglich aufgezeigt, ein solcher ,Zufall“ aber niemals
naturgesetzlich erklirt werden (100). Wo Naturwissenschaftler, wie etwa in der
Evolutionstheorie, von Zwecken und Zielen einzelner Naturvorginge sprechen,
konnen sie das nur, indem sie ,,Theorien“ aufstellen und diese nach Art von
Hypothesen als Richtschnur ihrer Forschungen beniitzen (961f.).

Wie wenig diese naturwissenschaftliche Sicht der Welt der vollen Wahrheit
entspricht, zeigt Hiibner unter anderem daran, dafl unter dem wachsenden Einflufl
naturwissenschaftlicher Weltbetrachtung sich die moderne Malerei nicht damit
zufrieden gab und die Welt anders darstellte (Impressionismus, Expressionismus,

197



Jacob Kremer

Dadaismus)®. Diese in den weitesten Volksschichten meist unbeachtete Grenze
jeder rein naturwissenschaftlichen Betrachtung der Welt und ihrer Geschichte lifit
sich auch mit dem Hinweis auf die Philosophie Kants erhellen; denn danach ist
unser Erkennen immer an die Denkschemata (Kategorien) gebunden und vermo-
gen wir zwar mit diesen vieles zu erkennen, nicht aber ,,das Ding an sich®; das
heifit, unser Erkennen bleibt immer vordergriindig und vermag daher iiber die
wahren Griinde des Lebens nichts Definitives auszusagen. (Dies wurde bekannt-
lich schon im Mittelalter gesehen und an dem Beispiel ,Rose“ — Name oder Sache —
diskutiert). Der Naturwissenschaftler kann daher iiber die Urgriinde der Welt,
tber die Herkunft des Lebens, besonders auch des Bosen in der Welt, und tiber das
Ziel allen Lebens nichts aussagen. Seine Sicht der Welt ist darum letztlich
oberflichlich, so tief auch seine Forschungen in das Universum eindringen und so
groflartig die Leistungen sind, die dadurch erzielt werden (etwa die Weltraumfahrt
und die Herztransplantation).

Nun stoflen wir in den letzten Jahren haufig und brutal auf die Grenzen und
Gefahren der Naturwissenschaften: Wozu hat diese angebliche Beherrschung der
Natur gefithrt und wird sie fihren? Racht sich hier nicht, daff in der Ausbildung an
den Universitaten und technischen Hochschulen fast nur von einer vordergriindi-
gen Weltsicht ausgegangen wurde? Was Wissenschaftler und Politiker heute
versuchen, kann daher nur zu oft als ,verzweifelte kurzsichtige Hybris“ bezeich-
net werden®. Viele streben deshalb seit einigen Jahren eine vollig neue Sicht der
Welt an und halten Ausschau nach alternativen Zugingen zur Wirklichkeit, etwa
unter Hinwendung zu stlichen Religionen oder zum Glauben primitiver Volker®.
Zu solchen Befiirwortern von ,Postmoderne” und ,New Age“ zihlt Hibner
nicht. Er fordert auch keine einfache Riickkehr zum Mythos der Antike, wohl aber
eine ,sachliche Auseinandersetzung mit ihm“ (414). Zu einer solchen sind vor
allem die Vertreter der Religionen aufgerufen; denn ,der aus der Antike stammen-
de Begriff des Mythos ist mit dem antiken Begriff des Gottlichen unlésbar
verkniipft“®. Darum verdienen die diesbeziiglich von Hiibner selbst in Auseinan-
dersetzung mit Rudolf Bultmann vorgetragenen Uberlegungen besondere Beach-
tung, mogen sie aus der Sicht eines katholischen Neutestamentlers auch hochst
unbefriedigend sein.

Der Mythos und die Bibel

1. Wer die antiken Mythen studiert, entdeckt dort viele Beriithrungspunkte mit
Aussagen der Bibel. Vieles, was Hiibner als charakteristisch fiir den Mythos
anfiihre, trifft auch auf die Sprache der Bibel zu: das unbefangene Reden tiber das
Auftreten Gottes bzw. seiner Boten in dieser Welt; die Riickfithrung der Riesen auf
das sich Einlassen der Gottersohne mit den Menschentochtern; die Auffassung von

198



Mythos, Wissenschaft und Bibel

der Verstrickung ganzer Sippen oder gar der gesamten Menschheit in eine Siinde
der Stammeltern; die Erzahlungen iiber die Geburt des Sohnes Gottes von einer
Jungfrau; die von der heutigen Sprache abweichende Bedeutungsfiille vieler
Worter (wie , Tod“, ,Krankheit“, ,Leben®, ,Krieg“).

Wie viele wissen, hat der Theologe Rudolf Bultmann daraus gefolgert, die
angeblich weithin vom Mythos geprigte Bibel miisse ,,entmythologisiert“ werden.
Damit meinte er nicht (wie David Friedrich Srauf}) eine Streichung der diesbeziigli-
chen Texte, sondern ihre Interpretation, die er unter Berufung auf die Philosophie
Heideggers in der Form der existentialen Interpretation dargeboten hat. Bultmann
ist deswegen hart angegriffen worden, vor allem wegen der Art und Weise, wie er
die Entmythologisierung durchfthrte (die Verkiindigung der Auferstehung Jesu
etwa zeige blof§ die Bedeutung des Todes Jesu fiir uns an). Von anderen wurde ihm
hingegen vorgeworfen, er sei nicht konsequent; denn wenn er noch von ,Gott“
spreche und zum Glauben an das Kerygma als ,, Wort Gottes“ aufrufe, sei dies ,ein
mythologischer Rest“. Im Unterschied zu der konkreten Durchfithrung ist das
Anliegen Bultmanns — innerhalb bestimmter Grenzen — sicher berechtigt und wird
darum im Prinzip von den meisten Theologen gutgeheiflen. Neuerdings wird
lediglich gefragt, ob nicht jede ,Entmythologisierung® in Form einer Interpreta-
tion letztlich die biblische Aussage verfehle, da sich thre mythische Bildersprache
nicht einfach durch rationale Erklirungen ersetzen lasse, ohne die urspriingliche
Aussage zu verkiirzen’. Hiibner steht dem Programm der ,, Entmythologisierung®
leider ganz ablehnend gegeniiber, meines Erachtens allerdings zu Unrecht, wie eine
nihere Untersuchung zeigt.

2. Bei einem Vergleich mit dem antiken Mythos zahlt Hiibner als Eigentiimlich-
keiten der christlichen Religion folgende Punkte auf: (1) Monotheismus; (2)
historische Fundierung; (3) Anleitung zur Lebensfiihrung; (4) Aussagen iiber
Wunder und Auferstehung Jesu (344). Dazu ist im einzelnen folgendes anzu-
merken.

(1) In der Tat sind die Mythen in polytheistischen und polydidmonistischen
Religionen zu Hause, ganz in Widerspruch zu dem Eifern der Propheten Israels fiir
Jahwe als den alleinigen Schopfer von Himmel und Erde; sie stehen auch in
Widerspruch zu der christlichen Verkiindigung, die unbeschadet der Lehre von der
Gottessohnschaft Jesu immer den Monotheismus betont hat, mag es auch nicht
immer leicht gewesen sein, das Geheimnis der Dreieinigkeit Gottes vor Mifldeu-
tungen zu bewahren. In der Fachexegese wird diesbeziiglich seit Jahren schon
zwischen Mythos und mythischer Redeweise unterschieden. In dem Schépfungs-
bericht klingt die Art und Weise, wie Gott nach Art eines menschlichen Baumei-
sters die Welt in sechs Tagen erschafft, tatsichlich ,mythisch“. Bei ndherer
Betrachtung aber zeigt sich, wie in dieser mythischen Darlegung letztlich ganz
Unmythisches gesagt wird, zum Beispiel die Charakterisierung der damals oft als
gottliche Wesen verehrten Himmelskorper Sonne und Mond als ,das grofiere

199



Jacob Kremer

Licht® und ,das kleinere Licht®, die Gott erst am vierten Tag erschafft (,forma
mythica antimythica dicuntur®). Auf die Unterscheidung zwischen Mythos und
mythischer Sprache ist unten noch niher einzugehen.

(2) Von allen antiken und sonstigen Mythen unterscheidet sich die Bibel dadurch
_ darin ist Hubner wohl zuzustimmen —, daf} sie ithre wesentlichen Aussagen an die
Geschichte bindet. Sie erzihlt nicht, was immer war und immer noch ist, und
schreibt auch nicht: ,Dies nun geschah niemals, ist aber immer® (so Sallust iiber
das, was im Attiskult begangen wird)®. Vielmehr verkiindet sie, was in dieser Welt
und zu einer bestimmten Zeit geschehen ist. (Diesen Unterschied vernachlissigt
Eugen Drewermann in seiner unkritischen Heranziehung alter Mythen zu einer
dadurch sehr fragwiirdigen tiefenpsychologischen Auslegung der Bibel’.) Im
Alten Testament zeigen das die engen Verkniipfungen mit der politischen Ge-
schichte und im Neuen Testament die Bindung des Auftretens, Sterbens und
Auferstehens Jesu an die Epoche der Kaiser Augustus und Tiberius. Dem steht
nicht entgegen, daf iiber diese historischen Vorginge oft in mythischer Sprache
geschrieben wird (zum Beispiel Gesetzgebung am Sinai; Herkunft und Versuchung
Jesu; Erscheinungsweise des Auferstandenen).

(3) Eng damit verkniipft ist der dritte Unterschied, den Hiibner anfiihrt: Die
Bibel will nicht eine Weltdeutung bieten, sondern zu einem Leben aus dem
Glauben als Antwort auf Gottes Handeln und Sprechen aufrufen. Tatsichlich
dienen zum Beispiel die biblischen Schopfungsberichte, selbst die Patriarchen- und
Exodusgeschichte in der Thora dazu, die Bedeutung der Thora aufzuzeigen: Sie ist
die Weisung Jahwes, des Vaters von Abraham, Isaak und Jakob, der Israel unter
der Fithrung des Mose aus Agypten errettet hat. Im Neuen Testament gibt Jesus
auch keine mythische oder philosophische Deutung der Welt, sondern verkiindet
Gottes Handeln, das Glaube und Umkehr verlangt. Mythenartige Welterklarungs-
versuche der Gnostiker werden in den spiten Schriften sogar ausdriicklich
zuriickgewiesen (vgl. 1 Tim 1, 4; 2 Petr 1, 16). Allerdings — dies muf gegen Hiibner
angemerkt werden — enthilt auch die Bibel eine Art Weltdeutung; denn sie ist
,Offenbarung® Gottes und damit im Sinn Heideggers die ,Ent-bergung®
(a-letheia), die Wahrheit iiber Welt und Mensch, tiber ihre Herkunft von Gott,
dem Vater Jesu Christi, der uns Menschen trotz unserer Siinde (der Stinde der Welt
und der persénlichen Schuld) aus der Macht des ewigen Todes, einer ewig
sinnlosen Existenz erretten will und deshalb um unsere Liebe wirbt.

(4) Die Ausfithrungen Hiibners zu den Aussagen der Bibel iiber Jesu Wunder
und Auferstehung als markante Unterschiede zum Mythos sind meines Erachtens
vollig unzureichend. Hiibner verlangt, daff die Christen, wenn sie ihren Glauben
nicht preisgeben wollen, daran festhalten, und zwar in der von ihm angenommenen
Form: ,,Wunder® als Ubertreten der Naturgesetze (fiir Hiibner wissenschaftlich
kein Problem) und Jesu Auferstehung von den Toten ,als physische Auferstehung
ohne Wenn und Aber, wozu gehort, dafl sie auch anschaulich mufl vorgestellt und

200



Mythos, Wissenschaft und Bibel

bezeugt werden kénnen* (341). Diesen fundamentalistisch anmutenden Aussagen
liegt ein doppelter Irrtum zugrunde.

Erstens: Im Unterschied zu den Mythen wird die Auferstehung Jesu (wie
iibrigens auch seine Lebensentstehung'®) in der Bibel niemals geschildert. Bei
niherer Betrachtung geht es nicht um das Herauskommen eines Toten aus dem
Grab, sondern um die endgiiltige Uberwindung des Todes ein fiir allemal. Es
handelt sich also um ein Geschehen, das sich dem Zugriff unserer Naturwissen-
schaften entzieht und iiber das wir nur mit Metaphern sprechen kénnen. (Ubrigens
vermogen Naturwissenschaftler sich selbst iiber innerweltliche, aber inneratomare
Vorginge nur mit Bildworten aus der aufleratomaren Welt [ ,,Kern] zu verstindi-
gen''.) Die Auferstehung Jesu ist also weder ein Mythos — so mit Recht Hiibner —,
noch eine Mythologie, wie Hiibner behauptet 2.

Zweitens: Hinsichtlich der Wunder setzt Hiibner einen typisch neuzeitlichen
Wunderbegriff voraus, der der Bibel fremd ist. Die Bibel kennt keine Naturgesetze
im heutigen Sinn. (Das Wort ,miraculum® kommt in der lateinischen Ubersetzung
des Neuen Testaments niemals vor.) Als ,Zeichen® und ,,Machttaten® — dies sind
die biblischen Wérter — werden in der Bibel mehrfach Ereignisse genannt, die wir
heute ,natiirlich“ erkliren (vgl. die doppelte Schilderung der wunderbaren Spei-
sung in der Wiiste Ex 16, 13-26 und Num 11, 7-9). Unser geldufiger Wunderbe-
griff begegnet in Ansitzen zwar schon im Mittelalter (Unterscheidung zwischen
Erst- und Zweitursache), wurde aber vor allem durch das deistische Gottesbild der
Neuzeit unter dem Einfluff der Naturwissenschaften geprigt. Danach steht Gott
ganz auflerhalb dieser Welt (der Naturwissenschaftler muf§ die Natur ohne die
Hypothese Gott untersuchen) und greift von Zeit zu Zeit sozusagen vom Himmel
(»liberm Sternenzelt...“) her in den Lauf seiner Welt ein. Nach der Aussage der
Bibel — dhnlich wie im alten Mythos — ist hingegen Gott in dieser Welt und in
unserem Leben stindig gegenwirtig und titig, ob auf gewdhnliche (wie im Alltag)
oder auflergewchnliche, zum Staunen und Verwundern anregende Weise ©*. Des-
halb kann derjenige, der an Gottes Wirken glaubt, eine aulergewdhnliche Heilung
nicht blof als ,Zufall“ (als unerklirliches Zusammentreffen mehrerer ,natiirli-
cher® Wirkursachen), sondern als ,, Wunder® betrachten und dafiir danken. Fiir
den Christen spricht daher selbst eine unter Umstinden nachweisbare Abhingig-
keit biblischer Darstellungsweisen von alten Mythen — sozusagen natiirliche
Erklirung biblischer Aussagen — nicht gegen ihre Wahrheit als Offenbarung
Gottes; denn Gott kann bei seiner durch Menschen formulierten Botschaft an
vorgegebene Erkenntnisse ankniipfen und jene so zur Sprache bringen, zumal sich
sein Geist schon in diesen Einsichten kundtut, wie die alte Auffassung vom ,logos
spermatikos® lehrt. Allerdings ist die Annahme einer solchen Ankniipfung an
auflerbiblische Wahrheiten fiir die meisten Katholiken leichter nachzuvollziehen
als fiir Protestanten, soweit sie die Lehre vertreten, daf durch die Ursiinde die
menschliche Natur vollig verderbt wurde.

201



Jacob Kremer

Die Wahrheit der mythischen Sprache

Die Auseinandersetzung mit den Darlegungen Hiibners fiihrt uns somit dazu,
bei der Auslegung der Bibel nicht bloff den Unterschied zwischen Bibel und
Mythos zu beachten, sondern auch den starken Einflufl neuzeitlichen naturwissen-
schaftlichen Denkens auf das landliufige Verstindnis alter Texte zu berticksichti-
gen. Die naturwissenschaftliche Weltsicht, die so viele fasziniert, erschwert es
heute vielen, der biblischen Botschaft Glauben zu schenken; denn ihre Aussagen
passen nicht in das System der Naturwissenschaften und werden daher leicht als
unwirklich und nicht wahr empfunden. Das hingt eben damit zusammen, dafl sie
eine Dimension unserer Existenz betreffen, die den Bercich der sogenannten
exakten Wissenschaften iibersteigen und iiber die wir uns nur in einer Sprache
verstandigen kdnnen, die diesem Rechnung trigt. In Abwandlung des Buchtitels
,Die Wahrheit des Mythos“ ist es darum heute besonders angebracht, iiber ,.die
Wahrheit der mythischen Sprache® nachzudenken.

In vielen alten Texten leuchtet nimlich— wie schon angedeutet — eine Ahnung der
Wahrheit (,Entbergung) auf, die in der Bibel als Wort Gottes verkiindet wird.
Wir leben danach in einer Welt, wo unsere Existenz nicht blofl durch ,natiirliche®
Konditionen und unseren eigenen Willen bestimmt wird; wir sind vielmehr
verstrickt in die Geschichte der ganzen Menschheit, auch in ihre Siinde; unser
Leben ist uns von Gott (nicht blofl von den Eltern) geschenkt und wird stindig von
Gott erhalten; er ist es, der durch seinen Geist in jedem einzelnen, aber besonders
auch in menschlichen Verbindungen — die Ehe ist mehr als ein Pakt der beiden
Partner —, in der Kirche wie auch in zwischenstaatlichen Beziehungen wirkt (Friede
ist nur moglich als eine Gabe Gottes); durch sein Wort weist Gott uns den Weg zu
einem rechten Leben; durch sein Heilshandeln errettet er uns aus der Verflechtung
in eigene und iiberpersénliche Schuld sowie aus einer dem Untergang geweihten
Welt und erméglicht uns den Zugang zum wahren Leben und Glick.

Die Beachtung der Sprache des Mythos, wozu das Buch von Hiibner in
dankenswerter Weise anregt, macht uns also hellhorig fiir die Wahrheit der
biblischen Botschaft: die Offenbarung unserer wirklichen Situation als Geschapfe,
Stunder und Erldste in einer von Gott durchpulsten und geliebten Welt. Die
Beschiftigung mit dieser Sprache schirft zugleich unseren Blick fiir die Kurzsich-
tigkeit der naturwissenschaftlichen Weltbetrachtung und die uns als Menschen
gesetzten Grenzen in Physik und Biologie. (Das meinte schon in der Antike deralte
Spruch ,gnothi sauton® — ,erkenne dich selbst*, das heifit auch, daf§ du nicht Gott,
sondern ein sterblicher Mensch bist.)

Fiir das rechte Verstehen der Bibel folgt daraus ein Dreifaches: Erstens diirfen
wir ithre Worte nicht einzig an dem Mafistab der naturwissenschaftlichen Weltsicht
messen. Wir miissen uns hingegen der Grenzen jedes unmythischen, angeblich rein
wissenschaftlichen Redens (auch etwa im Sinn der ,,ideae clarae et distinctae“ von

202



Mythos, Wissenschaft und Bibel

R. Descartes) bewufit bleiben, wenn es um Aussagen iiber Leben, Geschichte und
Welt geht. Schon im Alltag begniigen wir uns oft nicht mit dieser Redeweise,
sondern duflern uns vorwissenschaftlich oder sogar mythisch, zum Beispiel bei
Wendungen wie: ,,Die Sonne geht auf*; ,Die Baume schlagen aus“; ,Ich habe
Gliick“", Solche Ausdrucksweisen haben ihre Berechtigung und Wahrheit.

Zweitens miissen wir bedenken, dafl die Ubernahme vieler unwissenschaftlicher
Formulierungen in liturgischen Texten und Predigten heute oft zu Miflverstindnis-
sen fithren kann, so etwa die unreflektierte Rede iber Jona im Bauch des Fisches,
tiber die Jiinglinge im Feuerofen, die Wiederkunft Christi und ein allgemeines
Jungstes Gericht. Allzu leicht werden sie ja nach Art anderer heute tiblicher
Mitteilungen als historische bzw. naturwissenschaftliche Informationen aufgefafit
und dann mifiverstanden. Wer also im Zeitalter der Naturwissenschaften die Bibel
liest und verkiindet, darf die Diskrepanz zwischen der mythischen und der
modernen Sprache nicht auffer acht lassen, sondern mufl sich der Uberschneidung
von zwei unterschiedlichen Sprechweisen bewuf3t bleiben. Ahnlich verhilt es sich
mit biblischen Zeitangaben und biblischen Schilderungen, die man leicht als
»Berichterstattung® miflversteht, wenn sie nicht unter Beachtung ihrer Symbolik
in einer ,zweiten Naivitit® aufgenommen werden °.

Drittens diirfen wir nicht tibersehen, dafl die aus den Mythen {ibernommenen
Worter und Vorstellungen in der Bibel oft einen anderen semantischen Inhalt
haben. So ist zum Beispiel ,,Gott“ als Bezeichnung etwa fir ,Zeus®, der, wie viele
andere Gotter neben ihm, dem Schicksal (moira) unterworfen ist, nicht identisch
mit ,,Gott” als Bezeichnung fiir ,,Jahwe®; ,Sohn Gottes“ impliziert in den Mythen
die physische Abstammung von einem Gott, in den Aussagen iiber Jesus hingegen
—abgesehen von der Verwendung als ,, Amtstitel“ (inthronisierter Messias) — den in
einzigartiger Weise ewig von Gott ausgehenden ,Sohn“, wobei ,Sohn® nur im
analogen Sinn aufzufassen und letztlich ein Hilfsbegriff ist, um eine unser
menschliches Verstehen iibersteigende Wirklichkeit — das Mysterium der engen,
ewigen Beziehung zwischen Jesus Christus und Jahwe — in menschlicher Sprache
auszudriicken.

Wer also die Wahrheit der biblischen Botschaft vernehmen will, kann dies heute
nur bei Beriicksichtigung der Grenzen einer einzig an den Naturwissenschaften
orientierten Diktion und im standig neuen Hinhorchen auf das, was die biblischen
Schriftsteller mit ihren dem Mythos oft verwandten oder diesem sogar entlehnten
Wortern und Bildern jeweils meinen.

203



Jacob Kremer

ANMERKUNGEN

! F. Fiihmann, Das mythische Element in der Literatur, in: ders., Wandlung. Wahrheit. Wiirde (Darmstadt 1985)
51-120, fithrt als Beispiel dafiir die Erfahrung eines Bienenstichs an: das Ineinander von duflerem Vorgang und
Schmerz des Stichs bis in die Seele (86f.).

2 Vgl. W. Heisenberg, Der Teil und das Ganze (Miinchen 1969).

* Vgl. dazu neuestens C. Picht, Kunst und Mythos (Stuttgart 1986::').

* H. Padrutt, Der epochale Winter. Zeitgemifie Betrachtungen (1984) 129f.

* Vgl. H. Pietschmann, Das Ende des naturwissenschaftlichen Zeitalters (Wien 1980); F. Capra, Wendezeit. Bausteine
fiir ein neues Weltbild (Bern 1984).

¢ H.-G. Gadamer, Reflexionen iiber das Verhiltnis von Religion und Wissenschaft, in: Rudolf Bultmanns Werk und
Wirkung, hrsg. v. B. Jaspert (Darmstadt 1984) 295-300, bes. 299f.

7 Vgl. P. Ricoeur, Hermeneutik und Strukturalismus (Miinchen 1973) 175-198.

¥ Vgl. H. Schlier, Das Neue Testament und der Mythos (Freiburg 1964) 83-96.

? E. Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese, 2 Bde. (Olten 1985-1986). Das gilt trotz der Beteuerung in Bd. 2,
767, wie vor allem seine Auslegung der Kindheitsevangelien zeigt (zu Mt 1-2: Bd. 1, 502-528, und: ,Dein Name ist wie
der Geschmack des Lebens*. Tiefenpsychologische Deutung der Kindheitsgeschichte nach Lukas, Freiburg 1986). Die
gesamten Darbietungen Drewermanns, die gewifl ein echtes Anliegen verfolgen, kranken daran, dafl er die
tiefenpsychologische Deutung der Mythen durch C. G. Jung als einzig mégliche und absolut wahre voraussetzt, ohne
dies beweisen zu konnen. Vgl. die Kritik Hiibners an einer solchen tiefenpsychologischen Deutung der Mythen:
57-61, 85.

1% Das iibersieht Drewermann véllig, wenn er in seiner Deutung von Lk 1, 2638 als Parallele (,,ungleich niher als jeder
Text des Alten Testaments®) die in einem agyptischen Mythos beschriebene Verbindung zwischen dem Gott Amun
und der Koniginmutter Jahmes zwecks Zeugung der Kénigin (!) Hatschepsut heranzieht, ebd. 45-47.

' Heisenberg, a. a. O. 171.

2 Vel. J. Kremer, Gibt es keine Auferstehung der Toten?, in dieser Zschr. 204 (1986) 815-828; G. Greshake,
J. Kremer, Resurrectio mortuorum. Zum theol. Verstindnis der leiblichen Auferstehung (Darmstadt 1986) 5-161.
' Vgl. B. Weissmahr, O. Knoch, Natiirliche Phinomene und Wunder, in: Christl. Glaube in mod. Gesellschaft, Bd.
4 (Freiburg 1982) 121-148; R. Schulte, Gottes Wirken in Welt und Geschichte, in: Theologie — Grund und Grenzen
(Fs. H. Dolch) (Paderborn 1982) 161-176.

* Zu der mythischen Sprache in der Dichtung vgl. aufler den von Hiibner angefiihrten Beispielen aus dem Werk
Holderlins die vielen Angaben bei Fithmann, a. a. O.

5 Vgl. J. Kremer, Lazarus. Die Geschichte einer Auferstehung. Text, Wirkungsgeschichte und Botschaft von Joh 11,
1-46 (Stuttgart 1985), bes. 342-346.

204



