Eugen Biser
Welcher Zukunft geht die Theologie entgegen?

Zur Ankiindigung eines neuen Aufbruchs

Skeptiker werden die fast unabweisliche Vorfrage stellen: Hat denn die Theologie
tiberhaupt noch eine Zukunft? Hat sie, gerade auch in ihrer jiingsten Entwick-
lungsphase, die ihr zugemessenen Moglichkeiten nicht vielmehr so sehr ver-
braucht, dafl eher von threm Ende als einem Neubeginn gesprochen werden mufi?
Gilt dies nicht schon innerlich, sofern sie sich im begreiflichen Interesse ihrer
wissenschaftlichen Selbstdarstellung eine hermetisch geschlossene Gestalt aufer-
legte, die sie im selben Maf}, wie sie fiir die Gebildeten unter ihren Verichtern
disputfihig wurde, dem Kirchenvolk entfremdete; und duflerlich, sofern sie nicht
nur das Vertrauen der Kirchenleitung, sondern, schlimmer noch, die Ubereinkunft
mit dem religiosen Interesse der Menschen verlor, das sich doch schon seit
geraumer Zeit weit mehr auf Glaubenserfahrung und Glaubensimpulse als auf
wissenschaftlich ausgearbeitete Glaubensinformation richtet?

Wer aber daraus auf ein dramatisch rasches oder auch nur auf ein allmahliches
Absterben der Theologie schliefen wollte, hitte die Erneuerungsprozesse ver-
kannt, die gerade auch ihr gegenwirtiges Erscheinungsbild erkennen lafit. Dazu
gehort zuniachst schon die dreifache Selbstkorrektur, in der die Gegenwartstheolo-
gie begriffen ist, um die im Lauf ihrer Vorgeschichte abgestofienen Bereiche
zuriickzugewinnen. Denn der von Johann Baptist Metz und Jiirgen Moltmann
konzipierten ,Politischen Theologie* geht es ebenso unverkennbar um die Wie-
dergewinnung der Sozialdimension wie Hans Urs von Balthasars ,, Theologischer
Asthetik® um die Wiedergewinnung der Region des Bildhaft-Schonen, und nicht
weniger zielen die Ansitze einer therapeutischen Theologie darauf ab, dem
theologischen Gedanken die Qualitit der Heilsvermittlung zurtckzuerstatten.
Erst recht aber schligt in diesem Zusammenhang der auf ganz unterschiedlichen
Wegen angestrebte Kategorienwechsel und, als Mittleres von beiden, der auffallige
Stilwandel zu Buch, der mit der ,,anthropologischen Wende* einsetzte und in Karl
Rahners spektakulirem, in seiner Bedeutung noch viel zuwenig gewiirdigten
Systemverzicht einen geradezu signalhaften Ausdruck fand. Das alles deutet auf
einen Umbruch hin, der das Gegenteil von einem Auflésungsprozef} erkennen
laflt: Tendenzen der Reorganisation, der Konzentration und Revitalisierung, die
schwerlich in den Erneuerungsaspekt geriickt werden konnten, wenn nicht die
davon geprigte Theologie von einem erstarkten Lebenswillen getragen wire.

541



Engen Biser

Inzwischen kommt Hans Kiing all diesen Mutmaflungen dadurch zuvor, daf} er
nicht nur von einem Umbruch spricht, sondern die Theologie bereits ,im
Aufbruch® begriffen sieht'. Vorantreibende Faktoren sind fiir ihn nicht zuletzt die
nach seinem Urteil noch immer nicht egalisierten Differenzen von Katholizismus
und Protestantismus, von Schrift und Tradition und, von Kiing aus nachwirkender
Betroffenheit registriert, von Glaube und Lehramt. Von diesem dreifachen
Spannungspotential werde ein Paradigmenwechsel erzwungen, der aus der noch
fortbestehenden Konfrontation in ein neues ,postmodernes® Stadium fihre.
Seiner ganzen Zielsetzung nach aber konne dieses ,postmoderne Paradigma“ nur
ein 6kumenisches im Sinn von ,evangelischer Katholizitdt“ sein. Darin besteht der
von ihm gleicherweise geforderte wie vollzogene ,, Aufbruch®.

Ein eingelostes Versprechen?

Doch wird hier nicht mehr versprochen als eingehalten? Zu dieser skeptischen
Gegenfrage veranlafit schon die Anzahl der Gewichte, mit denen das postmoderne
Flugmodell befrachtet ist: kontroverstheologische Riickblenden auf die Zeit der
Reformation und Restauration, auf das Schrift- und Traditionsverstindnis des
Zweiten Vatikanums, auf den Streit um die Unfehlbarkeit, auf das Verhiltnis von
Kirche und Bibel, auf die Spannung zwischen Exegese und Dogmatik. Entschei-
dend sind jedoch drei weitere Faktoren: zunichst schon die unkritische Verwen-
dung der ideologieverdichtigen Etikette ,postmodern; sodann die ,Umwid-
mung* des ekklesiologischen Begriffs ,0kumenisch® in eine theologische Leitkate-
gorie; und schliefllich das durch die Neuauflage der Promotionsschrift (von 1957)
bekriftigte Festhalten am Modell der ,Rechtfertigung®. Mit dem Unbegriff der
»Postmoderne* belastet Kiing sein Paradigma mit der Problematik einer noch nicht
einmal ansatzweise erreichten Zeitdiagnose. Mit seinem Leitwort fithrt er den
theologischen Gedanken in eine Unbestimmtheit, die durch die Rede von einer
sevangelischen Katholizitit“ nicht geklirt, sondern unterstrichen wird, da mit
,O0kumenisch® zwar das Prinzip einer Toleranzbeziehung von Menschen, beim
gegenwirtigen Reflexionsstand aber noch keineswegs das einer ,transsystemati-
schen“ Zuordnung von Ideen zugrunde gelegt ist.

Was schlielich das — weniger aus dem Wortlaut des Werks als vielmehr aus der
angesprochenen Parallelpublikation zu erschlieflende — Festhalten an der Rechtfer-
tigungsposition anlangt, so bringt es Kiing zwar auf eine gemeinsame Linie mit
evangelischen Gesprichspartnern vom Rang Eberhard Jiingels und Wolfhart
Pannenbergs, gleichzeitig aber auch in den Windschatten des herrschenden
Zeitbewufltseins. Denn dieses bewegt sich auf dem extremen Gegenkurs zu dem,
was Giinter Rohrmoser als das ,, Grund- und Daseinsgefiihl“ des von apokalypti-
schen Angsten umgetriebenen Luther bezeichnete und sich in seiner Frage, wie er

542



Welcher Zukunft gebt die Theologie entgegen?

zu einem gnadigen Gott kommen konne, artikulierte. Dem fiigt Rohrmoser mit
deutlichem Blick auf die Gegenwartstheologie die Gegenfrage an:

»Ist aber der Mensch der Gegenwart durch diese Frage Luthers noch erreichbar, wird er von ihr noch
betroffen oder entzieht sie sich vollig seinem Begreifen? Was bleibt von dem Kernstiick des ganzen
Protestantismus, der Rechtfertigungslehre, wenn diese Frage nicht mehr das sie bewegende Zentrum
bildet?*?

Im Vorwort zur Taschenbuchausgabe (von 1986) seiner Rechtfertigungsschrift
zeigt sich auch Kiing von Rohrmosers Zweifel angefochten, ob der heutige Mensch
vom Rechtfertigungsproblem noch in einer Weise erreicht werde, dafl er sich darin
mit seiner religidsen Not und Hoffnung wiedererkennt®. Und er versucht in der
Form einen Briickenschlag, daff er die von Luther angegriffene ,, Werkgerechtig-
keit in einen Zusammenhang mit den Pressionen der Leistungsgesellschaft bringt
und die Erlosungstat Jesu demgemif als die Befreiung von Erfolgszwang und
Leistungsdruck deutet*.

Indessen 1st doch zu fragen, ob mit dieser ,soziologischen Variante® die religiose
Not des heutigen Menschen voll getroffen wird. Denn so sicher diese auch durch
gesellschaftliche Zwinge zustande kommt, liegt ihr Kern doch offensichtlich nicht
in dieser Herkunft. Vielmehr spricht alles dafiir, daf} sich im menschlichen
,Grundverhiltnis“, das von Kierkegaard bereits in seiner Gegensinnigkeit und
dramatischen Variabilitit durchsichtig gemacht worden war, ein tiefgreifender
Wandel vollzog®. Seitdem trat das von Kierkegaard gleichfalls in seinem aktuellen
Stellenwert entdeckte Hiob-Problem zunehmend an die Stelle der Stindenproble-
matik; und das besagt: Mehr als der Konflikt mit dem gottlichen Gesetzgeber
belastet den heutigen Menschen — wie Hiob — die Not seines Geschaffenseins. Mehr
noch als sein sittliches Versagen ist ihm dadurch die Tatsache seiner Existenz zum
Problem geworden, die er zunehmend als driickende Last und kaum noch
abzutragende Hypothek empfindet.

Wenn nicht alles tiuscht, liegt hier die Wurzel des schwindenden Siindenbe-
wuftseins, gleichzeitig aber auch der Hinweis darauf, daf} sich die religise Not des
heutigen Menschen nicht erledigt, sondern nur verlagert hat, und daff er die von
Heinrich Heine lautstark geforderte und von ihm stillschweigend vollzogene
,Abschaffung der Stinde® mit der Pein des Selbstzerwiirfnisses bezahlte®. Wenn es
sich aber so verhilt, wird eine Theologie nur dann beanspruchen kénnen, im
Wandel von der Vergangenheit zur Gegenwart und Zukunft mitgehalten zu haben,
wenn sie den Menschen in dieser Notlage anzusprechen versteht und ihm Hilfen zu
ihrer Uberwindung anbietet. Das aber werden jene Konzepte schwerlich leisten
konnen, die an der Rechtfertigungsposition, und wire es auch in modifizierter
Form, so festhalten, wie es der verengten Perspektive ihres reformatorischen
Verstandnisses entspricht.

543



Eugen Biser

Rahmenbedingungen einer Neubestimmung

Das aber heifit, dafl die Frage nach dem Fortgang der Theologie, so richtig sie
von Kiing mit seinem Aufbruchpostulat gestellt wurde, von anderen Vorausset-
zungen her aufgerollt und beantwortet werden mufl. Gleichzeitig wird man gut
daran tun, im Vergleich zu ihm die Zielmarke zuriickzustecken. Wer sich nicht die
Rolle eines Wissenschaftspropheten zulegen will, wird sich mit der Nennung von
Rahmenbedingungen begniigen miissen, innerhalb deren sich, soweit abzusehen
ist, die Fortentwicklung der Theologie abspielen diirfte. Wie schon von ihren
ersten Anfingen an hingt der dabei zu erzielende Erkenntnisfortschritt entschei-
dend vom Eintritt strukturierender Innovationen ab, die nur gelegentlich das Werk
planmifliger Denkoperationen, im Regelfall dagegen die Frucht intuitiver Einge-
bungen sind, auch wenn nur wenige Protagonisten wie Paulus, Anselm, Joachim
oder Pascal dariiber der Nachwelt Rechenschaft gaben’. Doch worin bestehen die
heute schon erkennbaren Rahmenbedingungen?

Wenn man davon ausgeht, daf} die Theologie, als ganze begriffen, das auf ein
wissenschaftliches Reflexionsniveau gebrachte Selbstverstindnis der Glaubensge-
meinschaft darstellt, wird man als erste dieser Bedingungen die einer zweifachen
Ubereinkunft nennen miissen: ebenso die ihrer Orientierung an der lehramtlich
gesicherten Glaubenswahrheit wie die ihrer Riickkoppelung an den Glaubensvoll-
zug des Kirchenvolks. Denn die ihr vielfach nachgesagte Tendenz, einer selbstge-
niigsamen Esoterik zu verfallen, hat zwei Seiten. Sie betrifft nicht nur den Verlust
der lehramtlichen Direktive, sondern nicht weniger auch der ihrer Fiihlung mit
dem Gang des gelebten Glaubensbewufitseins. Mit einseitigen Schuldzuweisungen
an die Adresse der Theologie ist hier nichts getan. Vielmehr miifite sich im einen
Fall auch das Lehramt daran erinnern lassen, daf} ihm bei der Wahrnehmung seiner
Wichteraufgabe nicht nur das harte Instrument der Disziplinierung, sondern nicht
weniger das milde Mittel der Anerkennung und Ermutigung zu Gebote steht.

Im andern Fall, dem drohenden Fiihlungsverlust mit der Basis, wire aber auch
das Kirchenvolk gut beraten, wenn es auf theologische Innovationen mit ruhiger
Priifung anstatt, wie es im Regelfall geschieht, mit Panik und Abwehr reagieren
wiirde. Wenn das geschihe, miifite es sich gerade vom Erscheinungsbild der
Gegenwartstheologie angesprochen fithlen. Denn fiir diese ist die vielberedete
santhropologische Wende“ lingst schon von einer verheiffungsvollen Formel zu
einem wirksamen Gestaltungsprinzip geworden. In wiederholten Akten einer
Selbstkorrektur steht sie im Begriff, sich der Glaubensgemeinschaft zuzuwenden,
sich auf die Erhellungskraft der Bilder zu besinnen und das Motiv von Heil und
Heilung in ihren Selbstvollzug aufzunehmen. Das aber heifit, daff sie begonnen
hat, das abweisende Systemgebiude, in welchem sie sich bisher darstellte, lautlos
umzubauen, so dafl sich der nach religioser Orientierung verlangende Mensch in
ihr beheimatet und aufgehoben fiihlen kann. Damit aber wire auch schon die

544



Welcher Zukunft gebt die Theologie entgegen?

zweifache Ubereinkunft erreicht, die von einer zukunftsorientierten Theologie als
grundlegende Bedingung gefordert werden muf.

Im Grund ist damit schon die zweite Bedingung genannt; denn eine Theologie
von morgen kann sich nicht mehr eigengesetzlich ausgestalten, da spitestens seit
der anthropologischen Wende zu ithrem Formgesetz auch die Riicksicht auf die
Conditio humana gehort. Das hingt mit der grundsitzlichen Einsicht zusammen,
daf} eine Glaubensvermittlung heute nur noch vor dem Hintergrund einer umfas-
senden Zeitsituation moglich ist, die sich in threm Kern auf die Klirung der
menschlichen Situation beziehen muff. Hinter der iiberspitzten These Adornos,
dafl nach Auschwitz kein lyrisches Gedicht mehr méglich sei, steckt die unbestreit-
bare Erkenntnis, daff der durch die Diktaturen dieses Jahrhunderts vergewaltigte
Mensch auf eine so noch nie gegebene Weise auf den Priifstand gestellt und nach
seiner Sinnbestimmung befragt wurde.

Und wer daraus noch nicht die Lehre zog, daf sich dadurch die anthropologi-
sche Fragestellung selbst verianderte, wird sich spatestens durch die Atom- und
Gentechnik unserer Tage dariiber belehrt sehen, daff die von dem franzdsischen
Hélderlin-Forscher Pierre Bertaux angesagte ,,Mutation der Menschheit® tatsich-
lich eingetreten ist®. Inzwischen ist Bertaux’ Ansicht, die anfinglich noch nicht
einmal als diskutabel erschien, wie er richtig voraussah, zu einer fast allgemein
akzeptierten Uberzeugung geworden; denn wir begreifen zunchmend, dafl wir
ebenso die Titer wie die Opfer der von ihm angesagten Mutation sind, und daf}
darin unsere unabtretbare Verantwortlichkeit besteht:

,Um mit Teilhard de Chardin zu sprechen, steht uns ein grofies biologisches ,Ereignis‘ bevor, und
wir stehen wahrscheinlich, ohne es zu wissen, bereits mitten darin. Wie sieht das ,Ereignis aus? Wie
kommt es auf uns zu? Wann und in welcher Form?“’

Auf diese Fragen kann man bereits mit einer folgenschweren Feststellung
antworten: es ist dieselbe Hand, mit welcher der heutige Mensch gleichzeitig nach
der Apokalypse und nach seiner eigenen Evolution greift und dadurch beweist, dafl
er ebensosehr iiber die Fihigkeit verfiigt, seine Evolution in Geschichte zu
verwandeln wie dieser Geschichte ein willkiirliches Ende zu setzen. Das aber gibt
der Riickbesinnung auf die Zeitsituation und die Verfassung des Menschen eine so
hohe Dringlichkeit, dafl jede Theologie ins Bodenlose gebaut wire, die sich dieser
Aufgabe entziehen wollte. Doch auf welche Tatbestinde wird sie dabei besonders
achten miissen? :

Fiirs erste, schon problemgeschichtlich gesehen, auf den Tatbestand der Ent-
fremdung, die freilich immer weniger als die Folge der Produktionsverhiltnisse
(Marx) oder politischer Repression (Picard), um so mehr jedoch als die der
modernen Medienszene (Postman) zu gelten hat. Eine nicht minder sorgfaltige
Beachtung erheischt die Identititskrise des heutigen Menschen, der, mit Paul
Valéry gesprochen, , riicklings® in seine Zukunft hineingerit, weil er ,vergafl“, wo
es letztlich mit thm hinauswill und so einem fast schon pathologischen Selbstzer-

545



Eugen Biser

wiirfnis verfiel. Vor allem aber mufl eine zukunftsorientierte Theologie der Angst
und Einsamkeit des heutigen Menschen Rechnung tragen, da sich beide Notstinde
unmittelbar auf seine Glaubensbereitschaft auswirken. Die Einsamkeit, weil sie ihn
wie aus jeder Sozialbindung so auch aus der Glaubensgemeinschaft herausldst und
dadurch der von dieser ausgehenden Impulse beraupt; erst recht aber die Angst,
weil sie ebensosehr auf ein gestortes Gottesverhaltnis zuriickgeht wie sie versto-
rend auf dieses zuriickwirke.

Weil jede Theologie, die den konkret existierenden Menschen erreichen und
einen Beitrag zur Vermenschlichung der Zeitverhiltnisse leisten will, mit dem
gesellschaftlichen Wandel Schritt halten muf}, gehort zu den erfragten Rahmenbe-
dingungen auch die der ernsthaft erstrebten Synchronie mit dem Gang der Zeit.
Kime es aufgrund eines starren , Verharrens von Kirche und Theologie. .. zu einer
Diastase von allgemein-gesellschaftlichem und religiosem Paradigma®“, so wire
das, mit Kiing gesprochen, fiir die Sache der Religion geradezu lebensgefihrlich, da
sie, riickstindig geworden, einer ,doktrinir-autoritiren Erstarrung® verfiele:

,Insofern hat der Nachvollzug sowohl des reformatorischen wie des modernen Paradigmenwechsels,
wie er durch das Zweite Vatikanum bewirkt wurde, gerade fiir die katholischen Lander Sideuropas und
Lateinamerikas eine historische Wende und Befreiung bedeutet.“'°

Als Rahmenbedingung fiir eine Theologie von morgen schligt aber nicht
weniger auch der auffillige Profilwandel zu Buch, der ebenso am Erscheinungsbild
des Glaubens wie des Unglaubens zu erkennen ist. Eine zeitbewufite Theologie
kann nicht linger an der Tatsache vorbeigehen, dafl der polemische und militante
Atheismus der Nachkriegszeit einem zusehends verstummenden Unglauben gewi-
chen ist, der auf eine dhnliche Weise in die gesellschaftlichen und geistigen
Strukturen zuriicktrat, wie dies dem von der Woge des Sikularismus tiberfluteten
Christentum widerfahren war. Denn dadurch erwichst ihr erstmals die Chance,
seine Einwinde nicht mehr apologetisch, sondern dialogisch aufzuarbeiten. Un-
gleich wichtiger ist fiir sie jedoch der am Glauben selbst zu beobachtende Profil-
und Strukturwandel. Daf dazu in erster Linie die Betonung des Erfahrungsmo-
ments gehort, wurde ebenso von Kiing wie von seinem atheistischen Kritiker
Mackie hervorgehoben'!.

Tatsichlich kann vom Glauben der Gegenwart kaum etwas Charakteristischeres
gesagt werden, als dafl er sich zunehmend im Ubergang vom Wissens- zum
Erfahrungsglauben befindet 2. Fast ebenso deutlich ist der Umschichtungsprozef},
der den Glauben vom traditionellen Gehorsamsmodell einer hermeneutischen
Konzeption entgegentfiihrt, die ihn als einen Akt des ,Gott-Verstehens® erscheinen
laflt. Das entspricht nicht nur der biblischen Vorstellung von der im Glauben
gewonnenen Gottesfreundschaft, die den Glaubenden (nach Joh 15,15) zum
Mitwisser des Offenbarungsgeheimnisses werden lifit, sondern fast mehr noch der
dadurch gegebenen Fihigkeit, auch die ,Last“ des unbegreiflichen Gottes verste-
hend ertragen zu lernen:

546



Welcher Zukunft gebt die Theologie entgegen?

Inzwischen bricht sich zudem die Erkenntnis Bahn, dafl diesen Umschichtungen
eine dritte entspricht, die den Komplex der Glaubensvermittlung betrifft. Soviel
auch heute noch an argumentativer Glaubensbegriindung gelegen ist, besteht der
ausschlaggebende Beweggrund doch nicht mehr so sehr im Argument als vielmehr
in der zum Glauben ,bewegenden® Inspiration. An diesen Gegebenheiten ist aber
nicht nur die theologische Begriindungswissenschaft, sondern die Theologie in
threm Gesamtaufbau betroffen. Denn im selben Mafi, wie die Begriindung
mystagogischen Charakter annimmt, muff sich der Aufbau im Sinn der Erhebung
des Geistes zum Gottesgeheimnis strukturieren. Und das heifit, einfacher noch
gesagt, dafl er sich als eine denkerisch nachvollzogene Ekstase darstellen miifite.

Bevor diese Linie weiter durchgezogen werden kann, mufl zunichst noch von
ciner letzten Rahmenbedingung die Rede sein, die in den noch offenen Aporien des
theologischen Gedankens besteht. Die erste ergab sich — und hier kénnte man
versucht sein, tatsichlich von einem ,Paradigmenwechsel® zu reden — aus der
Verdringung der paulinischen Kreuzestheologie durch die von ihr bis in die
Denkstrukturen hinein verschiedene Inkarnationstheologie, fiir die in der Regel,
wenngleich mit zweifelhaftem Recht, die Schrift des frithen Athanasius ,De
incarnatione® (von 336) verantwortlich gemacht wird”. Mit ihr siegte, formal
gesprochen, die Analogie {iber das Paradox, die Metaphysik iiber die Mystik, das
Argument iiber die Insinuation. Und gleichzeitig verschob sich die Grundperspek-
tive, da nun die Lebens- und Wirkgeschichte Jesu nicht mehr von ihrem Ende in
Kreuz und Auferstehung, sondern von ihrem Ausgangspunkt her erzihlt und
interpretiert wird. Trotz massiver Versuche einer »Gegensteuerung®, wie sie vor
allem von Luther, Kierkegaard und Barth unternommen wurde, blieb das Inkarna-
tionsmodell bis in die theologische Gegenwart hinein vorherrschend. Und trotz
der ungeheuerlichen Herausforderung durch Auschwitz zeichnet sich noch nicht
einmal der Ansatz zu einem Briickenschlag ab: ein Defizit, das um so schwerer
hinzunehmen ist, als das Theodizeeproblem durch den industrialisierten Vélker-
mord eine Zuspitzung erfuhr, die allein noch das Kreuz als ,Losung® zulafit.

Als ausgesprochenes Defizit belastet auch die zweite Aporie die Gegenwartsge-
stalt der Theologie. Genaugenommen ist das aber schon von Anfang an der Fall.
Denn schon beim Aufbruch des theologischen Gedankens sieht Paulus diesen vom
Gegensatz des ,tétenden Buchstabens® und des ,lebenspendenden Geistes®
beherrscht. Nicht umsonst greift der grofle Erneuerer des paulinischen Erbes
Augustinus in seiner Schrift ,De spiritu et littera“ (von 412) nachdriicklich auf das
Theorem zuriick. Mit der Wucht eines Verdikts wird es sodann von Lessings
beriihmter Flugschrift ,,Uber den Beweis des Geistes und der Kraft® (von 1777) zur
Geltung gebracht, die der Christenheit und ihrer theologischen Selbstdarstellung
den Vorwurf macht, zu einer Reproduktion ihrer selbst herabgesunken zu sein.
Vom Ernst dieses Vorwurfs vermittelt jedoch erst die heutige Medienszene den
vollen Begriff, die mit der ihr iibergebenen Botschaft zusammen auch den

547



Eugen Biser

Rezipienten ihrem mediatisierenden Strukturgesetz zu unterwerfen droht. Inso-
fern ist die von Paulus aufgezeigte Aporie heute von grofiter Aktualitat und
Dringlichkeit.

In das Spannungsfeld einer dritten Aporie fithrt schlieffilich die theologische
Rezeption der Behauptung Nietzsches, daf} das Christentum nach Uberschreitung
seiner dogmatischen Ausgangsphase im Begriff stehe, aus seinem moralischen
Stadium in eine Endphase iberzugehen, die seiner ,,Selbstauflosung® gleichkom-
me. Diesem ,,destruktiven® Aspekt stellte Rahner mit ungleich besseren Griinden
die Hoffnungsperspektive entgegen, derzufolge das von Nietzsche totgesagte
Christentum tatsichlich im Ubergang zu seinem mystischen Stadium begriffen ist.
Die Zuriickhaltung, auf die seine Prognose bisher stief}, hat weniger mit mangeln-
der Akzeptanz als vielmehr mit der gerade vom gegenwirtigen Pontifikat bekraf-
tigten Selbstbehauptung des moralischen Stadiums zu tun. Die damit angesproche-
ne Aporie wird somit aller Voraussicht nach zunehmend an Spannkraft gewinnen.
Auch deshalb mufite von ihr an dritter und letzter Stelle die Rede sein.

Eine heuristische Projektion

Aus diesen Rahmenbedingungen liffit sich sowenig eine Prognose tiber die
Zukunftsgestalt der Theologie ableiten, wie von einem Rahmen schon auf das von
ihm umfafite Bild geschlossen werden kann. Doch liegt ein Mittleres von beidem
im Bereich des Moglichen. Und das ist eine heuristische Projektion, von der
allerdings offenbleibt, ob und in welchem Grad sie der spiteren Wirklichkeit
entspricht. Doch wichst die Wahrscheinlichkeit einer Annidherung, wenn es
gelingt, unter den genannten Kriterien jene ausfindig zu machen, die eine
erfolgversprechende Extrapolation erlauben. Dariiber diirfte vor allem der Grad
ithrer Kompatibilitat mit anderen entscheiden. So zeigt sich schon auf den ersten
Blick eine Konvergenz zwischen der — zumeist als Angst getarnten — Einsamkeit
des heutigen Menschen und einer auf die Glaubensgemeinschaft bezogenen
Theologie, und ebenso eine Querverbindung zwischen Glaubensinspiration und
einer Theologie, die sich an einem hermeneutischen Glaubensbegriff orientiert und
demgemif auf das im Glauben gewonnene Einverstindnis mit dem Gottesgeheim-
nis abhebt. Kaum weniger gilt das fiir den Zusammenhang von therapeutischer
Theologie und menschlicher Existenz- und Identititsnot und ebenso fiir den von
Entfremdung und einer Theologie, die sich im Blick auf die Herausforderung
durch die moderne Medienszene der Aporie von Geist und Buchstabe stellt.

So ist es, genauer besehen, ein ganzes Kriteriengeflecht, von dem aus der
heuristische Schritt in die theologische Zukunft gewagt werden kann. Der dabei
unterstellte Erkenntniswert der gefundenen Zusammenhinge ist keine blofie
Vermutung; vielmehr entspricht er dem auch sonst von der Theologie anerkannten

548



Welcher Zukunft gebt die Theologie entgegen?

Konvergenzprinzip, so etwa in Newmans Idee von der Biindelung der fundamen-
taltheologischen Argumente oder in der These des Ersten Vatikanums, daff im
Hinblick auf den ,,Konnex® der Glaubensmysterien Einsicht in ithren Sinnzusam-
menhang gewonnen werden konne. Grund genug, sich auf das Wagnis der
heuristischen Projektion einzulassen.

Um bei der zweifellos grofiten Herausforderung, namlich der durch die
medientechnische Entwicklung, einzusetzen, so muf} eine Theologie, die gegen die
medienbedingte Entfremdung des Menschen aufkommen will, mit dem Aufgebot
ihrer ganzen Energie versuchen, die Enge des ,toten“ und, schlimmer noch,
,totenden Buchstabens zu sprengen, um einem ,,spirituellen Verstindnis Raum
zu schaffen. Zur Lebensfrage verschirft sich dieses Postulat fiir sie angesichts der
Tendenz der historisch-kritischen Methode, ihr durch den mit ihr verbundenen
Subtraktionseffekt buchstiblich den Boden unter den Fiflen wegzuziehen. Auf
diesem Feld werden durch die neuerdings gestarteten Versuche, die Ergebnisse
dieser Methode durch historisierende Uberbeanspruchung der Quellen zu unter-
laufen, nur Scheinsiege zu erringen sein.

Um so sicherer wird man dagegen auf dem anstrengenden Weg vorankommen,
den Rahner mit dem Hinweis auf die religiose Evidenzvermittlung durch die
Zeugniskraft der neutestamentlichen Schriften gab'®. Das aber ist der Weg in jenes
,Aktionszentrum® der biblischen Texte, in welchem, mit Nietzsche gesprochen,
die in dem Text erklingende Musik horbar, die hinter dieser Musik waltende
Leidenschaft fithlbar und die in beidem bezeugte Person des Autors gegenwirtig
wird'®, Keine Frage, daf} eine Theologie, die in dieses Zentrum vorzudringen
sucht, dabei auch den Schliissel zur Bewiltigung des aktuellen Medienproblems in
die Hand bekommt und sich damit zugleich der ,,Schliisselrolle” bewuf8t wird, die
ihr bei der Bewiltigung dieses Problems zukommt.

Angesichts der Schwierigkeiten, die sich der Erkundung und erst recht der
Beschreitung dieses Wegs entgegenstellen, wird man sich unwillkiirlich nach einer
Alternative umsehen. Und das um so bereitwilliger, wenn sich die gesuchte
Alternative als der ,,Kénigsweg“ zur Problemlésung herausstellen sollte. Das aber
ist der Fall, wenn man im Blick auf den skandalésen Tiefstand, den die Verkiindi-
gung mit der Einfithrung der , Lesepredigt* erreichte, die Frage nach dem genuinen
Sinn der Predigt aufwirft. Unter dem Eindruck dieser Krise wird man sich noch
nicht einmal mit so hochgegriffenen Antworten wie der des Redemptoristen Victor
Schurr abfinden koénnen, der in der Predigt die sich im Medium menschlicher
Verkiindigung vollziehende Selbstmitteilung Gottes erblickt, da in diese Sinnbe-
stimmung die ihr zugrundeliegende Differenz von Gottes- und Menschenwort
nicht mit eingeht. Im Blick auf diese wird man vielmehr von der Predigt als einem
Akt der ,Riickiibersetzung® sprechen miissen, der darauf abzielt, das Schriftwort
aus seiner textualen Fixierung in die Spontaneitit der Miindlichkeit zuriickzufiih-
ren. Zwar wird dann im Wort des Predigers nicht der ein fiir allemal verwehte

549



Eugen Biser

Stimmklang Jesu horbar, wohl aber etwas von der bestiirzenden ,,Neuheit“ seiner
Botschaft (Mk 1, 27), aktualisiert in der Sprache der Gegenwart.

Fiir die Frage nach der kiinftigen Gestalt der Theologie ergibt sich daraus eine
tiberraschende Schlufifolgerung. Wenn in der Predigt etwas von der empirie- und
evidenzvermittelnden Kraft der urspriinglichen Botschaft horbar wird, kann sie
nicht linger als die Umschlagstelle von theologischer Spekulation in seelsorgerliche
Praxis verstanden werden. Sosehr diese Rollenzuweisung nach wie vor zutrifft,
beweist sie dann vielmehr zugleich eine binnentheologische Relevanz. Wenn
irgendwo, wird die exegetische Forschung an ihr die transtextualen Implikationen
ablesen konnen, die ihr zur Uberwindung des auf ihr lastenden Methodenzwangs
und insbesondere der Engfithrung durch die historische Kritik verhelfen. Dann
aber verweist das in der Verkiindigung erreichte ,Ende“ zugleich auf den
theologischen Ausgangspunkt zuriick. Und damit ergibt sich jene zyklische
Gestalt der Gotteslehre, von der schon bei Nikolaus von Kues die Rede ist.

Ging der erste Entwurf von der medialen Herausforderung aus, so mufl sich der
folgende auf deren anthropologische Riickwirkung beziehen. Unter dem Vor-
wand, ihn iiber seine Einsamkeit hinwegzutrosten und mit suggestiven Inhalten zu
iiberschiitten, treiben die Medien den Menschen nur immer tiefer in das Selbstzer-
wiirfnis hinein, an dem ihn schon Pascal und Kierkegaard leiden sahen. Darin
besteht vermutlich die stirkste Notigung fiir die Theologie, sich auf ihre therapeu-
tische Aufgabe zuriickzubesinnen. Der theologische Gedanke darf nicht nur
belehren; er muf}, wenn er dem Gesetz, nach dem er angetreten ist, treu bleiben
will, auch trésten und heilen. Das aber wird ihm auf den Bahnen, auf die ihn das
Inkarnationsmodell mit seinem bis heute nachwirkenden Systemzwang verwies,
schwerlich gelingen. Therapeutisch wird die Theologie vielmehr erst dann wieder
sein, wenn sie im Anschlufl an die paulinische Kreuzestheologie den System- und
Analogiezwang durchbricht, um im Spannungsfeld der Paradoxien zur mystischen
Fiithlung des Gottesgeheimnisses zu gelangen.

Erst das mit Paulus als Offenbarungsereignis begriffene Kreuz gibt Antwort auf
die subjektive Sinnfrage, so wie erst das mit Irendus als Rekapitulationsgeschehen
begriffene Kreuzesmysterium Auskunft auf die Frage nach dem Wohin des Daseins
insgesamt zu geben vermag. Auf die Suche nach der kiinftigen Gestalt der
Theologie zuriickbezogen, fiihrt das zu einem denkbar kontriren Ergebnis. Denn
die Kreuzestheologie weist von ihrem paulinischen Ursprung her einen Zug ins
Aphoristische auf, weil ihr der Widerspruch zu jeder systematischen Geschlossen-
heit eingeschrieben ist. Um so grofier ist ihre Plausibilitit fiir einen Menschen, der
sich immer wieder mit dem Scheitern seiner Versuche zur Welt- und Selbstgestal-
tung abfinden mufl. Und iiberdies entspricht es geradeso dem Facettenreichtum
der ,buntgestaltigen® Gottesweisheit, die sich nach der tiefsinnigen Deutung
Gregor von Nyssas nirgendwo so rein wie im Kreuz Christi den himmlischen
Michten offenbarte:

550



Welcher Zukunft gebt die Theologie entgegen?

,Diese buntfarbige Gestalt der Weisheit Gottes aber, die aus den Verschlingungen der Gegensitze
entsteht, wurde ihnen jetzt durch die Kirche offenbart: wie Wort Fleisch wird, wie sich Leben dem Tod
mischt, wie es durch seine Wundmale unsre Schlige ausheilt, wie es durch die Ohnmacht des Kreuzes
die Kraft des Gegners niederringt, wie der Unsichtbare sichtbar wird, wie er die Gefangenen
loskauft..., wie er sich dem Tod hingibt, ohne dabei aus dem Leben zu scheiden, wie er sich unter das
Sklaventum mischt und im Kénigtum bleibt.«®

In eine noch tiefere Ubereinkunft mit dem Menschen dieser Zeit gelangt die
Theologie, wenn sie den Ubergang von der bisher dominierenden moralischen
Perspektive in die mystische zu vollziehen sucht. Denn damit kommt sie,
wenngleich ganz unwillkiirlich, dem durch die radikale Erfahrung seiner Kontin-
genz der Angst verfallenen Menschen entgegen. Das aber wird ihr um so mehr
gelingen, je entschiedener sie sich im Sinn der Kiingschen Forderung nach ihrer
,christozentrischen® Ausrichtung auf den konzentriert, der nach dem paradigma-
tischen Bild des Mattiusevangeliums den sinkenden Petrus dem Abgrund entreifit
(Mt 14, 22—33) und der sich nach der Darstellung des Johannesevangeliums von der
Welt mit der Zusicherung verabschiedet: ,In der Welt habt ihr Angst; doch fafit
Vertrauen. Ich habe die Welt iiberwunden® (Joh 16, 33).

Wenn ihr die angstiiberwindende Vergegenwirtigung Jesu gelingen soll, wird sie
sich jedoch nicht nur an seiner Prisenz im Wort und Sakrament orientieren,
sondern nicht weniger auch auf seine verborgene und anonyme Anwesenheit in der
heutigen Lebenswelt beziehen miissen. Denn wie wire es zu der erstaunlichen
Solidarisierung mit den Notleidenden der Dritten Welt und der vom Menschen
ausgebeuteten Natur gekommen, wenn der Hinweis Jesu auf seine Gegenwart in
der Fremdgestalt der ,geringsten Briider® nicht eine unerwartete Aktualitit
gewonnen hitte? Und wie hitte es zu der spontanen Neuentdeckung Jesu in den
Zeugnissen der Philosophie, Literatur und Kunst kommen kénnen, wenn sich das
Guardini-Wort vom ,jahrhundertelangen Mitvollzug der Christus-Existenz im
abendlindischen Kulturraum nicht auf eine ebenso unverhoffte wie staunenswerte
Weise bewahrheiten wiirde? !’

Guardini nannte als Folge dieses Miterlebens den neuen ,Ernst®, den das
menschliche Dasein dadurch gewonnen habe. Mit nicht geringerem Recht kénnte
man von der in ihr mystisches Stadium eintretenden Theologie sagen, daf} sie dem
mit sich iiberworfenen Menschen dieser Zeit zum Gliick der vollen Selbstfindung
und damit zu jenem Halt verhilft, der fiir ihn ebenso Riickhalt wie Inhalt —im Sinn
von Lebensinhalt — besagt. Denn es ist hochste Zeit, dafl der Schliisselsatz des
Galaterbriefs nicht mehr als die ekstatische Konfession eines exzeptionell Erwihl-
ten, sondern als eine an alle ergehende Wegweisung begriffen wird: ,,Ich lebe; doch
nicht mehr ich — Christus lebt in mir. Sofern ich aber noch im Fleisch lebe, lebe ich
im Glauben an den Gottessohn, der mich geliebt und sich fiir mich hingegeben hat*
(Gal2- 49

In diesem Fall verbietet sich die Riickfrage nach Gestalt und Aufbau; denn eine
darauf abgestimmte mystische Theologie wire ganz ,,Innenraum*. Dies freilich so,

5ol



Eugen Biser

dafd sich diese Innerlichkeit zugleich als der Ort universaler Mitverantwortung und
als der Beweggrund tatiger Bewahrung erwiese. Denn von dem durch sie vermittel-
ten Frieden gilt wie von allen hochsten Vergiinstigungen des Daseins, dafy man ihn
entweder mit allen oder iiberhaupt nicht hat. So wird dieser Friede zum unerbittli-
chen Geheif}, denen, die ihn noch entbehren, mit Wort und Tat zu seinem Gliick zu
verhelfen.

Damit aber hat sich der ,, Innenraum®, von dem die Rede war, unmerklich in sein
Gegenteil einer allen offenstehenden Beherbergung verwandelt. Das ist keine
Wohnung im Sinn des von Kierkegaard ironisierten und von Rahner aufgegebenen
Systemgebaudes, wohl aber im Sinn jener ,,Gotteswohnung im Geist“, zu welcher
der Epheserbrief die Gemeinschaft der Glaubenden auferbaut sieht (Eph 2, 22).
Eine so gestaltete Theologie wire aber nicht nur die theoretische Spiegelung
dessen, was durch Lehre, Verkiindigung und Lebenspraxis in der Kirche lebt;
sondern umgekehrt auch der spekulative Hinweis auf das, was die Kirche im
Interesse des entfremdeten, mit sich liberworfenen und geangsteten Menschen
dieser Zeit vordringlich zu sein hat: der Raum des Aufatmens, der Anerkenntnis,
der Mitverantwortung und gegenseitigen Bestitigung. Doch lage dieser Hinweis
nicht weniger im Interesse der Kirche, weil sie durch diese Selbstgestaltung mehr
als durch jede Apologetik bewiese, dafl sie die Kirche des menschgewordenen
Gottes, des Gottes fiir die Menschen, ist.

ANMERKUNGEN

! Hans Kiing: Theologie im Aufbruch. Eine 6kumenische Grundlegung. Miinchen: Piper 1987. 320 S. Lw. 39,80.
? G. Rohrmoser, Geistige Wende — warum (Mainz 1984) 67.

? H. Kiing, Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische Besinnung (Miinchen 1986) I-XXII.

* Darin beriihrt er sich erstaunlich mit einem Grundgedanken der Christologie Romano Guardinis, der gleichfalls
davon spricht, dafl der zur Lebensgemeinschaft mit Christus gelangte Mensch vom ,,Zwang des Leisten-miissens® und
dem ,,Krampf des Leisten-wollens“ befreit werde: Jesus Christus. Sein Bild in den Schriften des Neuen Testaments
(Wiirzburg 1940) 72.

® Das geschah bekanntlich in der einleitenden Bestimmmung seiner Schrift ,,Die Krankheit zum Tode (von 1842).
¢ Dazu D. Sternberger, Heinrich Heine und die Abschaffung der Siinde (Hamburg 1976).

7 Niheres dazu in meinem Beitrag: Intuition und Innovation. Zur Bedeutung der religidsen Intuition fiir den
theologischen Erkenntnisfortschritt, in: Miinchener Theol. Zschr. 32 (1981) 169-193.

® P. Bertaux, Mutation der Menschheit. Diagnosen und Prognosen (Frankfurt 1963).

? Ebd. 9f. '° Kiing, a. a. O. 267.

" Kiing betont das vor allem mit seiner Forderung, dafl die von ihm anvisierte ,kritisch-6kumenische Theologie®
gleichzeitig ,theoretisch-wissenschaftlich® und ,,praktisch-pastoral“ sein miisse; J. L. Mackie widmet in seiner Schrift
»Das Wunder des Theismus® (von 1982), die sich abschliefend ausfiihrlich mit der Kiingschen Position befafit, dem
Thema der religiésen Erfahrung ein ganzes Kapitel (Stuttgart 1985, 282-315).

12 Niheres dazu in meiner Studie: Die glaubensgeschichtliche Wende, 171-208.

' Dazu |. Macquarrie, Gott-Rede. Eine Untersuchung der Sprache und Logik der Theologie (Wiirzburg 1974)
112-132.

" K. Rahner, Theos im Neuen Testament, in: Schriften zur Theologie I (Einsiedeln 1954) 108.

'* F. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente (1882), in: Kritische Studienausgabe X (Miinchen 1980) 89.

' Gregor von Nyssa, Der versiegelte Quell. Auslegung des Hohen Liedes (in der Ubertragung H. U. v. Balthasars,
Salzburg 1939) 103{.

7 R, Guardini, Das Ende der Neuzeit. Ein Versuch zur Orientierung (Wiirzburg 1950) 111.

552



