Umschan

rung an die verlorene Kindheit. Freilich mag diese
Artvon Erlebnis oft genug in sentimentaler Erin-
nerung steckenbleiben; aber niemand weifl, in wie
vielen Fillen doch ein Heimweh aufkommt nach
der heilen Welt der eigenen Ministrantenzeit, die
zwar unwiederbringlich ist, deren tiefere Ursache
aber auch dem Erwachsenen zuginglich bleibt.
In solchen Zusammenhingen kommt es selbst-
verstindlich sehr auf die Glaubwiirdigkeit der
kiinstlerischen Darstellung an. Deswegen steht es
— wie vorher schon angedeutet — aufler Zweifel,
dafl geistliche Berufe, im Film dargestellt, nur
dann Leitbildcharakter haben kénnen, wenn sie
bis in die letzte Nuance der gedanklichen Aussage
und der formalen Gestaltung wahrhaftig sind.
Gelegentlich wird die Frage gestellt, ob denn in
ernst zu nehmenden religidsen Filmen Problem-
Priester und problematische Nonnen sein mufi-
ten, ob durch sie dem Ansehen der Kirche nicht
mehr geschadet als geniitzt wiirde. Dazu ist zu
sagen: Je ehrlicher heute die Problematik einer
menschlich-.christlichen dargestellt
wird, desto besser. Die Sympathie fiir die Kirche
ist von dem Augenblick an bei Skeptikern und
Gegnern spiirbar gestiegen, als Papste begannen,

Existenz

sich zu den Schwachheiten der ,Kirche in ihrer
Knechtsgestalt* (Karl Rahner) zu bekennen.
Mit hoheitsvoll distanzierten Gestalten, die -
den Blick himmelwirts gewandt — der ewigen
Seligkeit zuschreiten, ist niemandem gedient.
Leitbilder konnen nur Menschen sein, die Heilig-
keit verwirklichen als Menschen von Fleisch und
Blut, als Ringende und Kdmpfende, deren Feinde
nicht die bésen Heiden sind, denen es das heilige
Grab zu entreifien gilt, sondern deren Widerstin-
de vor allem in ihrer eigenen Schwachheit liegen.
Dariiber, welche Sendungen sich aus durch-
sichtigen Griinden mit Reizbildern begniigen,
diirfte rasch Ubereinstimmung erzielt werden.
Als ermutigend bleibt festzuhalten, daft der Pro-
zentsatz guter religiéser Filme in der kleinen
Gruppe ausgesprochen guter Filme erfreulich
hoch ist. Dabei ist es unerheblich, wie gliubig
oder kirchennah Autor, Produzent und Regisseur
sind. Die gelegentliche Skepsis gegeniiber den
, Nicht-Fachleuten in Sachen Glauben®, die sich
zuweilen an Kleinigkeiten festbeifit, ist von zwei-
felhaftem Gewicht. Le Corbusier hat sich nicht
als Christ bezeichnet und dennoch die Wallfahrts-
kirche von Ronchamps gebaut! Ernst Emrich

Neukonzeption der katholischen Soziallehre?

Herwig Blichele, derzeit Professor der Gesell-
schaftslehre an der theologischen Fakultat der
Universitat Innsbruck, war, bevor er den akade-
mischen Lehrstuhl bestieg, viele Jahre lang Leiter
der KSO (Katholische Sozialakademie Oster-
reichs), einer von der Osterreichischen Bischofs-
konferenz getragenen Einrichtung. Aus den Er-
fahrungen dieser Jahre weifl er genau und ist daher
voll kompetent, zu bekennen und ehrlich einzu-
gestehen, wie unzulinglich die Soziallehre der
Kirche wirksam ist, und Anregungen zu geben
und Vorschlige zur Abhilfe zu machen. Auch wir
alle, die wir uns zur katholischen Soziallehre
bekennen und uns daran beteiligen, sie weiter
auszubauen, sie zu vertiefen und weltweit zu
verkiinden, sollten es dankbar begriifien, wenn
einer aus unserer Mitte es unternimmt, die Ursa-
chen dieser unserer Schwichen zu ergriinden, und
Mittel und Wege zu finden versucht, um diese

564

Ursachen zu beheben und dieser Schwiche abzu-
helfen. Genau das unternimmt Herwig Biichele in
seinem neuen Buch'.

Nichtsdestoweniger kénnte ein getreuer An-
hinger der katholischen Soziallehre mit Bedenken
an das Buch herantreten: ob man denn die von
thm gestellte Frage iiberhaupt aufwerfen diirfe,
ob man damit nicht unzulissige Kritik an der
Kirche und ihrer Lehre iibe und sich selbst tiber
sie erhebe, anstatt sie gebithrend zu respektieren
und sich ihr zu unterwerfen. Solche Bedenken
gegeniiber dem Buch und seinem Thema mogen
sich aufdringen; das Buch erweist sie jedoch als
unbegriindet. Die Fragen, die es stellt, griinden
nicht in Kritisiersucht oder Uberheblichkeit, son-
dern in echter Liebe und Treue zur Kirche; der
Verfasser wahrt immer die dem kirchlichen Lehr-
amt gebiihrende Ehrfurcht; worum es ihm geht,
ist einzig und allein, der Kirche und ihrem Lehr-



Umschan

amt beim Ringen mit bisher nicht iiberwundenen
Schwierigkeiten zu helfen; er will die Kirche und
ihr Lehramt nicht schulmeistern, sondern ihr
aufrichtig und selbstlos dienen, auch auf die Ge-
fahr hin, daf} diese seine Absicht verkannt und
mifdeutet wird, Widerspruch auslést und Ableh-
nung erfihrt. Auch ich kann nicht allem, was er
ausfiihrt, zustimmen, hitte vielmehr einige Fra-
gen an ihn zu stellen und Einwendungen zu
erheben, fiir die hier jedoch der Raum fehlt.

Die vom Verfasser geforderte ,Neukonzep-
tion® der katholischen Soziallehre stoft keine der
bisher von ihr verkiindeten Wahrheiten um oder
stellt sie auch nur in Frage. Der Lehrgehalt der
Soziallehre bleibt von der ,,Neukonzeption® vol-
lig unberiihrt; ,neu konzipiert" werden soll nur
die Art und Weise, wie man die Sache anfafit, wie
man den unverinderten Lehrgehalt, anstatt ihn in
Wort und Schrift abstrakt vorzutragen, erfolgrei-
cher, wirksamer in concreto vorlebt.

Bisher war die Soziallehre meist die Sache
einzelner Gelehrter und ihres Scharfsinns. Wor-
auf es ankommt, ist aber nicht der Scharfsinn
cinzelner katholischer Fachwissenschaftler, son-
dern—wie wir in Lateinamerika erlebt haben—das
Sturmesbrausen des Hl. Geistes, der die Mehrheit
des lateinamerikanischen Episkopats,
Grofiteil des Klerus und die sog. Basisgemeinden
ergriffen und mit sich fortgerissen und die latein-
amerikanische Kirche, ihr politisches, soziales
und 6konomisches Denken und Verhalten erneu-
ert und verlebendigt hat?.

Seinen ganzen Ausfiihrungen legt der Verfasser
das von unseren besten katholischen Exegeten

einen

erarbeitete Verstindnis der Bergpredigt zugrun-
de, wonach diese sich an die christliche Gemeinde
richtet. Darum soll auch die katholische Sozial-
lehre nicht so sehr den einzelnen ansprechen und
ihn belehren, wie er sich persénlich zu verhalten
habe; sie soll vielmehr die christliche Gemeinde
ansprechen und in ihr das mit der Menschwer-
dung des Sohnes Gottes hier auf Erden bereits
anwesende Reich Gottes, das allerdings erst mit
der Wiederkunft Christi seine Vollendung finden
wird (sog. ,eschatologischer Vorbehalt®), ver-
wirklichen, bekriftigen und weiter ausbauen.
Das ist ein ganz und gar theologischer Ansatz,
der den herkémmlichen, vorwiegend naturrecht-
lichen Ansatz zwar nicht ausschliefit, thn viel-

mehr stillschweigend voraussetzt, ja ihn sogar
ausdriicklich einschlieft. Allerdings will mir
scheinen, der Verfasser werde dem herkémmli-
chen naturrechtlichen Ansatz nicht ganz gerecht.
Er schreibt diesem naturrechtlichen Ansatz einen
im pejorativen Sinn des Wortes ,herrschaftli-
chen® Charakter zu. In der Tat findet man auch
bei besten scholastischen Autoren die Lex aeterna
und die aus ihr erfliefende Lex naturalis manch-
mal so beschrieben, als wire sie eine Summe von
Geboten und Verboten, die Gott als Herr und
Gebieter in positivistischer Weise uns auferlegt
habe und denen wir als seiner ,Herrschaft* Un-
terworfene Gehorsam zu leisten haben (virtus
oboedientiae).

Norm und Gebot/Verbot sind aber nicht
gleichzusetzen. Die Tugend des normgerechten
Verhaltens (virtus iustitiae legalis) ist eine andere
Tugend als der dem Gebot oder Verbot geleistete
Gehorsam. Die naturgesetzliche oder naturrecht-
liche Norm hat ihren Ursprung darin, dafl Gottes
so, namlich als gut oder bése, als gerecht oder
ungerecht, sieht, es als solches bejaht oder ver-
neint, ihm zustimmt oder es verwirft und darum
will, daf8 auch wir es als gut oder gerecht tun oder
es als bose oder ungerecht unterlassen. An dieser
seiner Einsicht, seinem Wohlgefallen oder Mifi-
fallen liflt Gott uns, seine mit Vernunft und
Selbstbestimmung begabten Geschépfe, durch
das, was wir seine ,natiirliche Offenbarung® nen-
nen, nimlich seine Schépfung und die von ihm ihr
eingestiftete Schépfungsordnung, noch mehr
aber durch seine Wortoffenbarung teilnehmen
und lddt uns ein, nicht aus blofler Unterwiirfig-
keit, sondern indem wir diese seine Einsicht uns
zu eigen machen und auf Grund dieser unserer
mit der seinigen in Einklang stehenden Einsicht
unser Tun und Lassen so einrichten, wie es ihm
wohlgefillt oder mififallig ist.

Darum empfiehlt Biichele den lehramtlichen
Verkiindern dérkatholischen Soziallehre und de-
ren fachwissenschaftlichen Vertretern, nach be-
stem Vermogen den Anschein zu vermeiden, als
wollten sie diese Lehre den Glaubigen oder gar
der Menschheit ,,herrschaftlich® auferlegen. Viel-
mehr sollte das Hauptgewicht darauf liegen, das
,Gute®, oder in heutiger Redeweise die , Werte®,
aufleuchten zu lassen und das ,Bose®, die ,,Un-
werte®, in ithrer Abscheulichkeit und Verwerf-

565



Umschan

lichkeit zu entlarven. Auf diese Weise werde es
ihnen besser gelingen, Zustimmung zu finden und
die Lehre wirksam durchzusetzen, als durch die
schulbuchmiflige Darstellung als aufgedringte
Lehre.

In der Hauptsache sind es zwei Wege zur
wirksamen Erneuerung der Gesellschaft, die Bii-
chele vorschligt; den einen nennt er , Kontrastge-
sellschaft®, den anderen ,komponierende Ethik®.

Die von ihm gemeinte ,Kontrastgesellschaft*
ist selbstverstindlich etwas ginzlich anderes als
die sogenannten , Alternativen®, die zur Zeit im
Getriebe unserer politischen Parteien eine so un-
erfreuliche Rolle spielen. Noch viel weniger hat
sie gemein mit dem, was heute unter der Bezeich-
nung ,Kirche von unten® gegen die hierarchisch
strukturierte Kirche aufbegehrt. Am chesten
diirften wohl vom rechten Glauben inspirierte
und gut geleitete ,,Basisgemeinden® das sein oder
dem nahekommen, was Biichele sich unter seinen
,Kontrastgesellschaften® vorstellt und mit ihrer
Hilfe anstrebt. Fiir die Fehler, in die man dabei
fallen kann und die es unbedingt zu vermeiden
gilt, legt er eine Reihe von Beispielsfillen vor;
nicht ebenso gut gelingt es ihm, zu verdeutlichen,
was und wie man es machen kann und soll.

Insgesamt scheint er mir die Intelligenz und die
moralische Integritit unserer Politiker und Mana-
ger zu iiberschitzen. Um Politik, namentlich
Sozial- und Wirtschaftspolitik, zu betreiben, darf
man einen Standard der Intelligenz und nament-
lich der Moral nicht unterstellen, der bisher nie-
mals erreicht worden ist und den zu erreichen
auch nach 2000 Jahren christlicher Verkiindigung
nicht erhofft werden darf. Die menschliche
Irrtumsfihigkeit und nach dem Stindenfall auch
unsere trotz der Erldsung fortbestehende Anfal-
ligkeit fiir die Siinde setzt da eine uniibersteigliche
Grenze.

Mit seinem zweiten Vorschlag, den er ,, kompo-
nierende Ethik“ nennt, will Biichele den meines
Erachtens von ihm mifiverstandenen Weg der
LPolitik des kleineren Ubels® ersetzen. Sehe ich
recht, dann bekimpft er einen ,Papiertiger®, den
er zuerst selbst aufbaut. Ist es doch gerade der
grofle Vorzug der christlichen (katholischen) So-
ziallehre, daf sie keine vollkommen ,heile” Welt
verspricht, sondern sehr viel bescheidener nur das
jeweils ,kleinere Ubel anstrebt, sich jederzeit

566

darauf verlegt, das derzeit driickendste Ubel ab-
zustellen oder zu lindern. Bereits unsere ge-
schépfliche Begrenztheit, noch mehr das, was wir
die , Folgen der Erbsiinde® nennen wie Krankheit
und Tod, setzt uns uniibersteigliche Grenzen.
Das sagt uns unser Glaube, das weif§ auch Biiche-
le, scheint es aber in seinem Buch gelegentlich zu
vergessen.

Von allem, was Biichele unter seinem Stichwort
skomponierende Ethik® anspricht, scheint mir
sein Musterbeispiel ,Riistung® ganz besonders
wohlgelungen. Gliicklicherweise spielt hier der
heute so erbittert gefiihrte Auslegungsstreit tiber
die Bergpredigt, ob sie Gewaltanwendung unbe-
dingt verbiete und unbedingte Gewaltlosigkeit
gebiete, nicht hinein, sondern geniigt der von
unseren besten Exegeten festgestellte und von
Biichele iibernommene Bezug auf die christliche
Gemeinde.

Der Riistungswettlauf, die eskalierende Hoch-
und Hochstriistung hat ihren Grund im wechsel-
seitigen Mifitrauen, und es gibt keinen anderen
Weg, um ihn zu beendigen, aufler dem Vertrauen,
genauer gesprochen dem Vorschuff an Vertrauen,
den einer der beiden gegeneinander wettriisten-
den Teile dem anderen Teil entgegenbringt, den
dieser andere Teil zwar honorieren kann, aber
nicht honorieren muf}, den er vielmehr auch
schmihlich mifibrauchen kann. Dieser Vorschuff
an Vertrauen ist unentbehrlich, um das Wettrii-
sten zu beenden. Eben darum ist das in ihm
liegende Wagnis nicht nur moralisch zu verant-
worten, sondern ist, wenn man das Mogliche
vorsieht und tut, was geeignet ist, um das Risiko
des Fehlschlags zu verringern und die Chance des
Erfolgs zu erhéhen, moralisch sogar geboten. Es
wire doch ein Jammer, wenn die sich ihrer
Christlichkeit rithmende Seite es zuliefle, daff die
atheistische Gegenseite ihr mit diesem Vertrau-
ensvorschuff zuvorkime. Das Sprichwort sagt:
,Der Kliigere gibt nach“. Wie schon wire es,
wenn man hier sagen kénnte: ,Der Christ (der
christlichere Politiker) kommt zuvor!*

Um den Raum nicht zu iiberschreiten, sei hier
darauf verzichtet, Fragen an den Verfasser zu
stellen, Bedenken anzumelden oder Einwendun-
gen zu erheben. Darum kurz und biindig: Biiche-
les Buch iiberzeugt durch die Ehrlichkeit, mit der
es die Unzulinglichkeit unserer Position einge-



Umschan

steht und anerkennt, und es gewinnt durch die
Frommigkeit, mit der es nicht nur die Bergpre-
digt, sondern die ganze Lehre Jesu und das Leben
Jesu, das, was der Verfasser das ,Drama des
Lebens Jesu® nennt, durchmeditiert. Das Buch
wird Erregung hervorrufen und Widerspruch
herausfordern. Gebe Gott, dafl es viele aufge-
schlossene Leser findet und durchschlagende
Wirkung erzielt. O. v. Nell-Breuning S|

! Herwig Biichele: Christlicher Glaube und politische
Vernunft. Fiir eine Neukonzeption der katholischen
Soziallehre. Wien, Diisseldorf: Europaverlag, Patmos
1987. 254 S. (Soziale Brennpunkte, 12.) Kart. 28,-.

2 Daf sich dabei theologische Irrtiimer eingeschlichen
haben, die vom kirchlichen Lehramt geriigt und berich-
tigt werden mufiten, braucht nicht verschwiegen oder
beschénigt zu werden. Die notwendige Berichtigung ist
erfolgt; der oberste Hirt und Lehrer der Kirche, der
Papst, hat die Erneuerung gutgeheifien und belobigt.

Die verzweifelte Hoffnung eines Zeugen

Leben und Werk des Elie Wiesel

Elie Wiesel liebt es, Geschichten zu erzahlen.
Eine Schliisselgeschichte fiir sein Denken stehtam
Ende seines Romans ,,Gezeiten des Schweigens®.
In ritselhafter, verzweifelt klingender Form er-
klirc sie die metaphysische ,Verriicktheit* der
Welt:

»Die Legende berichtet, der Mensch habe eines
Tages folgendermafien zu Gott gesprochen: ,Lafl
uns die Rollen vertauschen. Sei du Mensch, und
ich will Gott sein. Nur eine Sekunde lang. Gott
lichelte sanft und fragte: ,Hast du keine Angst?*
,Nein. Und du?‘ ,Ich habe Angst’, sagte Gott.
Trotzdem gab er dem Wunsche des Menschen
nach und wurde Mensch. Dieser nahm den Platz
Gottes ein und machte unverziiglich von seiner
Allmacht Gebrauch: er weigerte sich, an seinen
vorigen Platz zuriickzukehren, Daher waren we-
der Gott noch der Mensch mehr das, was sie zu
sein schienen. Jahre vergingen, Jahrhunderte,
vielleicht auch Ewigkeiten. Und dann plotzlich
war das Drama da. Die Vergangenheit war fiir den
einen, die Gegenwart fiir den anderen eine zu
grofie Last, Da aber die Befreiung des einen an die
des anderen gekniipft war, nahmen sie ihre Zwie-
sprache wieder auf, deren Echo in der Nacht zu
uns dringt, voll von Haf} und Reue und vor allem
von unendlicher Sehnsucht.“

In einer verriickten Welt zu leben, das ist die
Urerfahrung Elie Wiesels, seit er als 15jdhriges
Kind, aus seiner frommen chassidischen Umge-
bung in dem kleinen Karpatenstidtchen Sighet
herausgerissen, in einen Viehwaggon, dessen ord-
nungsgemifle , Verladung® Eichmann persénlich
inspiziert hatte, an einem Ort ankam, dessen

Namen er noch nie gehort hatte: Auschwitz. Als
er in dieser Nacht die Flammen sah, die dort zum
Himmel loderten, und Lagerinsassen ihnen zurie-
fen: ,Widt ihr, daff ihr bald am Ziel seid? Bald
werdet ihr in den Flammen sterben®, sagte der
Junge zu seinem Vater: ,Das kann doch nicht
sein! Schliefllich leben wir in der Mitte des 20.
Jahrhunderts! Die Welt wird das nicht zulassen!
Sie wird dazu nicht schweigen!“ Es war Mitte
1944, und die Welt schwieg. Die Gleichgiiltigkeit
der Welt angesichts eines in seinem Ausmafl und
in seiner Begriindung ungeheuren und unver-
gleichlichen Massenmords, vollzogen durch
Menschen aller sozialen Schichten, durch Mor-
der, die als Christen, ,sicher als schlechte Chri-
sten, aber doch als Christen®, aufgewachsen wa-
ren: das ist die Urerfahrung dieses Menschen.
Elie Wiesel hat in den frithen 60er Jahren das
Wort ,Holocaust® in das Vokabular eingefiihrt,
das die Ereignisse der Judenvernichtung im Zwei-
ten Weltkrieg beschreiben sollte. Es bedeutet in
der Bibel das Opfer, in dem das Opfertier zur
Ginze verbrannt wurde, also die Totalitit des
Opfers. Bei einer Tagung in Loccum im Sommer
1986 sagte Elie Wiesel: ,Jetzt, nachdem dieses
Wort so gingig, so billig geworden ist, kann ich es
nicht mehr gebrauchen. Ich versuche kein Wort
mehr dafiir zu gebrauchen und einfach still zu
sein, in der Hoffnung, dafl dieses Schweigen
wiedergeben kann, was ich sagen méchte.“ Man
wiirde das Werk und die Bedeutung Elie Wiesels
nicht_pur verkiirzen, sondern auch verfilschen,
wollte man ihn, wie es hiufig geschieht, nur den
»Dichter des Holocaust“ nennen. ,Ein Roman

567



