Michael Sievernich S]
Kirche in der sikularisierten Stadt

Christentum und biirgerliche Gesellschaft

Zum 750jihrigen Stadtjubilium nach Berlin reisen, um dort tiber die Kirche in der
sikularisierten Stadt zu sprechen’, hiefe Eulen nach Athen tragen, lebten wir noch
zu Zeiten des rheinischen Spotters Heinrich Heine, der Berlin 1823 (im Gedicht
»Friedrike“) ins poetische Stammbuch schrieb?: , Verlafl Berlin mit seinem dicken
Sande / Und diinnen Tee und iiberwitzgen Leuten, / Die Gott und Welt, und was
sie selbst bedeuten, / Begriffen lingst mit Hegelschem Verstande.“

Genius loci: Hegel und Sonnenschein

Die Zeiten haben sich geindert, seit der Theoretiker der ,biirgerlichen Gesell-
schaft“ in seiner Rechtsphilosophie (1821) die soziale Wirklichkeit seiner Zeit als
das Verniinftige zu begreifen unternahm und der Emanzipation des Biirgertums
und seiner im 6konomischen ,,System der Bediirfnisse® (§ 1891f.) zu realisierenden
Freiheit den begrifflichen Weg bereitete. G. W. F. Hegel hat jene biirgerlich-
stidtische Prigung der modernen Gesellschaft gezeichnet, in der konfessionelle
und religiose Differenzen ebenso unerheblich sind wie nationale, insofern der
Mensch als Bediirfniswesen in den Blick kommt.

Als Bediirfnissystem allein freilich wire die biirgerliche Gesellschaft schon
desorganisiert. Hegel sah eine die biirgerliche Ordnung sprengende Dialektik von
Armut und Reichtum voraus, wie sie in der ,sozialen Frage“ des 19. Jahrhunderts
einbrechen sollte: auf der einen Seite die , Anhiufung der Reichtiimer (§ 243) und
auf der anderen Seite ,das Herabsinken einer groflen Masse unter das Maafl einer
gewissen Subsistenzweise® (§ 244). Zur Vorsorge und Regulation dieser, den Weg
zur modernen Wirtschaftsgesellschaft begleitenden Tendenz einer individualisti-
schen Bediirfnisbefriedigung, die in Willkiir und subjektivem Belieben ihren
,selbstsiichtigen Zweck® (§ 183) verfolgt, ohne Bezogensein auf die anderen
Personen, empfahl er die beiden Verfassungselemente der Polizei und der Korpo-
ration, um der Desorganisation zu wehren. Freilich kam im Lauf der Zeit nicht nur
theoretisch zum Vorschein, ,dafl bei dem Ubermaafle des Reichtums die biirgerli-
che Gesellschaft nicht reich genug ist,... dem Ubermafle der Armuth und der
Erzeugung des Pobels zu steuern® (§ 245).

744



Kirche in der sikularisierten Stadt

Mit den Folgen solcher Desorganisation der von keiner ,invisible hand“ (Adam
Smith) zum allgemeinen Wohlstand geordneten biirgerlichen Gesellschaft sah sich
einhundert Jahre nach den Reflexionen des idealistischen Theoretikers ein realisti-
scher Praktiker kirchlicher Provenienz konfrontiert. An Carl Sonnenschein
(1876-1929), den rheinischen Freund Berlins, Diisseldorfer wie Heine, ist mit
groflem Respekt zu erinnern. Den mit der Tradition rheinischer Sozialkritik
Vertrauten und in Rom von Jesuiten Ausgebildeten nennt die Gedenktafel an
seinem Diisseldorfer Geburtshaus , Freund der Studenten und Helfer der Armen*.
Im Monchengladbacher ,Volksverein® hat er die studentische Sozialarbeit begriin-
det und wuchs schliefflich in seinen elf Berliner Jahren zum journalistisch,
sozialpolitisch und karitativ engagierten ,Grofistadtseelsorger” par excellence
empor.

Dies spiegelt sich auch in seinen Reflexionen iiber die sikularisierte Stadt und die
Aufgabe der Kirche in ihr wider, die zwar nicht das Hegelsche Abstraktionsniveau
aufweisen, wohl aber das christliche Konkretionsniveau. In expressionistischer
Atemlosigkeit, nach Art eines surrealistischen Filmschnitts mit erkenntnisauslo-
sendem Choc, montiert er seine ,Weltstadtbetrachtungen®, in denen er die
grofistidtisch-chaotische Totalitét als ,,strukturelle Siinde“ brandmarkt, um ihr die
Ohnmacht der christlichen Caritas entgegenzusetzen. So beschreibt er in seinen
Notizen am 6. Dezember 1925 aus der Erinnerung seine erste Begegnung mit der
Grofistadt Berlin:

»Wir fuhren durch die Nebellichter in den Bahnhof. Dieser ganze erste Tag war Traum. Wirrwarr,
Babylon! Alles erdriickend. Alles ins Ungeheure und Unbekannte und Ferne gehend! Alles Masse!
Alles Tanz! Alles Sturm! Fiir den Berliner ist diese Haltung ,Provinz’. ... Man braucht Jahre, ehe sich
dieser faszinierende Wirrwarr, ehe sich der Zauber und die Drohung und die Wucht und der Schrei und
das Jauchzen und die Hypnose dieses Kolosses entwirrt. ... Ich verstehe das harte Urteil gegen Berlin.
Aber es sollte nicht einseitig die Menschen treffen, die dieser Stadt ihr Antlitz zuwenden. Vielmehr das
Gehiuse selbst. Die Struktur. Den Bau. Wie er seit fiinf Jahrzehnten gewachsen ist. Nicht eigentlich
gewachsen! Wie er liniiert, gebaut, geduldet wurde. Den Wahnsinn der Riesenstadt, mit diesen
gehiuften Wohnungen. Vom Keller bis zum Quergebaude. Mit diesen gedrangten Tiiren an der Treppe.
Mit diesen Hiuserwiisten, aus denen der graue Morgen, das Proletariat iiber die Schienen der
Straflenbahn, der Stadtbahn, der Hochbahn, in die Fabriken, in die Biiros, in die Ateliers speit. Den
inneren Defekt solcher Gemeinschaft von Menschen. Die Struktur der Stadt ist Todsiinde.“’

Das ist die durchgehende Kategorie, mit der Sonnenschein die sikularisierte
Stadt charakterisierte, die Grof§stadt, die

 heimatliches Gewebe und viterliche Art (zerreifit). Sie ist so dunkel. So entziindet. So rasend. So
entgdttert, So heimatlos... Die Grofistadt von heute ist Stinde am Menschen®, bemerkt er in einer
Notiz vom 5. September 1926. , Zerstorer des Organischen. Entfesselung des Triebhaften. Zertriimme-
rung der Kultur. So baut sie um! Zerschlagt sie! Durchsetzt sie! Umrandet sie mit neuem Leben!“*

Die Stadt mit neuem Leben umranden, dem widmet er sich diakonisch und
advokatorisch fiir alle drei Gruppen von Menschen, die er nach Berlin stromen sah:

»Die Tiichtigen. Die Defekten. Die Armseligen. Auch das katholische Berlin nimmt diesen
dreifachen Strom in sein schwellendes Bett. Riesenaufgaben der Caritas! Riesenaufgaben der Seelsorge!

745



Michael Sievernich S]

Riesenaufgaben der Volksgemeinschaft! Den dreifachen Strom, den wir nicht hemmen konnen,
auffangen. Die Menschen, die er trigt, erfassen. Ihnen Wirme, ihnen Nihe, ihnen Gemeinde geben!
Arbeit schaffen.*®

Kirche und Urbanisierung im 20. Jahrhundert

Wenn es stimmt, ,dafl zur modernen Gesellschaft in der Denunziation ihrer
Zivilisation die Rettung des Menschen vor ihr gehort, wihrend gleichzeitig die
Fortschrittstheorien von ihr die Vollendung des Menschen und der Menschheit
erwarten®®, dann gehort Friedrich Nietzsche zu den Vertretern der zivilisations-
kritischen Verfallstheorie. Emphatisch formuliert er seine Kritik als Plidoyer fiir
die Stadtflucht, wenn er seinen Zarathustra aus Ekel an der grofien Stadt
voriiberziechen lift, weil sie der Ort ist, ,wo alles Anbriichige, Anriichige,
Liisterne, Diistere, Ubermiirbe, Geschwiirige, Verschworerische zusammen-
schwirmt: — Speie auf die grofie Stadt und kehre um!*, rit der Narr. Die Richtung
der Umbkehr ist die bis heute aktuelle romantische Ausflucht vor dem ,Sumpfe*:
,Warum gingest du nicht in den Wald? Oder pfliigtest die Erde? Ist das Meer nicht
voll von griinen Eilanden?“’

Unterschwellig mag auch Sonnenschein wie viele seiner Zeitgenossen diese
Stadtkritik geteilt haben, freilich eher vom apokalyptischen Stichwort ,,Babylon*
her und vor allem ohne das Programm der Flucht aus der Stadt und hin zu ,,griinen
Eilanden® zu iibernehmen: Ihm ging es nicht um das ,Voriibergehen“ an der
groflen Stadt, sondern um das Hineingehen in sie, gedringt von der Liebe Christi
und mit eschatologisch langem Atem.

In der damaligen Viermillionenstadt, die zwar nur 10 Prozent Katholiken
beherbergte, gleichwohl aber die grofite katholische Gemeinde des Reichs war, zog
er mit Stadtplan, Telefon und seiner legendiren Kartei ein diakonales Netz aus, bei
dessen Verkniipfung ihm zwei Mitarbeiter zur Seite standen, die einmal deutsche
Kanzler werden sollten: Heinrich Briining (Reichtskanzler 1930 bis 1932) und
Kurt Georg Kiesinger (Bundeskanzler 1966 bis 1969).

Wie ein priesterliches Pendant zum ,kleinen Mann“ Franz Biberkopf, dem
Protagonisten in Alfred Doblins Roman ,Berlin Alexanderplatz* (im Todesjahr
Sonnenscheins 1929 erschienen), lie er sich nicht unterkriegen und reprisentierte
eine diakonal vermittelte Geltung der Kirche in der Stadt, der kaum ein Zeitgenos-
se, welcher Partei oder Weltanschauung auch immer, den Respekt versagte.

Der christliche Konigsweg, die Herausforderung der zunehmenden Verstadte-
rung anzunehmen, besteht offensichtlich zunichst in der praktisch titigen Caritas.
So war auch die erste kirchliche Antwort auf die Herausforderung des ,Pauperis-
mus“ und der ,sozialen Frage® im 19. Jahrhundert, die sich in den Stidten
zuspitzte, zunichst und zumeist eine praktische, vor allem von Frauen getragene
Antwort, die sich in der Griindung von karitativen Vereinen und karitativ titigen

746



Kirche in der sikularisierten Stadt

Schwesternkongregationen artikulierte. Erst spater wurden die Probleme als
Strukturfragen erkannt, im ,sozialen Katholizismus“ sozialpolitisch und in der
ersten Sozialenzyklika ,Rerum novarum*® (1891) sozialphilosophisch umgemiinzt.
Dementsprechend hatte die Antwort der sich im Urbanisierungsprozef herausbil-
denden Grofistadtseelsorge immer ein starkes Gewicht auf die karitative Arbeit
gelegt, mithin in diesem Sinn eine ,vorrangige Option fiir die Armen® getroffen.
Diese Option bestimmte nicht nur das Wirken Sonnenscheins, sondern auch das
Lebenswerk des kiirzlich seliggesprochenen Miinchener Paters Rupert Mayer SJ
oder das des noch riistigen Diisseldorfer Pfarrers Carl Klinkhammer.

Freilich gab es auch andere Antworten auf die Herausforderung der sakularisier-
ten Stadt. Ein herausragender Vorkidmpfer fiir die geistige Auseinandersetzung mit
der Moderne war Romano Guardini (1885-1968), der in Sonnenscheins Berliner
Jahrzehnt an der dortigen Universitit Vorlesungen hielt und die Konturen eines
geistig offenen Katholizismus zeichnete. Beide arbeiteten jedoch nicht Hand in
Hand, sondern standen sich als Kontrahenten gegeniiber: Guardini wollte sich
nicht in die Praxis einspannen lassen und warf Sonnenschein vor, den eigentlichen
Fragen auszuweichen®; dessen Urteil iiber Guardini fiel nicht gnidiger aus.

Eine mehr institutionenorientierte Antwort auf die Verstadterung und die damit
einhergehenden pastoralen Probleme gab zu Anfang des Jahrhunderts der Wiener
Pastoraltheologe Heinrich Swoboda, der angesichts der katastrophalen Lage in den
Riesenpfarreien die Seelsorge in der Grofistadt als epochale Frage fiir das kirchliche
Leben erkannte und als Losung eine Verkleinerung bzw. Neugriindung von
Territorialpfarreien forderte: ,Hier wird es sich also wesentlich um die Einteilung
der groflen Menschenmasse in seelsorgliche Distrikte von zweckrichtiger Grofle
und entsprechender Organisierung handeln.“” An Swoboda ausdriicklich ankniip-
fend, hat der Tiibinger Pastoraltheologe Norbert Greinacher kurz nach dem
Zweiten Vatikanum eine groflangelegte Studie zum Verhailtnis Kirche und Stadt
vorgelegt, in der er vor allem fiir die ,,Gemeindekirche“ als Sozialform der Kirche
in der stidtischen Gesellschaft pladiert'.

Wenden wir den Blick iiber Europa hinaus hin zur ,,Dritten Welt“, dann ist der
dort stattfindende gigantische und ungebremste Urbanisierungsprozefl geeignet,
okalyptische Stimmungen auszulosen. Gegen Ende des Jahrhunderts werden 40
Prozent der Bevolkerung in der Dritten Welt, das sind zwei Milliarden Menschen,
in Stidten mit zum Teil extremen Ausdehnungen wohnen. In Lateinamerika, dem
katholischsten und verstadtertsten Kontinent der Welt, leben {iber zwei Drittel der
Bewohner in stidtischen Agglomerationen (zum Vergleich: in Europa ist es etwa
die Hilfte), die meisten davon freilich oft ohne Grundversorgung in den Barrios,
Barriadas, Favelas, die als Elendsgiirtel die Stadte umgeben. Fiir Mexiko-Stadt und
das brasilianische Wirtschaftszentrum Sao Paulo haben die Vereinten Nationen
eine Groflenordnung von 25 Millionen Einwohnern in der nahen Zukunft
hochgerechnet. Trotz aller Gefahren der ,,Megalopolis“ sollen, so Papst Paul VI. in

47



Michael Stevernich S|

»Octogesima adveniens“ (1971), die Christen ,,vor diesen mafi- und gesichtslosen
Stadten nicht verzagen® (Nr. 12), sondern ihre Verantwortung wahrnehmen.

Die kirchliche Antwort, die in Lateinamerika auf die Herausforderung der
sakularisierten Stadt gegeben wird, gehort einem anderen Typ an. Nicht Grofi-
stadtseelsorge mit karitativem Schwerpunkt oder Neuordnung der Pastoraldistrik-
te, also Ankniipfung an Konzepte einer vorbiirgerlichen Betreuungs- oder birger-
lichen Servicekirche'!, heifit die Devise, sondern selbstorganisierter Aufbau von
kirchlichen Basisgemeinden, besonders an der Peripherie der Stidte, dort, wo das
arme ,Volk“ (pueblo, povo) wohnt. Hier ereignet sich ein neues Kirchewerden in
den Stidten, eine , Ekklesiogenesis (Leonardo Boff), bei der religiose und soziale
Motive zusammenwirken. Das Herzstiick dieses fiir die Weltkirche bedeutsamen
Prozesses findet sich in der ,vorrangigen Option fiir die Armen®, die nicht nur im
Zentrum der lateinamerikanischen , Theologie der Befreiung® steht, sondern auch
im Puebla-Beschlufl (1979) des dortigen Episkopats programmatisch zum Aus-
druck gebracht worden ist. Denn in den Basisgemeinden, die als ,, Brennpunkte der
Evangelisierung und Motoren der Befreiung“ (Nr. 96), gesehen werden, komme
das ,evangelische Potential der Armen® zum Tragen (Nr. 114).

So unterschiedlich die Antworten waren, die in der ersten und zweiten Hilfte
des 20. Jahrhunderts auf die Herausforderung der Stadt gegeben wurden, so
kommen beide doch darin iberein, dafl im Blick auf die jeweils Armen die
diakonale Grundfunktion der Kirche ins Spiel kommt. Dieses Moment der
christlichen Liebe scheint demnach ein privilegierter Zugang zur Aufgabenbestim-
mung der Kirche in der sakularisierten Stadt des 20. Jahrhunderts zu sein. Ein
flichtiger Blick in die Geschichte zeigt iiberdies, dafl sich Ausbreitung und
Erneuerung von Glaube und Kirche entscheidend in den Stidten vollzogen.

Christentum als Stadtreligion

Entgegen der landlaufigen Vorstellung vom Christentum als Landreligion erhellt
die Affinitit der Kirche zur Stadt schon aus ihrer friih betonten Romanitit als
wecclesia Romana®“. Aus der wechselvollen Geschichte des Verhiltnisses von
Christentum und Stadt nur ein Schlaglicht auf eine entscheidende Epoche:

Das frithe Christentum zeigt sich in so vielfaltiger Weise mit dem urbanen Leben
der Spitantike verbunden, dafl Adolf von Harnack es mit guten Griinden als
»Stadtereligion bezeichnet hat'?. Paulus, selbst ,Biirger einer nicht unbedeuten-
den Stadt“ (Apg 21, 39), unternahm seine Missionsreisen durch Stidte des
mediterranen Raums und gelangte nach Athen und Rom. In den Stidten bilden sich
die ersten Christengemeinden, deren normative Schriften in Griechisch, der
slingua franca® der Stadtekultur in den &stlichen romischen Provinzen, verfafit
sind. Die griechisch-romische Stadt wurde zum dominanten Kontext der christli-

748



Kirche in der sikularisierten Stadt

chen Bewegung. Die soziale Gestalt der Polis (civitas), von der her Aristoteles den
Menschen als ,stidtisches Wesen“ von Natur aus bestimmt hatte (Politik I, 2
1253 a), ist der fiir die Ausbreitung der jungen Kirche entscheidende Ort, an dem
auch die Bischofssitze eingerichtet werden. Die friihen Christen sind so sehr
Stadtmenschen, daf} die Nichtchristen Dorfbewohner (pagani) genannt wurden,
eine Bezeichnung, die spiter zum Synonym fiir Heiden werden sollte. Auf den
urbanen Charakter verweist auch Max Weber, wenn er aus soziologischer Perspek-
tive schreibt:

»Latsdchlich ist die frithchristliche Religiositit stidtische Religiositit, die Bedeutung des Christen-
tums steigt unter sonst gleichen Umstinden, wie Harnack iiberzeugend dargetan hat, mit der Grofe der
Stadt... Es ist ganz unwahrscheinlich, dafl eine organisierte Gemeindereligiositit, wie die friihchristli-

che es wurde, sich so, wie geschehen, auflerhalb eines stidtischen, und das heifit: eines im okzidentalen
Sinn ,stidtischen‘ Gemeindelebens hitte entwickeln kénnen. <!

Freilich passen sich die frithen Christen nicht derart dem stiadtischen Leben an,
dafl sie in ihm auf- oder untergingen; vielmehr nehmen sie mit eigenem Profil teil.
Als Gemeinde in der Fremde (paroikia), die ihren eschatologischen Vorbehalt
darauf griindet, daff sie neutestamentlich zwar in dieser Welt, aber nicht von dieser
Welt (Joh 17, 14ff.) ist, leben sie als Beisassen, die ihre Heimat im Himmel haben
(1 Petr 2,11; Phil 3,20). Die unterscheidenden Kontrastmomente sind neben dem
durch Arkandisziplin geschiitzten Kult vor allem ihre neue Lebensweise und ihr
karitativer Dienst.

Thre nene Lebensweise, eine Praxis des ,Miteinander®, zeigt sich vor allem in
dem von der heidnischen Umwelt abstechenden Ethos der Briiderlichkeit, das die
antike Klassengesellschaft sprengt, die Institution der Sklaverei unterliuft (Brief an
Philemon), die Marginalisierten (Kinder, [verwitwete] Frauen) gleichstellt und so
nicht nur das gesamte stadtische Spektrum der sozialen Schichten zulafit, sondern
auch die Anrede ,Bruder® und ,Schwester® einfiihrt.

Den wohl stirksten Eindruck auf die heidnische Umwelt hat die Ubung der
christlichen Nichstenliebe gemacht. Dazu gehorten frithchristlich die Gastfreund-
schaft und die Armenfiirsorge, die Krankenbetreuung und die Bestattung der
Toten, die Sorge fir Witwen und Waisen sowie die Ausbildung elternloser
Jugendlicher. Diese Diakonie, die nach heutiger Terminologie durchaus als
»Option fiir die Armen“ bezeichnet werden kann, beschrankte sich nicht auf die
Gemeindemitglieder, sondern umfafite nach vielen Zeugnissen auch andere Be-
durfrige.

Das klassische Zeugnis der Affinitdt und Differenz des Christentums zur Stadt
diirfte die gegen Ende des zweiten Jahrhunderts verfaite Schrift an Diognet sein,
die an zentraler Stelle die Christen als ,,Seele der Stidte® bezeichnet: ,Genau das,
was im Leib die Seele ist, das sind in der Welt die Christen. Durch alle Glieder des
Leibes hin ist die Seele verteilt, und die Christen sind es iiber die Stidte der Welt.
Und zur Begriindung heifit es:

749



Michael Sievernich SJ

,Denn die Christen unterscheiden sich nicht durch Land, Sprache oder Sitten von den iibrigen
Menschen. Denn nirgendwo bewohnen sie eigene Stidte, noch bedienen sie sich irgendeiner abweichen-
den Sprache, noch fithren sie ein auffallendes Leben. Gewiff ist nicht durch irgendeinen Einfall und
Gedanken geschiftiger Menschen diese ihre Art von Wissenschaft von ihnen erfunden, noch vertreten
sie eine menschliche Lehrmeinung, wie es manche tun. Obwohl sie griechische und barbarische Stadte
bewohnen, wie es einen jeden traf, und die landesiiblichen Sitten befolgen in Kleidung und Kost sowie
im iibrigen Lebensvollzug, legen sie doch eine erstaunliche und einigermafien eigenartige Beschaffenheit
ihrer Lebensfiihrung an den Tag. Sie bewohnen das eigene Vatetland, aber wie Beisassen. Sie nehmen an
allem teil wie Biirger, und alles ertragen sie wie Fremde. Jede Fremde ist ihr Vaterland und jedes
Vaterland eine Fremde. Sie heiraten wie alle, zeugen und gebiren Kinder; aber sie setzen die
Neugeborenen nicht aus. Ihren Tisch bieten sie als gemeinsam an, aber nicht ihr Bett. Im Fleisch
befinden sie sich, aber sie leben nicht nach dem Fleisch. Auf Erden weilen sie, aber im Himmel sind sie
Biirger. Sie gehorchen den erlassenen Gesetzen, und mit der ihnen eigenen Lebensweise iiberbieten sie
die Gesetze.“"

Der knappe Blick aufs frithe Christentum zeigt zum einen die Nihe des
Christentums zur Stadt als Zentrum der Kulturentwicklung, aber auch sozialer
Not, und zum anderen die typisch christliche Antwort auf die stadtische Heraus-
forderung. Auch das symbolische Repertoire der jiidisch-christlichen Tradition
bedient sich zur Darstellung der Heilshoffnungen des Symbols der Stadt, eines

Symbols, das bis heute zu denken gibt.

Symbolisches Repertoire: Jerusalem und Babylon

Die ,grofie Stadt“ diente in bestimmten Epochen nicht nur als stidtebauliches
Leitbild, sondern prigt auch biblisch-normativ die Typologie des endzeitlichen
Geschicks, sei es als Vollendung oder als Untergang. Jerusalem und Babylon sind
die Chiffren der ,groflen Stadt“, die als Bilder messianischer Zukunft und
endgiiltigen Sturzes miteinander ringen. Die Dialektik der Urbilder zwingt in der
unaufhebbar ambivalenten Situation zu einer Entscheidung. Nicht von ungefihr
siedelt Ignatius von Loyola in seinem Exerzitienbuch die ,,ad agonem* auferlegte
Entscheidung fiir oder gegen Christus ,,in der Gegend von Jerusalem® und ,in der
Gegend von Babylon® an (Exerzitienbuch Nr. 138).

Die Typologie der ,groffen Stadt* entstammt der neutestamentlichen Jobannes-
apokalypse, die ihrerseits die iiberschwenglichen Heilsvisionen der Propheten des
Babylonischen Exils (Deuterojesaja, Daniel) aufgreift. Die Visionen des Johannes
beziechen sich auf der einen Seite auf die grofle Stadt mit dem geheimnisvollen
Namen, auf , Babylon, die Grofie, die Mutter der Huren und aller Abscheulichkei-
ten der Erde“ (Offb 17,5). Sie, deren Siinden sich zum Himmel auftiirmen und
durch deren Fiille an Wohlstand ,die Kaufleute der Erde reich geworden sind“
(Offb 18,3), wird fallen und in ihrem Sturz nur Tod und Trauer kennen.

Dem Wehe iiber dieses Siindenbabel entspricht auf der anderen Seite die Vision
der ,heiligen Stadt Jerusalem, wie sie von Gott her aus dem Himmel herabkam,

750



Kirche in der sdkularisierten Stadt

erfiillt von der Herrlichkeit Gottes“ (Offb 21,101.), glinzend wie ein Edelstein,
mit zwolf Toren in alle Himmelsrichtungen. Diese Stadt ist ,die Wohnung Gottes
unter den Menschen®, der alle Trinen abwischen wird: ,,Der Tod wird nicht mehr
sein, keine Trauer, keine Klage, keine Miihsal.“ (Offb 21,31.)

Die von Gott kommende Stadt fand eine kiinstlerische Darstellung in den
riesigen Leuchtkronen der romanischen Dome zu Aachen und Hildesheim. Das
Herabkommen vom Himmel wird durch das Hingen im Kirchenraum symboli-
siert; die verheifiene Stadt schwebt als fernes und doch zum Greifen nahes Ziel iiber
der Gemeinde. An diesen Leuchtkronen lassen sich drei typische Deutungen der
christlichen Stadtsymbolik erliutern: die erste Deutung lifft den Leuchter hingen,
die zweite zieht ihn herunter, die dritte hangt ihn ganz ab.

Die erste Deutung verbindet sich mit dem Namen Augustinus, fiir den es zwei
Biirgerschaften (civitates) gibt: ,Wie nun Jerusalem Sinnbild ist fiir die Biirger-
schaft und die Gemeinschaft der Heiligen, so ist Babylon Sinnbild fiir die
Biirgerschaft und die Gemeinschaft der Ungerechten. Entscheidend ist, daf} beide
Biirgerschaften ,miteinander vermischt von Anfang des Menschengeschlechts bis
zum Ende der Zeiten die wechselvollen Epochen durchlaufen und dann beim
letzten Gericht voneinander geschieden werden miissen®’®. Das gilt bei Augusti-
nus auch fiir die Kirche, die nicht als Kirche der Reinen mit Jerusalem identifiziert
wird, um sie zu Babylon in Kontrast setzen zu kénnen; vielmehr betrachtet er die
Kirche als Mischkérper (corpus mixtum), in dem Gute und Bése zusammenleben.
Diese Deutung belifit Jerusalem als endzeitliches Ziel, das jedoch die Gegenwart
bestimmt; sie lafft zwar — im Bild gesprochen — den Leuchter oben hingen, sein
Licht jedoch durchdringt die babylonische Gegenwart. Fiir die Kirche in der
sakularisierten Zeit heifit dies, daff sie aufgrund und mit ihrer messianischen
Botschaft mitten in der Stadt lebt, sich dort inkarniert, wo Babylon und Jerusalem
miteinander ringen, aber nicht ohne das Licht von oben.

Die zweite Deutung verbindet sich mit der Theorie, daff die Kirche als
»Kontrastgesellschaft“ zu leben habe. Diese umstrittene Konzeption will —im Bild
gesprochen — den Leuchter nicht tiber der Gemeinde schweben lassen, sondern
zieht ihn herunter und will die heilige Stadt ohne eschatologische Differenz
prasentisch machen:

»Der Sturz der Stadt Babylon und das neue Jerusalem, das vom Himmel auf diese Erde kommt,
meinen nicht ein Endgericht, das jetzt noch ausstehen wiirde, und dann ein Jenseits, das nicht mehr von
dieser Welt wire. Beide Stidte gehoren in unsere Geschichte. Was die beiden Visionen sagen, ist nach
dem Glauben der frithen Christen seit Jesu Tod und Auferstehung auf unserer Erde im Gange. Jetzt
steigt die neue Stadt vom Himmel auf die Erde herab.“'®

Daher sieht diese Konzeption bei Augustinus, dessen Unterscheidung von
Civitas Dei und Civitas terrena doch Gelegenheit zum Kontrastieren béte, den
Siindenfall, weil er Jerusalem im Himmel 18t und nicht auf die Erde zieht, das
heifit nicht mit der Kirche identifiziert. Positiv geht es Norbert Lohfink darum,
einem biirgerlichen, auf Innerlichkeit und Jenseitshoffnung reduzierten Christen-

7ol



Michael Sievernich SJ

tum die verlorengegangene Dimension des ,Jiidischen* wiederzugewinnen, und
das meint jenseits von Spiritualisierung und Eschatologisierung die diesseitige,
materielle und soziale Weltdimension des Glaubens. Dazu gehore, wie bei
Abraham, der aus der Weltstadt Ur auszog (Gen 11,31), und beim Volk Israel, das
seinen Ursprung als Auszug aus den Stidten erzahlt, zunichst die Flucht aus der
Stadt und dann der Aufbau einer anderen Stadt. Das wahre, hier zu errichtende
Jerusalem ,ist nicht zu haben ohne den Auszug und ohne den Willen zur
Gegengesellschaft“. Nach diesem Konzept kommt es fiir die Kirche in der
sikularisierten Gesellschaft also darauf an, ,mitten in der Stadt eine neue Stadt
entstehen zu lassen“".

Die dritte Deutung schlieflich erklirt die christliche Stadtsymbolik fiir iberholt;
sie hingt den Jerusalem symbolisierenden Leuchter einfach ab. Nach dieser
Auffassung Dolf Sternbergers ist das von Gott aus dem Himmel herabfahrende
Jerusalem der johanneischen Vision ,.gleichsam ein Zauber- und Mirchenschlofi*.
Es gehe nicht um eine gottliche oder dimonische Stadt, sondern im Riickgriff auf
die antike Polis um die menschliche Stadt: ,An der menschlichen Stadt haben wir
zu arbeiten.“'® Nach dieser Konzeption hat sich der Mensch aus religiosen
Bestimmungen emanzipiert und erwartet trotz der Erfahrungen mit der Zersto-
rung der Stidte alles von sich selbst als dem autonom waltenden Biirger. Die Frage
nach der Kirche in der sikularisierten Stadt verschwindet daher grofiziigig liberal
im historischen Fundus obsoleter Urbilder.

Kirchliche Prisenz in der sikularisierten Stadt

Da letztere Deutung weder der christlichen Stadtsymbolik gerecht wird noch als
Reprise der antiken Polis-Tradition dem globalen Urbanisierungsproblem des 20.
Jahrhunderts, kann sie hier beiseite gelassen werden. Im Widerstreit der augustini-
schen Lehre von den zwei Biirgerschaften und der Kontrasttheorie kommt es
darauf an, beide Intentionen so miteinander zu vermitteln, dafl die christliche
Verantwortung in der Stadt urid fiir sie weder eschatologisch suspendiert noch
prisentisch iiberfordert wird. Als biblisches Leitwort fiir diese christliche Verant-
wortung kann die in Jerusalem geschriebene Aufforderung des Propheten Jeremia
an die nach Babel Verbannten gelten: ,Bemiiht euch um das Wohl (Schalom) der
Stadt... und betet fiir sie zum Herrn; denn in ihrem Wohl liegt euer Wohl“ (Jer
29,7).

1. Akzeptanz

Zur Vergegenwirtigung des Christlichen gehort zunichst die Annahme der
sikularisierten Stadt als jenes ,moderne Territorium der Lebenswelt“'?, in dem in
der Bundesrepublik rund 75 Prozent der Bevolkerung leben, davon zwei Drittel in

752



Kirche in der sikularisierten Stadt

groflen und mittleren Ballungsraumen wie etwa Ruhrgebiet, Rhein-Main, Berlin.
In diesen Regionen kuscheln sich die Stadte lingst nicht mehr in den Schatten der
Dome oder Stadtkirchen, vielmehr ,stehen die Kirchen kreuz und quer in der Stadt
scheinbar sinnlos herum®, wie ein Stadthistoriker beklagt: ,Einen so wichtigen
Bau wie die Berliner Gedichtniskirche stellte man auf einen Verkehrsplatz mitten
in den wiirdelosen Radau des grofistidtischen Verkehrs.“?® Gegen die faktische
Situation die iberschaubare mittelalterliche Stadt zu beschworen oder den Mythos
der Landpfarrei, in der die Kirche noch im Dorf steht, wire gewif} illusionidre
Wunschtraumerei.

Vielmehr geht es um eine ungeschminkte Wahrnehmung und Annahme des
neuzeitlichen Sakularisierungsprozesses, wie er sich in der Stadt durch einen
enormen Schwund christlicher Praxis und kirchlicher Bindungen auszeichnet. Ob
der Prozeff, der mit dem ideenpolitischen Begriff der Sakularisierung umschrieben
wird, als Abfall vom Christentum oder als seine legitime Konsequenz anzusehen
ist, braucht hier nicht entschieden zu werden; auch nicht die Frage, ob dieser
Vorgang irreversibel ist oder inzwischen postmodern umgepolt wird. Jedenfalls
meint Annahme der Situation auch die Wahrnehmung ihrer spezifischen Chancen.
Dazu gehort es, Grofle und Elend der biirgerlichen Gesellschaft zu sehen und inihr
kritisch und produktiv den christlichen Glauben zu inkulturieren, der einmal das
religiose Rechenschaftsforum biirgerlicher Verantwortlichkeit abgegeben hat.

Das Plidoyer fiir die Akzeptanz bedeutet aber nicht, dafl sich die Kirche auf die
ihr in der ausdifferenzierten Gesellschaft zugewiesene Nische beschrinken lassen
sollte; auch geht es nicht um das Einstimmen in jene ,biirgerliche Religion®, die die
wesentlichen Gehalte der christlichen Tradition entscharft oder als ,,civil religion®
zur politischen Ideologie degeneriert.

2. Inkarnation

Ohne also an der grofien Stadt voriiberzugehen oder sich sektenhaft zuriickzu-
ziehen, hat Kirche im Bewufitsein des Risikos ihre unverwechselbare Botschaft
einzubringen. Hier sind es vor allem lateinamerikanische Bischofe und Theologen,
die nachdriicklich auf die prophetische Funktion der Kirche und auf die Notwen-
digkeit ihrer Inkarnation in den gegebenen Verhiltnissen verweisen. Davon sprach
etwa Oscar Romero, als er kurz vor seiner Ermordung bei der Rede zur Verleihung
der Ehrendoktorwiirde der Universitit Lowen sagte, ,daf} der christliche Glaube
uns nicht von der Welt trennt, sondern dafl er uns in sie einfiigt, daff die Kirche kein
schwer zuginglicher, von der Stadt getrennter Ort ist, sondern Nachfolgerin des
Jesus, der in der Stadt, in der Polis lebte, arbeitete, kimpfte und starb“?.

Diese Inkarnation in die sikularisierte Stadt kann sich auf verschiedenen Ebenen
abspielen: auf der Ebene des einzelnen, der sich als Christ durchs ,Dickicht der
Stiadte (Bert Brecht) schligt und offensiv ein Lebenszeugnis von der Hoffnung
gibt, die in ihm ist (1 Petr 3,15), oder auf der Ebene der christlichen Gemeinde oder

53 Stimmen 205, 11 753



Michael Stevernich S

einzelner Gruppen und Gemeinschaften. Eine Vielzahl von Experimenten in den
europiischen Grofistidten®, aber auch die kirchlichen Basisgemeinschaften in
Lateinamerika belegen die Méglichkeiten der hier angesprochenen Inkarnation in
die Stadt.

Dariiber hinaus ist aber auch auf die Formen institutioneller Prisenz der Kirche
in der Stadt zu verweisen, angefangen von der territorialen Pfarreiorganisation bis
zum Netz der vielfaltigen karitativen Dienste, von den kirchlichen Schulen und
Akademien bis zu Kindergirten und Altenheimen. Uberdies bedarf es gerade in der
~Unwirtlichkeit unserer Stadte“ (Alexander Mitscherlich) auch architektonischer
Markierungspunkte, die vertraut wirken, und, mit den Lebensvollziigen des
Stidters verkniipft, so etwas wie ,Heimat“ vermitteln.

Die Zeit kirchlicher Reprasentativbauten scheint allerdings voriiber zu sein, seit
diese im 19. Jahrhundert von den Stadtbahnhofen als ,,Kathedralen des Verkehrs“
abgelost wurden und im 20. Jahrhundert von politischen Monumentalbauten und
,Lichtdomen® und schliefllich von ,Kathedralen des Geldes“, vom Bank- und
Versicherungsgewerbe errichtet. Damit sollte Kirche heute gewif§ nicht konkurrie-
ren wollen, allein schon aus isthetischen Griinden nicht. Gleichwohl aber bleibt
die Frage, wie sich Kirche heute im Stadtbild architektonisch darstellt, welche
Rolle nicht polyfunktional verzweckte Sakralriume spielen, welche gestalterischen
und kunstlerischen Krafte das Christentum freizusetzen vermag, wie es sich
reprasentiert und kultisch realisiert.

Hier mufl die Auseinandersetzung beginnen mit jener doppelten Entwicklung,
die uber die Sicherung der vielbeschworenen Daseinsgrundfunktionen (Wohnen,
Arbeiten, Erholung, Verkehr) hinaus den Wandel der Kultorte in modernen
Grofistadten bestimmt: die Musealisierung der alten Kirchen und die quasisakrale
Stilisierung der Museen zu Kulturtempeln.

3. Kooperation

Inkarnation in der Stadt verbietet auch den defensiven Riickzug in den ,,Pferch®
der ,kleinen Herde®, selbst dann, wenn sich die christliche Gemeinde in einer
Minderheitenposition befindet. Geboten erscheint vielmehr die offene, kritische
und offensive Kooperation. Dabei geht es nicht allein um die kommunale
Zusammenarbeit etwa im Wohlfahrts- und Bildungsbereich, sondern auch um die
kirchliche Einmischung etwa ins Stadtplanerische, wenn es zum Beispiel um das
Problem der Trabantenstidte geht oder um die Forderung, die Stadt in iberschau-
bare Gemeinwesen zu gliedern, das Wohnumfeld, die Quartiere (Radius des
Fuflgangers) und die Stadtteile zu gestalten. Diese Form der Kooperation realisiert
exemplarisch eine Studie der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) zur
Frage der menschengerechten Stadt, die sich als ,Aufforderung zur humanen und
okologischen Stadterneuerung® versteht und mit Sachverstand die kirchliche
Perspektive ins Spiel bringt®”. Es geht mithin weder um die Errichtung einer

754



Kirche in der sidkularisierten Stadt

,Gegenstadt“, wenngleich die christliche Gemeinde durchaus im Kontrast zu ihrer
Umwelt leben wird, noch um eine Privatisierung des Christentums oder seine
Reduzierung auf eine ornamentale Funktion in der biirgerlichen Offentlichkeit.
Vielmehr erfordert der offentliche Charakter des christlichen Heils, das in der
Kirche strukturelle Gestalt angenommen hat, sich um das umfassende Wohl
(Schalom) der Stadt zu bemiihen.

In der reichen Literatur zum Thema ,Stadt® fillt auf, daff der Bereich der
Religion allgemein, der Kirche und des Christentums insbesondere zwar in der
historischen Riickschau auf die (europiische) Stadtgeschichte unvermeidbar ist, bei
Fragen der aktuellen Stadtproblematik jedoch in der Regel ausgeblendet wird oder
hochstens im Bereich Denkmalpflege vorkommt. Griinplanung, Bioklima und
Stadthygiene, Verkehr und Freizeit, stadtebauliche Infrastruktur und kommunale
Finanzpolitik, Baurecht und Bodenpolitik etc.: all diese und Zhnliche Fragen
brauchen neben dem Sachverstand auch die funktional nicht verrechenbare
humane und religiose Perspektive jener Voraussetzungen urbanen Zusammenle-
bens, die die Stadt nicht selbst garantieren kann.

4. Transzendenz

Bleibt im Sinn eines ,historischen Imperativs“ der Kirche, demzufolge sie nicht
zu sein braucht, was alle sein konnen, wohl aber das sein soll, was nur sie selbst sein
kann, der abschliefende Blick auf das der Kirche Eigentiimliche, das sie kritisch in
die Verhiltnisse der sikularisierten Stadt einzubringen hat, will sie ihrem Auftrag
treu bleiben und von der Geistesgegenwart nicht nur reden. Wir erldutern diese mit
einem Optativ versehenen Aufgabenfelder exemplarisch anhand der Aporien,
welche sich aus den Metamorphosen der Sikularisierung ergeben.

Religion. Nachdem sich zu Beginn des neuzeitlichen Sikularisationsprozesses
die europiische Christenheit in Religionskriegen zerfleischt hatte und nicht mehr
in der Lage war, einen politisch wirksamen Frieden zu bewerkstelligen, erhob sich
die Frage, wie das Miteinander der verschiedenen Konfessionen in einer gemeinsa-
men politischen Ordnung mdoglich sei. Da das konfessionell gespaltene Christen-
tum keine Einheit mehr zu stiften vermochte, riickte an seine Stelle die Politik, der
nun die Aufgabe zukam, jenseits religioser Wahrheitsfragen Frieden zu stiften.
Diese Aporie der bis heute wihrenden konfessionellen Spaltung erfordert als
Antwort der Kirchen in der Stadt eine interkonfessionelle Okumene, weil die
christliche Wahrheit ihrem eigenen Anspruch nach auf Einheit und Frieden aus ist
und daher nur von den geeinten Christen offentlich zur Geltung gebracht werden
kann. Dariiber hinaus bedarf es einer Wahrnehmung und Verschrinkung kulturell
unterschiedlich geprigter ,Christentiimer®, wie sie gerade in den grofien Stidten
zu finden sind. Schlieflich geht es auch um die ,,grofle Okumene“ der Religionen,
besonders der drei monotheistischen Religionen, deren Lebensraume in vielen
Stidten eher voneinander abgeschottet sind.

53% #55



Michael Sievernich Sf

Zur kleinen und grofien Okumene tritt die Aufgabe, im mikrosozialen Bereich,
die Kleinfamilie stiitzend, ,kleine Lebenswelten® (Paul Michael Zulehner) in den
Quartieren zu schaffen, die nicht nur beispielhaft christliche Gemeinschaft vorle-
ben, sondern auch die gefihrdete Tradierung des Christentums garantieren. All das
konnte zum Zeichen jener Koinonia (communio) werden, die wesentlich zur
Kirche gehort und schon in der Frithzeit eine Attraktion war.

Politik. Auch die aufgeklirte politische Vernunft vermochte keine Ordnung zu
schaffen, die von Dauer und zum Wohl aller gewesen wire. Die mit vielen Kriegen
verbundene Bildung der Nationalstaaten, aber auch die globalen Blockbildungen
nach dem stidtezerstorenden Zweiten Weltkrieg (beispielhaft Guernica, Coven-
try, Dresden, Hiroshima) zeigen die Aporie der bis heute wihrenden politischen
Spaltung, die eine Stadt wie Berlin wohl am hirtesten getroffen hat: mit einer
Mauer mitten durch ihr Herz! Diese Aporie erfordert als typische kirchliche
Antwort jenen Dienst der Verschnung, der weder politisch erzwungen noch
ethisch gefordert werden kann.

Hannah Arendt, die jiidische Philosophin, hat darauf hingewiesen, daf} die von
Jesus verkiindete Vergebung als Entbindung von der bésen Vergangenheit auch im
Politischen ernst genommen werden miisse. Denn wie dem Risiko der unabsehba-
ren Folgen menschlichen Handelns durch Versprechen oder Vertrige begegnet
werde, so miisse auch dem anderen Risiko menschlichen Handelns, der Unwider-
ruflichkeit des Getanen, begegnet werden: eben durch Verzeihen und Vergeben®.
Angesichts der kleinen Spaltungen im Privaten und der grofien im Politischen hitte
die Kirche als ihr Proprium die Vergebung (von Gott her und) unter den
Menschen, Gruppen, Parteiungen, Staaten, Volkern und Blocken einzubringen,
freilich in der Schwachheit ihres Zeugnisses, als Martyria.

Okonomie. Kann die Okonomie, die bestimmende Instanz der biirgerlichen
Gesellschaft, auf dem Weg der Bediirfnisbefriedigung symmetrische Verhiltnisse
stiften? Trotz ihres hohen Organisationsgrads auf nationaler und internationaler
Ebene hat es die Wirtschaft bislang nicht vermocht, die 6konomische Spaltung zu
verhindern oder wenigstens abzubauen. Der Graben zwischen Reich und Arm
wird im Gegenteil immer tiefer. Diese Aporie der zur politischen Ost-West-
Spaltung hinzutretenden Nord-Stid-Spaltung springt vor allem in den groflen
Metropolen in die Augen, sowohlin den Grofistidten der Ersten Welt, auch wenn
sie sozial temperiert erscheinen, als auch in den urbanen Zentren der Dritten Welt,
wo sich die ,Welten“ schon lokal so krafl stoflen wie im globalen Vergleich.
Angesichts dieser 6konomischen Spaltung ist die Kirche aufgefordert, ihr Verstind-
nis von briiderlicher Solidaritit ins Spiel zu bringen, das aus der eigentiimlichen
Zusammengehorigkeit von Glauben und Gerechtigkeit stammt und systemiiber-
greifend sowohl die immer notwendige Caritas umfaflt, aber auch eine strukturell
wirksame Diakonze.

Kultur. Wenn die Bemiithungen von (christenheitlicher) Religion, Politik und

756



Kirche in der sikularisierten Stadt

Okonomie als gescheitert oder nur partikulir wirksam einzustufen sind, ist
woméglich die Kultur imstande, Einheit zu stiften? Thre europiische Herkunfts-
einheit ist lingst zerbrochen, und zur Sikularisierung gehort auch kulturelle
Pluralitit. Doch zeigt sich in der Kulturszene der modernen Grofistidte nicht nur
eine postmoderne Buntheit des Lebens, sondern auch eine wachsende Vielfalt von
subkulturellen ,Ersatztranszendenzen® und Formen regressiver Religiositit, die
sich in der Tat als ,,ein neues Heidentum (darstellen), das sich in einem Pluralismus
von Gétzenanbetungen und Lokalmythologien Ausdruck verschafft, wie Jiirgen
Habermas schon zu Beginn der 70er Jahre diagnostizierte”. Solch neureligiose
Bewegung, die eine Umpolung des Sikularisierungsprozesses zu signalisieren
scheint, breitet sich inzwischen im Bewufitsein aus, ein neues, naturmythisches
Zeitalter (New Age) heraufzufiihren, welches das alte, dem Christentum zugeord-
nete, ablost.

Angesichts dieser kulturellen Diffusion oder Spaltung kann und muf die Kirche
nicht nur auf die Kraft ihrer theologischen Rationalitit setzen, sondern auch und
besonders auf die Kraft ihrer mit allen sinnlichen Medien angereicherten liturgi-
schen Feier der heilsgeschichtlichen Mysterien, vor allem der Eucharistie im
wochentlichen Rhythmus, die dem unverzweckbaren Kult, dem Dank an Gottund
seiner Anbetung Raum gewihrt. Dazu gehért auch der Schutz und die Ausgestal-
tung einer Sonntagskultur, die auf das Grundbediirfnis des Sakralen eingeht und
die Menschen mit dem Géttlichen mystagogisch in Begegnung zu bringen versteht.

Mit ihren Grundfunktionen von Gemeinschaft, Glaubenszeugnis, Diakonie und
Liturgie vermag die Kirche ihr Eigenstes zum Wohl der Stadt ins Spiel zu bringen
und die Aporien der Sikularisierung in der biirgerlichen Gesellschaft zu unterlau-
fen. So konnen die Christen zur ,Seele der Stidte® (Diognet) werden. Damit aber
wiirde, in Abwandlung eines gefliigelten Wortes von Romano Guardini, ein
religidser Vorgang von unabsehbarer Tragweite einsetzen: die Kirche erwacht in
den Stidten.

ANMERKUNGEN

! Der Beitrag geht auf einen Vortrag zuriick, der im Rahmen einer Vortragsreihe zur ,Theologie der Stadt® an der
Freien Universitit Berlin gehalten wurde.

2 . Heine, Simtl. Schriften, Bd. 4, hrsg. v. K. Briegleb (Miinchen *1978) 360.

5 C. Sonnenschein, Notizen, Weltstadtbetrachtungen, H. 3 (Berlin 1926) 39.

% Ebd. H. 5 (Berlin 1927) 57, 60. * Ebd. H. 3, 43.

¢ 1. Ritter. Die grofe Stadt (1960), in: ders., Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel (Frankfurt
1969) 341-354, hier 345.

7 F. Nietzsche, Also sprach Zarathustra, in; Werke, hrsg. v. K. Schlechta, Bd. 2 (Miinchen 1966) 427.

R. Guardini, Bericht iiber mein Leben. Autobiographische Aufzeichnungen, aus dem Nachlafl hrsg. v. F. Henrich
(Diisseldorf 1984) 111£.

% H. Swoboda, Grofistadtseelsorge. Eine pastoraltheologische Studie (Regensburg *1911) 10.

7T



Michael Sievernich SJ

19 N. Greinacher, Die Kirche in der stidtischen Gesellschaft. Soziologische und theologische Uberlegungen zur Frage
der Seelsorge in der Stadt (Mainz 1966).

' Gegeniiber einer ,Basiskirche“; vgl. vor allem ]J. B. Metz, Jenseits burgerlicher Religion. Reden tiber die Zukunft
des Christentums (Miinchen 1980) 111-127.

2 A. v. Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten (Leipzig 1902).
13 M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundrifl der verstehenden Soziologie (Tiibingen *1980) 287.

" An Diognet 6,1; 5, 1-9, in: Schriften des Urchristentums, Bd. 2, hrsg. v. K. Wengst (Darmstadt 1984) 321, 319{.
15 Augustinus, Vom ersten katechetischen Unterricht 37, bearb. v. O. Wermlinger (Miinchen 1985) 71.

16 N, Lohfink, Die Vision einer menschlichen Stadt, in: ders., Das Jiidische am Christentum. Die verlorene
Dimension (Freiburg 1987) 30—47, hier 41. '/ Ebd. 45£.

% D. Sternberger, Die Stadt als Urbild. Sieben politische Beitrige (Frankfurt 1985) 15, 20.

19 P, Kiwitz, Lebenswelt und Lebenskunst. Perspektiven einer kritischen Theorie des sozialen Lebens (Miinchen
1986) 135-156.

% K. Gruber, Die Gestalt der deutschen Stadt. Thr Wandel aus der geistigen Ordnung der Zeiten (Miinchen *1983)
189f.

2 Zit. bei G. Gutiérrez, Aus der eigenen Quelle trinken. Spiritualitit der Befreiung (Miinchen 1986) 41.

2 Berichte dariiber finden sich in: Kirche in der Stadt. Erfahrungen, Experimente, Modelle in europiischen
Grofistidten, hrsg. v. M. Gépfert und Chr. Modehn (Stuttgart 1981).

# Menschengerechte Stadt. Aufforderung zur humanen und 6kologischen Stadterneuerung. Ein Beitrag der Kammer
der Evangelischen Kirche in Deutschland fiir soziale Ordnung (Giitersloh *1985) 128 ff.

% M. Sievernich, Schuld und Siinde in der Theologie der Gegenwart (Frankfurt 21983) 198-202.

# J. Habermas. Wozu noch Philosophie, in: ders., Philosophisch-politische Profile (Frankfurt 1971) 36.

758



