Roman Bleistein S]

Weitergabe des Glaubens in nachvolkskirchlicher Zeit

Die Kirche wird je neu durch die Frage herausgefordert, ob es ihr gelinge, die
Botschaft von Jesus Christus der nichsten Generation weiterzusagen. Diese Frage
wird um so mehr zu einem bedringenden Problem, je mehr die Kirche realisiert,
dafl der Glaube nur als weitergesagter, als bezeugter der ihre bleiben wird. Wiirde
die Kirche nicht mehr die einmalige Botschaft von Jesus Christus verkiinden, hatte
sie sich selbst aufgegeben. Die Fragen, die sich heute an die Kirche richten,
bestimmen also nicht nur die christlich-kirchliche Zukunft, sie befinden ebenso
iiber die christlich-kirchliche Gegenwart!. Demnach kann man authentisch die
bedringenden Probleme auf Zukunft hin nur erwigen, wenn man sie zugleich als
Probleme in der Gegenwart bedacht hat. Sind auf solche Weise die Verantwortung
fiir eine christliche Zukunft und das Zeugnis in der christlichen Gegenwart
untrennbar zusammengebunden, lifit sich in einer doppelten Betroffenheit die
Weitergabe des Glaubens bedenken. Dies soll in zwei Schritten geschehen: in der
Klirung der Begriffe (und darin die Erhellung der Situation) und in den Konse-
quenzen fiir die Weitergabe des Glaubens (und darin einige Imperative fiir
konkretes Verhalten).

I. Klirung der Begriffe

In der Formulierung des Themas stehen ,Weitergabe des Glaubens“ und
»nachvolkskirchliche Zeit“. Beide Begriffe miissen bedacht werden, um Mifiver-
standnisse zu vermeiden und Fehlerwartungen abzubauen. In der Klirung der
Begriffe kann zugleich einiges zur Situation und zum Grund der Fragestellung
iiberhaupt ausgefithrt werden. ‘

Weitergabe des Glaubens

Die Tradierung des Glaubens, von deren Krise oft die Rede ist, wird weithin so
mifiverstanden, als gehe es um nichts anderes, als in Sitzen gefafite Wahrheiten,
also Dogmen, oder anders gesagt, Biicher des Glaubens (also quasi Sachen)
weiterzugeben?. Eine solche Engfithrung des Glaubens trigt notwendigerweise zur
Verkennung von Aufgaben und Problemen in der Weitergabe des Glaubens bei. Ist

56 795



Roman Bleistein S

der ,Glaube® auf ein solches pures kognitives Ubernehmen von Glaubenssitzen
eingeschrinket, fillt genau schon das weg, was Glaube als christliche Lebensform
bedeutet: Christlicher Glaube will personal, als gelebter Glaube, weitergegeben
werden. Damit aber wird hineingegriffen in die emotionale Integration der
reflektierten Glaubenswahrheiten: Es werden ebenso die Beziige und Bedingungen
bewuflt, die sich zwischen Glaube und Arbeit, zwischen Glaube und Kultur,
zwischen Glaube und sozialer Beziehungswelt, zwischen Glaube und Wertsystem
der jeweiligen Gesellschaft spannen. Glaube als ins Leben integrierte Deutung des
Lebens ist also nie nur als Satz weiterzugeben, sondern ist nur als vorgelebte,
bezeugte Lebensform tradierbar. Und dies ist eben viel schwerer, als einen
Glaubenssatz weiterzugeben, auf den sich die Vergewisserung einer authentischen
Glaubenspraxis immer wieder wird zuriickbesinnen miissen.

Wollte etwa jemand einen aus seinem Lebenskontext gerissenen Glaubenssatz
nicht annehmen, kénnte man diese Verweigerung schnell und vorwurfsvoll seiner
Unfihigkeit oder Unwilligkeit zu héren und zu begreifen anrechnen. Gelinge es
mir dagegen nicht, ihm meinen lebendigen Glauben zu bezeugen, kann dies gerade
an meinem Leben liegen, an Lebensstil und Lebensfithrung, die diesen Glauben als
ansprechende und befreiende Lebenswirklichkeit unglaubwiirdig und inakzepta-
bel machen’.

Wird Glaube so als glaubige Lebenswirklichkeit verstanden, kann von Katechis-
men — wie richtig und wie gut sie auch sein mogen — nicht die Rettung fiir die
christliche Zukunft erwartet werden. Die Orthodoxie, die auf die Richtigkeit der
Wahrheit hingerichtet ist, kommt ohne die Orthopraxie nicht aus; denn beide
stehen in einem sich gegenseitig bedingenden und deutenden Kontext, solange der
Glaube der Kirche auch den Glauben des Volkes Gottes mitumfafit. Dabei eroffnet
natiirlich das Leben den Zugang zur Wahrheit, wie das dhnlich nach dem Zeugnis
der Evangelien im Leben Jesu greifbar wird: Oft erkliren Jesu Reden nur jenes
Tun, das sich zuvor wundermichtig oder ritselhaft erwiesen und das die Junger
zwar betroffen, aber ratlos hinterlassen hatte. Demnach kann die Weitergabe des
Glaubens nur das Ganze der gewufiten und der gelebten Wahrheit meinen.

Ein zweites Mifiverstindnis der Weitergabe des Glaubens beruht auf einem
unreflektierten Modell des Weitergebens: Auf der einen Seite steht jener, der als
glaubiger Christ Glauben weitergibt, und auf der anderen Seite wird jener gesehen,
der diesen Glauben einfach und unbefragt zu iibernehmen hat. Dieses Grundmo-
dell der einseitigen Abhingigkeit entfaltet sich unterschiedlich: hier Amt, dort
Volk Gottes; hier Erwachsene, dort Kinder und Jugendliche; hier Christen, dort
Nichtchristen. Die Einfachheit solcher Modelle weckt den Verdacht, dafl sie nicht
richtig sein konnen, und dies aus mancherlei Griinden. Ein Grund ist: Der andere
wird zum Objekt der Weitergabe des Glaubens. Menschen in einer puren
Objektrolle sind nur partiell akzeptiert, sind irgendwie entwiirdigt. Nehme ich
aber den anderen als Subjekt an, dann hat er auch das Seine in diese Weitergabe des

796



Weitergabe des Glaubens in nachvolkskirchlicher Zeit

Glaubens mit- und einzubringen: seine Lebensgeschichte, seine bisherigen Wege
mit Gott (und seien es ,nur® die Wege der Umkehr), seine Gotteserfahrungen.
Wird ein Mensch auf solche Weise ernst genommen, kommt es dann zu einer
dialogischen Situation, fiihrt die Begegnung in die Partizipation, wird von den
Begegnenden eine kommunikative Kompetenz abverlangt; denn eine echte Begeg-
nung bringt immer eine offene Situation mit all ihren Wagnissen mit sich.

Gewifl wird durch eine solche realititsgerechtere Vorstellung das einfache
Modell verkompliziert; aber nur auf eine solche Weise kann die Weitergabe des
Glaubens gelingen — eben in der Annahme und im Ernstnehmen des jeweiligen
anderen. Weitergabe des Glaubens baut also eine Gegenseitigkeit der Beziehungen
auf, hebt die Einseitigkeit auf, macht damit einen Anspruch auf Herrschaft
unméglich. Hat einer mehr Glaubenserfahrung und auf diese Weise auch einen
Vorsprung vor den anderen, wird er dadurch gewiff fiir die Weitergabe des
Glaubens geeigneter sein — denn er ,weifl“ tiefer, wovon er redet —, aber daraus
leitet sich kein Anspruch auf Unterwerfung ab; denn er kann, so seine Glaubenser-
fahrungen echt sind, nur der bessere Partner (im Sinn des Dienstes) des anderen
sein, also der dialogfihigere, der geduldigere, der iiberzeugendere, der menschen-
freundlichere.

Die Synode von Rottenburg sagte 1986 zu diesem Problem: ,, Unsere Synode hat
die kommende Generation ausdriicklich in ihrem Thema genannt. Glaube muf}
von den Alteren den Jiingeren weitergegeben werden. So richtig dies ist, so gilt
auch, dafl der Glaube und seine Weitergabe auf die Wechselbeziehung zwischen
den Generationen angewiesen ist. Der Synode ist es wichtig, daff die der Jugend
eigene Glaubensgestalt ihren unverzichtbaren Platz in unseren Gemeinden hat. Sie
bittet daher auch die Gemeinden mit jungen Menschen zusammen, vor allem Gott,
wie er in Jesus Christus einer von uns geworden und mit uns ist, zu suchen und
anzubeten.“* Dieser Text hebt also sowohl das Miteinander wie die Wechselseitig-
keit heraus. Es wird also die jeweilige Tatigkeit ernst zu nehmen sein: der aktive
Prozef des Gebens und des Annehmens und die dann beide Akteure im Weiterge-
ben umschlingende Aktivitit. Fiir das Annehmen der Tradition galt schon bislang
das treffende Wort: ,Was Du ererbt von Deinen Vitern hast, erwirb es, um es zu
besitzen.“ ;

Die Weitergabe des Glaubens bringt endlich beides in den Blick: das Tradieren
als Prozef und das Glaubensgut, das tradiert werden soll. Wenn nun — wie Dietmar
Mieth hervorhebt® — allzu heftig von der , Tradierungskrise des Glaubens“ die
Rede ist, konnte dies auch an einem Glauben liegen, der aus dem Kontext von Welt
und Gesellschaft herausgefallen ist und deshalb keine Deutungskompetenz mehr
besitzt; er konnte ja auch nicht mehr gefragt sein. Die Ganzheit des Tradierungs-
prozesses konnte zudem in einer solchen oft larmoyanten Rede auf die Kontinuitat
des Glaubens enggefiihrt werden, wihrend der Wandel, der notwendig zu einem
solchen sozialen Prozef dazugehort, ausgeblendet wird. Je mehr nun der ganzheit-

797



Roman Bleistein S

liche Vorgang der Weitergabe des Glaubens in seiner Einbindung in die Lebensge-
schichte und die dialogische Struktur einer Begegnung gesehen werden, um so
mehr werden zugleich solche nicht unbedenklichen Engfithrungen, die eher einem
Neokonservativismus und seinen Angsten anzulasten sind, iiberwunden. Denn die
offene Situation — wenn man will: die Lernsituation — bringt notwendig Wandel
und Verinderung mit sich. Sind jeweils die beiden — der Weitergebende und der
Empfangende — in der Weitergabe des Glaubens betroffen, kommen beide als
andere, als veranderte, aus der Begegnung heraus. Wollte der Weitergebende zwar
unbetroffen bleiben, aber die Absicht haben, den Jugendlichen betroffen zu
machen, so entstiinde gerade jene Situation der Unglaubwiirdigkeit des ,,tonenden
Erzes und der klingenden Schelle“ — nach dem Motto: ,Hitte ich aber die Liebe
nicht...“ (1 Kor 3,2). Auch diese Einsicht bringt sowohl die Einheit wie die
Ernsthaftigkeit des Tradierungsvorgangs deutlich in den Blick.

Nachvolkskirchliche Zeit

Als zweiter Begriff wird ,,nachvolkskirchliche Zeit“ verwendet. Mit ihm soll auf
keinen Fall wertend die heutige Zeit im Vergleich zu einer fritheren, ebenso
gesellschaftlich bedingten Existenzweise von Kirche gebracht und dann trauernd
auf die Vergangenheit geblickt werden®. Es soll nur beschreibend herausgehoben
werden, was sich in den letzten Jahrzehnten innerkirchlich und gesamtgesellschaft-
lich verandert hat, so dafl als Konsequenz die Tradierung des Glaubens und somit
die religiose Erziehung neu bedacht werden miissen.

Die Grundfrage lautet: Was ist eine nachvolkskirchliche Zeit?” Eine volkskirch-
liche Zeit ist jene, in der die wesentlichen Vollziige von Kirche und christlichem
Leben durch Milieu und soziales Umfeld abgestiitzt und gesichert sind. Die soziale
Kontrolle in einem Dorf stellte um die Jahrhundertwende sowohl den Sakramen-
tenempfang und den Gottesdienstbesuch wie eine sittlich-religiose Erziehung nach
christlichen Maf3stiben sicher, ohne daff die Kirche hierbei im einzelnen und eigens
noch titig wurde. Ein Teil dieser volkskirchlichen Situation bestand in der
geheimen Allianz zwischen Kirche und Familie, in der jeder von beiden beim
anderen die optimale Unterstiitzung zur Erreichung seiner Ziele fand: im einen Fall
die Weitergabe des Glaubens, im anderen die Begriindung und Stirkung einer
allgemeinen Erziehungspraxis. Eine solche Allianz war nur unter zwei Bedingun-
gen moglich: einmal aufgrund der weitgehenden Ubereinstimmung aller in Glau-
bens- und Sittenfragen, zweitens aufgrund der jeweils geschlossenen, aufeinander
abgestimmten Erziehungsriume, bei geringer Mobilitit der Menschen.

Inwieweit diese volkskirchliche Situation — Franz-Xaver Kaufmann spricht von
einem einmaligen katholischen Kirchentum?® — auch durch die Kinderzahl und das
Reproduktionsverhalten der Katholiken mitbedingt war, ergibt sich zumindest als

798



Weitergabe des Glanbens in nachvolkskirehlicher Zeit

Frage; denn dort, wo mehrere Kinder vorhanden sind, ereignet sich — zumal beim
Sakramentenempfang — eine Vertiefung und erneute Einfithrung in den Glauben,
sozusagen eine ,kostenlose“ Katechese fir alle jene Geschwister, die feiernd am
Fest ihrer Schwester oder ihres Bruders teilnehmen. Auch dieser Vorteil entfillt,
wo nur noch ein Kind vorhanden ist.

Nachvolkskirchlich ist nun jene Zeit, in der die kirchliche Praxis und die sozial-
gesellschaftliche Lebenswelt sich nicht mehr gegenseitig stiitzen, sondern ausein-
anderfallen, ja weithin gegeneinander stehen und gegeneinander arbeiten. Eine
solche Entwicklung, die uniibersehbar Freiheiten brachte, ergab sich aus der
Mobilitit des modernen Menschen, aus seinem neuen, unbegrenzbaren Informa-
tionsverhalten und aus der Tatsache, dafl die einzelnen Erziehungsriume — Familie,
Schule, Kirche, Jugendarbeit, Offentlichkeit — nicht mehr aufeinander abgestimmt
sind. Um noch einmal das Moment der neuen Freiheiten praziser zu entfalten:
Durch die gleiche, von einigen bedauerte Entwicklung wurden undurchschaubare
religidse Zwinge abgebaut, Wahl- und Entscheidungsfreiheit angeboten und in der
Glaubensentscheidung wie in der Entscheidung zur christlichen Gemeinde die
Freiheit des einzelnen in den Vordergrund geriickt. Man spricht nicht ohne Grund
heute von einer ,, Gemeindekirche“. Daf} solche Entwicklungen auch das Ergebnis
lang laufender Emanzipationsprozesse darstellen — es sei dabei auch an die
Bildungsreform und an die zweite Aufklirung der siebziger Jahre erinnert —, soll
nicht vergessen werden.

Tatsache nun aber ist: Wer die Weitergabe des Glaubens ausschliefilich nach
volkskirchlichen Imperativen gestalten wollte, installierte Prozesse, die in die
Leere laufen; denn die Indikative haben sich geindert: Die Volkskirche hat ein
Ende. Daf die Initiation junger Menschen in die Kirche, in Erstkommunion und
Firmung, weithin wenig erfolgreich verliuft, bestitigt diese Aussage.

Auch die Rottenburger Synode kommt auf dieses Problem zu sprechen, wennssie
schreibt: ,So miissen wir feststellen: Die Weitergabe des Glaubens kann heute in
Stadt und Land nicht mehr allein in iiberkommenen Formen geschehen. Um der
verinderten Situation besser gerecht zu werden, ist eine grundsitzliche Besinnung
auf den Glauben notwendig, alle noch so wichtigen Einzelreformen stehen
demgegeniiber erst an zweiter Stelle. Daraus kann eine Weitergabe des Glaubens
erwachsen, die sachgerecht, entschieden, bewufit und personlich geleistet wird.“”

II. Konsequenzen fiir die Weitergabe des Glaubens
Gestalt des Glaubens

Formal wird die Gestalt eines kommenden Glaubens gepragt sein durch die
menschliche Freiheit. Diese Konsequenz ergibt sich einerseits aus der Abnahme
der sozialen Zwinge und Kontrollen, fiir die einst Ein- und Anpassung und

799



Roman Bleistein S

Gehorsam die entscheidenden Imperative waren; das resultiert zum anderen
daraus, dafl alle Sinnantworten in einer weltanschaulich neutralen, pluralistischen
Gesellschaft personliche Leistungen des einzelnen sind. Fiir den christlichen
Glauben gesprochen: Eine christliche Identitit, in der die Glaubenswahrheit eine
fleischgewordene Gestalt annimmt, ist immer in Entscheidungsfreude, Ichstirke,
Freiheitsbewufitsein aufgehoben. Wenn die Erziehungstheorien der letzten 30
Jahre auch mancherlei Fragwiirdiges ergaben, in der Entdeckung der Identitit und
der Wege, die zu ihr fithren, haben sie Wichtiges und Richtiges hervorgebracht.
Von diesen Theorien und Praktiken konnte auch die religiés-christliche Erzie-
hung, die sich von einer nachvolkskirchlichen Situation herausgefordert sicht,
lernen.

Wo Identitit im Glauben!® auf diese Weise im Mittelpunkt der Ziele steht,
werden Dialog, Partizipation, Kreativitit, Kommunikation, Ichstirke als zentrale
Grundsitze einer christlichen Erziehung unabdingbar; denn sie fithren nicht nur
zu Annahme der eigenen Person, sondern sind auch Bedingung der Ubernahme
jener einmaligen Beziehung zum Gott Jesu Christi, die wir ,,Glauben® nennen. Mit
einer solchen Berufung auf die Freiheit wird nicht gefordert, man diirfe einem Kind
keine religiose Erziehung mehr zukommen lassen. Es wird aber gefordert, daf8
auch diese Erziehung ,im Geist der Liebe und der Freiheit des Evangeliums®
geschieht, wie es das Erziehungsdekret des Zweiten Vatikanischen Konzils
verlangt ™.

Ein weiterer formaler Gesichtspunkt, der sich aus dem Begriff der Identitit
ergibt, bringt die Einheit von Glaube und Leben in den Blick. Wenn es stimmt, daf}
die Mitte des christlichen Glaubens eine Person und daff das Wesen des Christen-
tums eine Praxis ist, kann niemals eine Wahrheit jenseits des Lebens ausreichen, um
zu einer christlichen Identitit zu finden. Der Glaube gewinnt in der Alltiglichkeit
seine Gestalt. Das zeichnet ihn aus vor der Weltenthobenheit mancher Ideologie
und vor der Auserwihltheit heutiger esoterischer Zirkel. Er ist ein ganz alltigliches
Unternehmen. Dann aber miissen die Lebensalter, in denen ein Mensch sich
schrittweise entfaltet (vgl. die epigenetische Konzeption E. H. Eriksons'?), im
Blick auf einen existentiellen Glauben bedacht werden. Damit ruhen die verschie-
denen Aspekte des Glaubens auf den Reifungsprozessen von Kind und Jugendli-
chen. Es ist nur konsequent, zu fragen, ob es eine besondere christliche Wahrheit
fur Kinder, fiir Pubertierende, fiir junge Erwachsene usw. gebe .

Die altersgemifie Wahrheit, die sich aus einer Ubereinstimmung zwischen
vorrangigen Lebensfragen und der besonderen christlichen Wahrheit ergibt, fiihrt
zu jener theologischen und religionspddagogischen Aufgabe, die Karl Rahner
»Kurzformel des Glaubens“!* nannte. In ihr geht es nicht um eine Reduktion,
sondern um eine ,Restrukturation“ des Glaubens (Y. Congar). Der Glaube — in
diesem Fall der Kosmos der Glaubenswahrheiten — wird durchsichtig, und es
springt fiir einen jungen Menschen, der einen Lebenssinn sucht, diese rettende

0

800



Weitergabe des Glanbens in nachvolkskirchlicher Zeit

Wahrheit heraus: ,Mit Jesus sein macht Sinn.“ Gerade aus dieser Formulierung
wird deutlich, daf} es bei der Kurzformel des Glaubens um jene Wahrheit geht, die
orealisierbar® ist, die also im Leben Gestalt gewinnt, die nachvollzogen werden,
gleichsam Fleisch und Blut annehmen kann. Auch hierbei kommt wieder der
Bezug von Glauben zum Leben uniibersehbar zum Vorschein: der ,, Erdgeschmack
einer Wahrheit®.

Unter der gleichen Primisse steht uibrigens auch jener andere Rahnersche,
religionspidagogisch bedeutsame Impuls, daff nimlich ,mystagogisch“® in die
Wahrheit des christlichen Glaubens eingefithrt werden miisse. Mystagogie ist fiir
Karl Rahner die Einfiihrung in die alltiglichen Grunderfahrungen, in das Geheim-
nis, das wir Gott nennen. Dieser anthropozentrische Ansatz, der die Grunderfah-
rungen eines Kindes und Jugendlichen (etwa im Staunen, Fragen, Lieben) wahr-
nimmt und sie in ihrem letzten Zielsinn auf das Geheimnis hin offenlegt, bindet
erneut Leben und Glauben in christlicher Identitit zusammen, verhindert, daf eine
christliche Wahrheit zwar gut gedacht, aber schlecht gelebt wird.

Die Frage nach der Vollstandigkeit des Glaubens und nach volkskirchlicher
Praxis, die sich angesichts solcher Modelle ergeben kann, wird in dem Moment als
zweitrangig erkannt werden, in dem die Alternative zu solcher differenzierender
Praxis de facto heifit Unglaube und Nichtglaube — und wenn zugleich eingesehen
wird, daf} der lebenprigende, ernste und engagierte Umgang mit einer christlichen
Wahrheit in die Tiefe der jeweiligen Wahrheit hineinfithrt. Wer glaubig lebt, wird
immer mehr der Tiefe und Wahrheit dieses Glaubens inne. Im tibrigen kann eine
solche Betrachtung der christlichen Wahrheit auch von eminenter Bedeutung fiir
die Okumene werden (vgl. die ,Hierarchie der Wahrheiten®).

Endlich darf am Schluf} einer solchen Uberlegung, die manchen wegen ihrer
Priorititen in Freiheit, Lebensbezug und realisierbarer Wahrheit und wegen ihres
Ansatzes in Grunderfahrungen vermutlich beunruhigt, festgehalten werden, dafl
jeder Christ bislang auch eine , Kurzformel des Glaubens® hitte schreiben kénnen,
wenn er jemals die in seinem Leben umgesetzten Glaubenswahrheiten gesucht und
benannt hitte. Es fragt sich nur, ob dann noch eine ,,Hierarchie der Wahrheiten“
gegolten hitte, jene Rangordnung also, die als Mafistab jeder Restrukturation des
Glaubens gelten mufl — und durch die gerade eine mutwillige Engfiihrung bzw.
Schrumpfung des Glaubensguts bewufitgemacht und verhindert werden soll.

Strukturelle Bedingungen der Weitergabe des Glaubens

Schon immer gab es Riume, in denen in den christlichen Glauben eingefiihrt
wurde, die also fiir eine Weitergabe des Glaubens von besonderer Bedeutung
waren. Zu nennen wiren: die Familie, in der ein Kind jene ganzmenschliche
Erfahrungen macht, die fiir Urvertrauen und Gottesbild unabdingbar sind; der

801



Roman Bleistein 5]

Kindergarten, in dem Erlebnisse der Geborgenheit und Gemeinschaft zur Korrek-
tur frithkindlicher Erfahrungen beitragen; der Religionsunterricht in der Schule,
der in Prozessen der Reflexion zu einem intellektuell verantworteten Glauben oder
zumindest zur Klirung der Sinnfrage fiihrt; die kirchliche Jugendarbeit, in der die
Glaubenspraxis im Dienst an anderen Menschen erprobt wird; die Bildungsarbeit
mit Jugendlichen und Erwachsenen usw. Die eher verwirrende Aufzihlung bringt
erstens einmal eine Fiille von Orten und Tragern in der Glaubensweitergabe zu
Bewuf3tsein; sie lifit zweitens oft zeitgemafle Prioritaten vermissen, weil alles und
jedes fast gleichwertig nebeneinandergestellt wird; sie unterlafit es drittens zuwei-
len ginzlich, die lebendige Gemeinde in Pflicht zu nehmen. Um auf diese Defizite
zu antworten, sollen im Hinblick auf diese Lebensraume die folgenden Akzente
gesetzt werden .

1. Konnte nicht ein integratives Modell der unterschiedlichen Lebensraume zu
einer tieferen Glaubensweitergabe fithren? Eine solche Integration kann aber nur
gelingen, wenn man nicht jedem Ort bzw. Triger das Ganze der Glaubensweiter-
gabe auferlegt, sondern nur das ihm Spezifische bzw. Mogliche. Um in diesem
Zusammenhang ein Wort iiber die kirchliche Jugendarbeit zu sagen, sei festgehal-
ten: Thre Aufgabe innerhalb der Weitergabe des Glaubens kann nicht sein, alle jene
offensichtlichen Mingel in Familie und schulischem Religionsunterricht auszuglei-
chen. Aufgabe und Chance kirchlicher Jugendarbeit ist, im Freizeitbereich — also
jenseits institutioneller Einfiigung und in ganzer Freiheit junger Menschen — den
Glauben in seiner diakonischen Weltverantwortung einzuiiben und gerade da-
durch erleben zu lassen: Der Glaube hilft heute Mensch zu werden. Mit einer
solchen Aufgabe sind doch andere Ziele als die der Katechese gesetzt. Dafl die
kirchliche Jugendarbeit eine ,katechetische Dimension®™® hat, ist nie bestritten
worden; denn alles gemeinsame Tun mit engagierten Christen ist als Zeugnis fiir
den Glauben anderer bedeutsam. Dafd die kirchliche Jugendarbeit gar systema-
tisch, in Schulmethoden, katechetische Glaubensweitergabe zu betreiben habe,
wird heute wohl zuweilen erwartet, liegt aber deutlich jenseits des Synodenbe-
schlusses ,,Ziele und Aufgaben kirchlicher Jugendarbeit“ (1975) und jenseits einer
Evangelisierung, die sich bei heutigen Jugendlichen weithin als Prievangelisation
darstellt. Dafl damit aber der Platz frei geworden ist fiir eine von der Gemeinde
verantwortete ,Katechese fiir junge Menchen®, sei hier zunichst angedeutet.

Als erstes Ergebnis unserer Uberlegungen auf Integration hin darf gelten:
Kooperation im Blick auf die Weitergabe des Glaubens wird nur dann sinnvoll
sein, wenn man jedem Ort und jedem Triger seine differenzierte Aufgabe belafit
und wenn man den ganzen Vorgang der Weitergabe des Glaubens unter die vorher
gemachten Aussagen zur Gestalt des Glaubens stellt. Gerade letzteres wird
schwierig sein, da heute oft volkskirchliche, eher nostalgische Erinnerungen mit
einer psychologisch reflektierten Glaubensweitergabe im Konflikt liegen und
weithin gemeinsame Konzepte und Praxis erschweren oder gar verhindern.

802



Weitergabe des Glanbens in nachvolkskirchlicher Zeit

2. Als zeitgemifler Akzent wire die Familie als Ort der Glaubensweitergabe
auch deshalb neu zu entdecken, weil eine solche religise Praxis zur Stabilisierung
der Familie allgemein beitragen kénnte. Es wiirde damit auch greifbar, daff Glaube
nicht auf Kosten zwischenmenschlicher Beziehungen verwirklicht wird, sondern
gerade solche authentische Bezichungen vertieft, konfliktfihig macht, menschen-
freundlichere Menschen schafft. Nun wiirde es darum gehen, dafl gerade junge
Viter und Miitter nicht nur ihren eigenen Glauben zu bedenken lernten, sondern
auch und vor allem einiibten, wie man den eigenen Glauben weitergibt, in der
Alltiglichkeit von Ehe und Familie. Dabei sind die Grunderfahrungen von
Partnerschaft, Geborgenheit und Treue mindestens ebenso wichtig wie eine
detaillierte Information des Kindes iiber christliche Wahrheiten. Wobei letzteres
nicht zu detailliert sein sollte, weil die altersgemifle Wahrheit fiir ein Kind
kindgemifl (nicht , kindstiimlich) sein muf, also wahr, aber zugleich wachstums-
fahig. Sie sollte mit dem Kind und seinen wachsenden psychischen Fihigkeiten
heranreifen kénnen.

Ehe und Familie neu als Aufgabe der Glaubensweitergabe zu entdecken, er6ffnet
ein weites Feld fiir die Erwachsenenbildung und die Erwachsenenkatechese. Die
vielerorts vorhandenen Ehe- und Familienkreise kommen hier in den Blick. Je
mehr diese wiederum an die Gemeinde zuriickgebunden sind, um so mehr
kommen jene beiden Orte und Triger der Weitergabe des Glaubens in Beriihrung,
die fiir die Zukunft entscheidend sind: Familie und Gemeinde. Dafl hierbei nicht
die alte Allianz zwischen Familie und Kirche als Zielvorstellung vorhanden ist,
wird bereits durch die stetige Reflexion der gegenseitigen Beziehung verhindert.

3. Die Bedeutung der lebendigen Gemeinde wurde bislang schon zunehmend
gewiirdigt. Die Gemeinde verantwortet die Hinfiihrung von Kindern und Jugend-
lichen zu den Initiationssakramenten Erstkommunion und Firmung. Daf} darin
vor allem auch Laien engagiert sind, gibt der Katechese eine besondere Glaubwiir-
digkeit: Christen bezeugen personal ihren Glauben, Miitter und Viter. Diese neue
Praxis ist wichtig und bedeutsam. Sie leidet zur Zeit unter zwei Grenzen: Einmal
wird Katechese im subjektiven Eindruck der Teilnehmenden auf Sakramentenkate-
chese enggefiihrt. Daraus ergibt sich die Herausforderung, auch Katechese fiir
Jugendliche und Erwachsene zu anderen Themen des Glaubens anzubieten, um ein
solches Miftverstindnis abzubauen. Zweitens sind die Initiationsprozesse oft
Endliufe, das heifit, jenseits des Sakramentenempfangs findet christliches Leben
nicht mehr statt. Uber die Riickbesinnung hinaus, was in der Katechese unzurei-
chend war, stellt sich die Frage: Wie lassen sich Firmgruppen in Kontakt zur
kirchlichen Jugendarbeit bringen? Wie kann man sie zu einer regelmifiigen
sozialen Verantwortlichkeit in der Gemeinde, zumal im Bereich der alten Men-
schen und der Auslinder, heranfithren? Identitit ist — laut E. H. Erikson — ,am
besten aufgehoben in Aktivitit“'’. Nun denn: Wo gibt es etwas Sinnvolles fiir
junge Menschen im Umfeld der Sakramentenspendung zu tun? Gerade in diesem

803



Roman Bleistein S

Zusammenhang stellt sich erneut die Frage: Lafit sich komplementir zur kirchli-
chen Jugendarbeit eine ,Katechese fiir junge Erwachsene® entwickeln und anbie-
ten? Vermutlich gliickt ein solches Angebot nur auf der Ebene des Dekanats. Aber
wenn zu einem aus dem Leben heraus reflektierten Glauben begleitet werden soll,
werden sich im Bereich der Jugendkatechese neue Aufgaben stellen.

Die Vorbilder

Als letztes sollen die Vorbilder® genannt werden, die fiir die Weitergabe des
Glaubens wichtig sind. In ihnen wird der Christ in seinen Chancen und Méglich-
keiten ansichtig. Vorbilder spielen als Identifikationspersonen eine wichtige Rolle.
Sie werden — wie wiederum E.H. Erikson sagt — ,zu Wichtern einer neu
gefundenen Identitit**!. Was fiir jede Vorbildrolle gilt, trifft sicher ebenso fiir den
Bereich des religiosen Lebens zu. Nun ist es heute auch von seiten einer modernen
Pidagogik wieder moglich, von ,Idealen zu reden, ohne daf} sie sofort als
~antiemanzipatorische Idole“ abgewehrt werden. Dafl junge Menschen sich an
herausragenden Mitmenschen orientieren, sich auch von ihnen herausfordern
lassen, sich an thnen reiben wollen, ist offenkundig. Und gerade fiir die hohen Ziele
der neuen sozialen Bewegungen — vom Frieden bis zur sozialen Gerechtigkeit —
werden jene ausfindig gemacht, an denen man Zukunft personal festmachen kann.
Je konturierter und profilreicher dann ein solcher Garant der Hoffnung ist, um so
besser. Man darf sagen: Kanten und Ecken sind heute nur Empfehlungen; denn
diese kritisieren eine unreflexe Harmonisierungstendenz ebenso wie einen unter-
schwelligen Hedonismus. Die Problematik heutiger Ideale — auch im Bereich
religioser Vorbilder — ist das synthetische Vorbild oder der ,entstrukturierte
Collagemensch®. Die ,widerspriichliche Werteharmonie“?, die buntgescheckt in
manchen Vorbildern vorgefithrt wird, hilft im Hinblick auf eine stabile Identitat
nicht weiter. Profilierte Gestalten wie Mutter Teresa, Rupert Mayer, Edith Stein
konnten auch jenen provozieren, also aus Vorbehalt und Resignation herausrufen,
der greifbaren Sinn in unserer Zeit sucht.

Was bislang an ,Portrits engagierter Christen® von kirchlichen Zentralstellen
angeboten wurde, liegt in der religionspidagogischen Konzeption richtig. Die
Chance der Katechese bestiinde darin, diese grofien Christen nicht als einsame
Maoglichkeiten hinzustellen, sondern sie wieder in die Kirche, in die Gemeinde
szuriickzustellen®; denn die Geschichte des Volkes Gottes lafit sich nicht auf einige
wenige ,,Grofle®, die Heilsgeschichte machen, reduzieren. Ein solcher Glaube, der
in Vorbildern produktiv Gestalt gewinnt, wiirde am Ende auch wieder jene
Freiheit ansprechen, die als sein epochales Charakteristikum herausgearbeitet
wurde; denn das Vorbild beansprucht die Freiheit der anderen. So schliefit sich der
Kreis der Argumente.

804



Weitergabe des Glanbens in nachvolkskirchlicher Zeit

Am Ende so vieler Uberlegungen zu Modellen und Strukturen konnte der
Eindruck entstéhen, als hitten Christen den Glauben an ihren Gott in der Hand; er
sei machbar. Der Vorbehalt der Gnade tadelt diesen Hochmut der Machbarkeit, er
bringt ihn zu Fall. Aber die Berufung auf die heilsame Nihe Gottes schliefit nicht
aus, den nichsten Schritt der Glaubensweitergabe auch mit Hilfe der Humanwis-
senschaften zu bedenken, selbst wenn die fiir den ersten Schritt nétige Zuversicht
nur aus der christlichen Hoffnung zu gewinnen ist. Diesen Gedanken greift auch
die Rottenburger Synode auf, wenn sie sagt: ,Wir sind uns bewuflt, daff die
Weitergabe des Glaubens an die kommende Generation letztlich Gottes Werk ist.
Wir diirfen und miissen uns nicht so verhalten, als hingen Heil und Unheil der Welt
und der Menschen einzig von unseren Aktivititen ab. Gott hat tausend Wege, um
das Herz des Menschen zu erreichen und es neu zu schaffen. Gleichwohl hat er uns
in den Dienst der Verwirklichung seines Reiches gerufen. Das aber heifit zuerst,
das eigene Leben und Denken an seinem Mafistab zu orientieren und von daher
glaubend, hoffend und liebend zu leben. In diesem Glauben vertrauen wir, dafl
Gottes Wort auch in unserer Zeit seinen Lauf nimmt.“*

ANMERKUNGEN

! Tradierungskrise des Glaubens, hrsg. v. E. Feifel u. W. Kasper (Miinchen 1987).

2 W. Kasper, Tradierung und Vermittlung als systematisch-theologisches Problem, ebd. 30ff.

* K. Rahner, Im Heute glauben (Einsiedeln *1968).

* Weitergabe des Glaubens an die kommende Generation (Rottenburger Diézesansynode) (Rottenburg 1986) 36.
5 D. Mieth, Tradierungsprobleme christlicher Ethik, in: Tradierungskrise, 105ff.

¢ Ebd. 112

7 N. Mette, Volkskirche. Eine Problemanzeige, in dieser Zschr. 195 (1977) 191-205; ders., Kirchliche Strukturen und
Vermittlung des Glaubens, in: Tradierungskrise, 139ff.

& F.-X. Kaufmann, Religioser Indifferentismus, in: Glauben erméglichen (Mainz 1987) 1221,

® Weitergabe des Glaubens, 21.

10 H.-J. Fraas, Glaube und Identitit (Gottingen 1983).

! Gravissimum educationis, 8.

12 E. H. Erikson, Identitit und Lebenszyklus (Frankfurt 1973) 551,

13 K. Rahner, Sendung und Gnade (Innsbruck 1959) 1511f.

4 R. Bleistein, Kurzformel des Glaubens, Bd. 1-2 (Wiirzburg 1971).

15 Ders., Hinwege zum Glauben (Wiirzburg 1974).

16 Okumenismusdekret, 11.

17 Vel. dazu B. Grom, Religionspidagogische Psychologie (Diisseldorf 1981).

18 R Bleistein, Kirchliche Jugendarbeit und Katechese, in: Mit der Jugend Gott suchen, hrsg. v. R. Bleistein und
P. M. Zulehner (Miinchen 1987) 92.

Y E. H. Erikson, Dimensionen einer neuen Identitit (Frankfurt 1975) 119.

2 Christ werden braucht Vorbilder, hrsg. v. G. Biemer u. A. Biesinger (Mainz 1983).

21 E. H. Erikson, Identitit und Lebenszyklus, 106.

2 Dje verunsicherte Generation (Sinus-Studie) (Opladen 1983) 16.

B Weitergabe des Glaubens, 40.

805



