Sterbehilfe und Ethik

Unter dem Wort ,Sterbehilfe kann sich recht Verschiedenartiges verbergen: Eine
Tochter sitzt am Sterbelager threr Mutter, netzt ihr die Lippen, spricht ihr zu und
betet mit ihr bis zum letzten Atemzug. Oder einem von Dauerschmerzen
gequilten Todkranken werden Mittel verabreicht, die ihm Linderung bringen, ihn
aber zugleich rascher sterben lassen. Oder ein Mediziner stellt einer durch
unheilbaren Krebs Entstellten Zyankali zum Selbstmord zur Verfiigung. Oder ein
Kind kommt ohne Arme zur Welt und seine Familie totet es nach einigen Tagen mit
Unterstiitzung des Hausarztes, um ihm ein leidvolles Leben zu ersparen. Man
spricht hier jeweils von Sterbehilfe, obwohl die Skala von der lebenserleichternden
Pflege, die den Sterbenden noch in seinen letzten Augenblicken unterstiitzt, bis
zum lebenszerstorenden Extrem reicht, wo man ihn umbringt, freilich auch da mit
der erklirten Absicht, ihm zu helfen.

Diese Vieldeutigkeit des Wortes Sterbehilfe sollte mifitrauisch machen, denn sie
ist geeignet, Motive zu verschleiern, die man nicht offenlegen mochte, vielleicht
nicht einmal vor sich selber. Dabei steht aufler Diskussion, dafl man einem
Sterbenden beistehen und, wenn das nicht seinen Tod beschleunigt, seine Schmer-
zen weitestmoglich lindern mufl. Dagegen bleibt die Frage heftig umstritten, ob
man einem Todkranken ,Sterbehilfe in dem Sinn leisten darf, daff man sein Leben
— etwa auch durch Beihilfe zum Selbstmord — verkiirzt oder zumindest passiv
Handlungen unterlaflt, die sein Leben verlingern wiirden.

Hier wird nun oft mit Berufung auf ,mitmenschliches Fiihlen® oder gar
»gesundes Volksempfinden“ argumentiert, was wenigstens ebenso angreifbar ist
wie die dogmatische Behauptung, das Leben sei als hochstes Gut des Menschen
unantastbar. Zu leicht wird niamlich das als Mitleid ausgegeben, was nur die
Empfindung gestorten Wohlbehagens ist, die auftritt, wo wir auf Leid stof8en.
Wenn wir nicht sadistisch veranlagt sind, ist unsere Natur so eingerichtet, dafl wir
Leid nicht ungestort mitansehen konnen; es drangt uns zur Abhilfe. Aber dieser
Drang kann leicht in die Forderung tibergehen: Beseitigt das Leid um jeden Preis!
Wenn es denn nicht anders geht, so beseitigt den Leidenden! Wenn etwa zur
Rechtfertigung von Tétungshandlungen Bilder leidentstellter Menschen ins Feld
gefiihrt werden, legt das den Verdacht nahe, daf} statt des vorgeblichen Mitleids
eine weit weniger edle Haltung mitspielt, die nimlich alles Abnorme, auch alle
unserer Normalitit nicht entsprechenden Menschen ablehnt, seien es Mifigebildete
oder Behinderte oder nur Andersrassische oder Auslinder. Der Riickgriff auf
Gefithle und Reaktionsbereitschaft geniigt nicht, um eine ethische Frage zu
entscheiden. Vielmehr miissen wir nach Normen Ausschau halten, die sich vor der
Vernunft rechtfertigen lassen.

11 Stimmen 206, 3 145



Sterbehilfe und Ethik

Normen werden dadurch als ethisch gekennzeichnet, dafi sie einen unbedingten
Anspruch erheben oder — wie man nach Kant sagen konnte — einen kategorischen
Imperativ darstellen. Bedingte Vorschriften hitten demgegentiiber die Form: Wenn
du B willst, mufit du A tun, also etwa: Wenn du verstanden werden willst, mufit du
deutlich sprechen, oder: Wenn du die Menschheit nicht ruinieren willst, mufit du
die Umwelt schonen. Wir sind geneigt, diese zweite Forderung wegen ihres Inhalts
fiir eine ethische zu halten, da in ihr ein Menschheitsinteresse angesprochen wird.
Genau besehen weist sie jedoch wie die erste lediglich auf ein zweckmafiges
Verhalten hin, das hier nur gefordert wird, falls ein bestimmtes Ziel erreicht
werden soll. Dafl dieses Ziel selbst verbindlich gefordert sei, behaupten diese
Formulierungen nicht; sie lassen es durch die Bedingung ,, Wenn du willst“ sogar
ausdriicklich offen. Ein ethisches Sollen, das iiber eine derartige Zweckmafligkeit
hinausreicht, lafit sich nur aufweisen, indem man eine kategorische Norm, einen
unbedingten Wert nennt.

Gerade in einer Frage auf Leben und Tod wie im Fall der Sterbehilfe werden wir
also zur Rede gestellt, was fur uns das letzte Ziel des Menschen ausmacht, das thn
als Person mitkonstituiert. Insofern der Mensch nie blof als Mittel zu irgendeinem
Zweck gesehen werden darf, mufl dieses Ziel in ihm selbst zu suchen sein. Das
blofe biologische Leben kann nicht als dieses Ziel begriffen werden, denn das liefe
auf den Zirkelschluf hinaus, man lebe, um zu leben. Deshalb kann auch die pure
Verlangerung dieser biologischen Existenz keine oberste Norm sein. Das Ziel des
Menschen liegt vielmehr in seiner selbstverantwortlichen Freiheit, die er nur auf
seine Mitmenschen hin verwirklichen kann, indem er sich dafiir einsetzt, daff auch
sie in freier Selbstverantwortung leben. Darin erfiille sich auch das christliche
Grundgebot der Gottes- und Nachstenliebe, mit der das gleiche Ziel angegeben
wird.

Die Konsequenzen aus dieser Zielvorgabe fiir die Sterbehilfe lassen sich hier nur
andeuten. Sie verbietet alles, was das Ende des freien Bewufitseinszustands eines
Menschen beschleunigt. Dieses fallt jedoch durchaus nicht immer mit dem Ende
des biologischen Lebens zusammen. Wo etwa Schmerzen einem Menschen die
Freiheit und Vernunft vollig lihmen, wiren sie auch mit Mitteln zu bekdmpfen, die
sein Leben verkiirzen, wenn sie ihm nur eine groflere Spanne Freiheit gewihren.
Oder falls ein menschlicher Organismus etwa durch Zerstorung des Grofhirns
nach allen Kenntnissen der Medizin nie mehr der bewufiten Freiheit fahig werden
kann, muf} der nur noch vegetierende Organismus nicht um jeden Preis am Leben
erhalten werden, vor allem wenn der Sterbende, als er noch bei Bewufitsein war,
sich ausbedungen hatte, ihn bei unwiderruflichem volligem Verlust seiner Geistes-
fihigkeiten sterben zu lassen. Dann miifite die Achtung vor seiner Freiheit Vorrang
haben vor dem Interesse an der Lebenserhaltung. Denn das rein biologische Leben
ist der Giiter hochstes nicht, in der Miflachtung menschlicher Freiheit aber lige
Schuld. Albert Keller S]

146



