Josef Fuchs S]

Geistige Grundlagen des Strukturwandels
in der Gesellschaft

Der vielfache Strukturwandel in unserer Gesellschaft hat verschiedene Grundla-
gen: wirtschaftliche, technische, soziale, politische, aber auch geistige. Die geisti-
gen Grundlagen dieses Strukturwandels sollen hier von der Moraltheologie, der
theologischen Ethik, her untersucht werden. Als Ausgangspunkt dient der Begriff
»Wiirde des Menschen®.

Die Wende zum Grundwert , Wiirde des Menschen®

Die Betonung der ,,\Wirde des Menschen® bzw. der menschlichen Person ist
kein Modewort der ersten Nachkriegszeit geblieben. Die Wiirde des Menschen
figuriert nicht nur in offiziell formulierten Katalogen von Grundrechten, sondern
wird im Alltag in allen Bereichen des Lebens zur Ordnung der verschiedensten
gesellschaftlichen Belange geltend gemacht. Die Folge ist nicht nur ein entschei-
dender Strukturwandel im Vergleich zu vergangenen Zeiten von Diktaturen und
auch zu den ihnen vorausgehenden Epochen, sondern auch ein Beitrag zu einem
langen, aber kontinuierlich sich vollzichenden Strukturwandel innerhalb unserer
Gesellschaft. Es geht dabei vor allem um die Interessenwahrung der einzelnen
und dementsprechend einzelner Gruppen im Bereich der staatlichen, der wirt-
schaftlichen, der technischen, der verschiedenartigsten gesellschaftlichen und kul-
turellen, auch der familiiren und ehelichen Wirklichkeiten.

So allgemein die Rede von der zu wahrenden Wiirde der menschlichen Person
auch ist, so wenig eindeutig ist es, was genau mit dieser Wiirde bei den verschie-
denen Gesprichspartnern gemeint sein soll. Selbst die in der christlichen Theolo-
gie ihr zugesprochene Verankerung in Gott wird von der katholischen und evan-
gelischen Theologie weitgehend verschieden begriffen. Zweifellos ist mit dieser
Menschenwiirde bei den meisten Zeitgenossen — nicht bei allen — die hervorragen-
de Stellung des Menschen im Bereich der irdischen Wirklichkeiten gemeint, zu-
meist — irgendwie im kantischen Sinn — die Selbstzwecklichkeit des Menschen,
der nie nur Zweck fiir andere oder anderes sein kann.

Diese Wiirde liegt demnach im Menschen selbst. Darum ist es auch im Grund
nicht ganz richtig, verbieten zu wollen, die Wiirde eines anderen Menschen anzu-
tasten. Denn diese Wiirde kann eigentlich nur vom Menschen selbst verletzt wer-

171



Josef Fuchs S]

den, indem er seinem Selbst, seinem Selbstsein, nicht treu ist, nicht entspricht,
ihm vielmehr durch sein Verhalten widerspricht; auch wenn andere die seiner
Wiirde entsprechenden Werte und Rechte verletzten, wiirde er selbst dadurch sei-
ne Wirde nicht verlieren.

Eben wegen seiner Wiirde sind dem Menschen bestimmte Werte und Rechte
eigen; sie gehoren zu thm, sie sind das ,Seinige®“. Diesem Seinigen kénnen aller-
dings Menschen und Gesellschaften zu nahe treten, es verletzen. Durch die Ver-
letzung dessen, was er als das Seinige geachtet und geschiitzt wissen darf — also
seine Rechte und seine berechtigten Erwartungen —, tritt man dem, was mit seiner
Wiirde gegeben ist, und in diesem Sinn (und eigentlich nur in diesem Sinn) auch
seiner Wiirde zu nahe. Demnach bedeutet auch das Recht auf die Menschenwiir-
de nicht ein Recht neben anderen Menschenrechten, denn es begriindet sie alle.
Gar nicht so selten spricht man allerdings von der Unzulissigkeit bestimmter
Verhaltensweisen in der Gesellschaft, in der Familie, zwischen den Ehegatten
usw., weil sie — so heifdt es — der Menschenwiirde widersprechen. Eigentlich, und
umgekehrt, miifite vielmehr sauberer gezeigt werden, warum eigentlich eine Ver-
haltensweise den Rechten oder den berechtigten Erwartungen eines Menschen
oder einer Gruppe widerspricht. Wenn man das anzuzeigen oder zu schen ver-
mag, dann kann man auch sagen, daf} eine Verhaltensweise irgendwie im Wider-
spruch zur Wiirde eines Menschen oder einer Gruppe steht.

Was steht im Widerspruch zur so verstandenen Menschenwiirde und was ent-
spricht ihr? Die Antworten auf diese Frage divergieren weitgehend, nicht nur von
Zeitperiode zu Zeitperiode, sondern auch in unserer Gegenwart. In manchen Fra-
gen gibt es einen gewissen Grundkonsens, der aber oft die Mglichkeit verschie-
denartiger Konkretisierungen offenlafit. Als Begriindung verschiedener konkreti-
sierender Moglichkeiten wird man zum Vergleich entsprechende Wertungsversu-
che vorlegen. Sie werden nie allgemeine Uberzeugungen herstellen, aber doch zu
einem weitgehenden — und in manchen Fragen durchaus wohlbegriindeten —
Grundkonsens fithren oder doch eine kompromifihafte Rechtsordnung ermogli-
chen. Damit ist auch gesagt, dafl alle Krifte der Gesellschaft und ihrer verschiede-
nen Bereiche daraufhin wirken sollten, den besten Formen des offentlichen und
privaten Verhaltens als Formen der Achtung der Menschenwiirde zur Anerken-
nung zu verhelfen. Die Betonung der Menschenwiirde darf also nicht nur eine
wohlgemeinte Deklamation sein. Sie hat zweifellos in manchen Bereichen auch
ihre Wirksamkeit erwiesen, zum Beispiel in einer — nicht nur ,interessierten® —
Zuwendung zu den Unterprivilegierten; dennoch findet sie in unberechtigten Ei-
geninteressen stets einen harten Widerpart.

172



Geistige Grundlagen des Struktwrwandels in der Gesellschaft

Die Wiirde des Menschen in Gesellschaft und Staat

Der personale Mensch, dessen Wiirde heute grofigeschrieben wird, darf natiir-
lich nicht individualistisch verstanden werden. Er ist in seinem Wesen interperso-
nal und gesellschaftlich verfafit; ,interpersonal® und ,gesellschaftlich® sind also
keine zu seinem Wesen hinzukommende Epitheta. Die Beziehung zu anderen, die
Gruppe, die Gesellschaft sind eine Extension seiner selbst. Die individualistische
Konzentration auf das individuelle Selbst oder die Gruppe des eigenen Interesses
sind im Grund eine Selbstentfremdung des personalen Menschen, stehen also im
Gegensatz zur Wahrung seiner Wiirde; sie ist ein grundlegendes Miffverstindnis
der cigenen Personwiirde. Aber es gibt sie und es wird sie immer geben.

Die Achtung der eigenen Personwiirde spricht sich dagegen da aus, wo der
heutige Mensch viel stirker als in anderen Zeiten die Gestaltung der Gesellschaft
nicht einer iibergeordneten Macht (etwa dem Staat) zu {iberlassen geneigt ist, son-
dern sie den vielfachen (im Grund vorstaatlichen) gesellschaftlichen Kriften vor-
behilt. In einem innergesellschaftlichen Ringen geistiger und moralischer Krifte
und entsprechender (auch machtvoller) Gruppierungen miht man sich um den
Inhalt des Gemeinwohls dieser Gesellschaft. Diese will selbst bestimmen, welche
Wertvorstellungen, welche kulturellen und materiellen Méglichkeiten fir die
Entfaltung der Menschen dieser Gesellschaft und im Gesamt der menschlichen
Gesellschaft geschaffen und bereitgestellt werden sollen. Das Wesen des interper-
sonal und gesellschaftlich geschaffenen Menschen fordert, dafl dieses Ringen
nicht in individualistischer oder Gruppenmentalitit geschehe, sondern in der
Haltung von Solidaritit und Subsidiaritit.

Die soeben erwihnte Unterscheidung von Gesellschaft und Staat hat es immer
gegeben; sie war aber in fritheren Jahrzehnten in den Vereinigen Staaten von
Amerika stirker betont als auf dem europiischen Kontinent. Es war fiir manche
europiische Sozialwissenschaftler eine Uberraschung, dafl das Zweite Vatikani-
sche Konzil in seinem Dekret tiber die Religionsfreiheit, darin nicht unabhingig
von nordamerikanischem Einfluff, die Sorge um das Gemeinwohl nicht dem
Staat, sondern der Gesellschaft zuordnete, dem Staat dagegen nur die Wahrung
der 6ffentlichen Ordnung — als ein Teil des Gemeinwohls —, vor allem die Wah-
rung der im Inneren der Gesellschaft ohnehin existierenden Rechte. Der Staat
wird also grundlegend als Ordnungsmacht verstanden. Was die Menschen der
Gesellschaft verantwortlich aus sich und ihrer Gesellschaft machen wollen und zu
machen verméogen, miissen diese selbst herausfinden und entscheiden.

Andererseits beweist die Wirklichkeit unserer heutigen industriellen und plura-
listischen Gesellschaft, daff in ihr die Ordnungsmacht Staat viele Tatigkeiten
iibernehmen mufl — vielleicht subsidiir fiir die Gesellschaft —, ohne die er auch als
Ordnungsmacht nicht in geniigendem Mafl wirksam werden kann. Wo die Gren-
zen solchen Titigwerdens liegen, ist nicht a priori evident; muf§ er zum Beispiel

173



Josef Fuchs S]

auch zum Wohlfahrtsstaat und zum Sittenrichter werden? Die Gesellschaft selbst
schafft sich fiir ihr Gemeinwohl auch ihren Staat. Andererseits verhalten sich die
verschiedenen Krifte der Gesellschaft, ihrer Wiirde und ihrer je eigenen Interes-
sen eingedenk, manchen staatlichen Interventionen gegeniiber skeptisch. Sie glau-
ben nicht selten, das Subsidiarititsprinzip verletzt zu sehen; sie widersetzen sich.

Hinter obrigkeitlichen Entscheidungen stehen natiirlich bestimmte Wertvor-
stellungen. Staatliche Autorititen (Parlament, Regierung usw.), heute pluralistisch
zusammengesetzt und/oder kontrolliert, sind als solche nicht berufen oder auch
nur befihigt, wertschopferisch titig zu werden. Die einzelnen Triger staatlicher
Macht sind nicht Diener einer bestimmten Wertvorstellung, sondern des Gemein-
wohls dieser konkreten Gesellschaft. Sie haben zwar in ethischer Verantwortung
ihre eigenen Wertvorstellungen; es wird aber von ihnen erwartet, dafl sie nicht die
Durchsetzung dieser ihrer Vorstellungen als solcher betreiben, sondern die Be-
sorgung dessen, was der 6ffentlichen Ordnung und dem Gemeinwohl eben dieser
Gesellschaft dienlich ist. So ist es sowohl in der Wirtschaft, der Technik und der
Kultur wie im Strafrecht und in der 6ffentlichen Sittlichkeit. Die heutige Gesell-
schaft beobachtet das Vorgehen staatlicher Amtstriger sehr genau und kritisch,
ohne allerdings selbst zu einem vélligen Konsens fihig zu sein. Die Spannung
Gesellschaft—Staat wird immer lebendig bleiben.

Absolute Werte und die Wiirde des Menschen

Gesellschaft und Staat sehen sich allerdings immer wieder mit der Frage kon-
frontiert, ob es denn keine absoluten Werte gebe, die konsequenterweise von
Staat und Gesellschaft anerkannt, angenommen und durchgesetzt werden miis-
sen. Denn wiirde alles von Gesellschaft und Staat abhingen, dann gibe es offen-
kundig keine — wie man zu sagen pflegt — ,objektive Werteordnung®. Natiirlich
gibt es eine solche Ordnung; aber sie ist eine Ordnung im Bereich des Geistes. Es
kann sie als geltende Ordnung nur in der Erkenntnis und Anerkenntnis durch die
Menschen der Gesellschaft und des Staates geben. Eine solche absolute Ordnung,
als erkannte und anerkannte, gibt es zweifellos — wenigstens in ihren allgemein-
sten Grundwerten wie Gerechtigkeit, Wahrhaftigkeit, Treue, Solidaritit und Sub-
sidiaritit, Kulturbedtirftigkeit von Sexualitit und Ehe. In welchem Grad und in
welcher konkreten Weise allerdings diese Grundwerte konkretisiert und so ver-
wirklicht werden miissen, das wird weder fiir alle Zeiten und Situationen noch
von allen Menschen dieser unserer Gegenwart in absolut gleicher Weise beant-
wortet werden.

Das bedeutet keinen — wie man vielleicht vermuten méchte — Wertrelativismus,
es bedeutet vielmehr die in Relation zu verschiedenartigen objektiven und subjek-
tiven Gegebenheiten chrlich versuchten, objektiv richtigen Interpretationen und

174



Geistige Grundlagen des Strukturwandels in der Gesellschaft

Wertungen hinsichtlich des Verhaltens der Biirger. Wir diirfen nicht iibersehen,
daB die Menschen ihrer eigensten Verfassung nach geschichtliche Wesen sind.
Der gerechte Arbeitslohn zum Beispiel ist in biuerlicher und industrieller Situa-
tion nach je verschiedenen Kriterien zu bemessen. Das Gleiche gilt vom gesamten
Bereich der Wirtschaft und der Technik. Auch die richtige Kultur der Sexualitit
ist sowohl von dem zu verschiedenen Zeiten verschiedenen Wissen um das Wesen
menschlicher Sexualitit wie auch von dem soziologisch jeweils vertretbaren Ver-
halten her verschiedenartig zu bestimmen.

Um diese Aussagen iiber Relativitit — nicht Relativismus — weif§ in mehr oder
weniger deutlicher Weise ein Grofiteil der Biirger unserer Gesellschaft, und nicht
wenige verhalten sich entsprechend. Dieses Verhalten ist also nicht durch die
Leugnung einer objektiven Werteordnung bedingt. Weder ist die Personwiirde
des Menschen als grundlegend fiir eine menschliche Werteordnung in Frage ge-
stellt noch wird die Relevanz der je konkreten menschlichen Gegebenheiten fiir
die Findung des ihnen entsprechenden richtigen Verhaltens geleugnet. Aber was
konkret zu einer des Menschen wiirdigen Werteordnung gehort, nimmt man
nicht als ein fiir allemal gegeben an, noch nimmt man es von Staat oder Gesell-
schaft, von Moraltheologie oder Kirche einfachhin entgegen.

Die Diskussion und der gegenseitige Widerspruch innerhalb unserer Gesell-
schaft sind insofern nicht verwunderlich. Dabei darf die Tugend der Toleranz
nicht zu kurz kommen, jener Toleranz, die begreift, dafi weder fur alle Zeiten
und Situationen noch fiir alle Mitglieder dieser Gesellschaft mit ihren verschie-
denartigen Vorgeprigtheiten alle Werte — um <in Wort Karl Rahners zu gebrau-
chen = gleichzeitig ,aktuell sind. Dabei darf es keinen ethischen Kompromif§ ge-
ben. Wohl aber darf es einen Kompromif} geben in der Frage, was nun um des
Gemeinwohls willen in Staat und Gesellschaft politisch und unter Umstinden
strafrechtlich durchgesetzt werden soll. In dem vatikanischen Dokument zur
Problematik des Schwangerschaftsabbruchs von 1974, herausgegeben in einer ent-
sprechenden prekiren politischen Situation in Italien, wird die — auch politische —
Verurteilung des Schwangerschaftsabbruchs absolut gefordert, nicht jedoch eine
ebenso absolute und ausnahmslose Strafgesetzgebung; auf die Frage, wie weit
cine vorgesechene Straffreiheit gehen kann, wird nicht einmal eingegangen.

Freiheit und Wiirde des Menschen

In der Linie der Betonung der Wiirde der menschlichen Person liegt auch die
weithin zu beobachtende Betonung der personalen Freiheit in unserer Zeit. Sie
meint positiv das Freigelassensein, mehr noch das Berufensein zur personalen
Entscheidung und Entfaltung; sie meint entsprechend negativ die Opposition ge-

175



Josef Fuchs S]

gen Bindungen oder Manipulationen, die eine positiv verstandene Freiheit behin-
dern. Der Wille zur Freiheit zeigt sich in einer offentlich gelebten Mentalitit, in
verschiedenartigen ,Bewegungen®, in Opposition gegen etablierte gesellschaft-
liche Gegebenheiten usw. Solcher Wille kann durchaus Zeichen einer Bewufdt-
werdung der personalen Wurde des Menschen sein. Personsein ist dann nicht
notwendig mit Individualismus gleichzusetzen; die Personen- und Gesellschafts-
bezogenheit des personalen Menschen darf nicht tibersehen werden. Im Grund ist
ein solcher Wille zur Freiheit zu begrifien, auch in nicht wenigen seiner Aus-
drucksformen.

Aber Freiheit kann auch — wegen ihrer Zweideutigkeit — als Wille zur Beliebig-
keit mifiverstanden werden. Man kann sich dieses Willens zur Beliebigkeit in sei-
ner Negativitit auch bewuflt sein. Aber es gibt auch eine scheinbare Beliebigkeit;
sie kann auf einer zwar richtigen, jedoch geistig ungentigend geklirten Wahrneh-
mung abzulehnender Bindungen und ebenso ungeniigend geklirter Ziele und
Ideale beruhen. Manche Tendenzen und Bewegungen unserer Zeit machen daher
den Eindruck des Irrationalen, obwohl sie in letzter Tiefe nicht einfachhin oder
ausschliefflich irrational sind.

Die Unruhe der Jahre um 1968 ist vorbei. Aber vieles an Befreiung aus diesen
Jahren ist geblieben. Die Universitit ist nicht v6llig umgestaltet worden, aber sie
ist auch nicht einfachhin die Professorenuniversitit von ehedem geblieben. Mit
der erfolgten Anderung sind wohl auch einst vorhandene Werte verlorengegan-
gen; aber es sind auch Werte eingebracht worden, die man nicht mehr missen
méchte. Auch Emanzipationen gegentiber hergebrachten Staatsauffassungen sind
Wirklichkeit geworden; man vergleiche etwa das Strafrecht. Die in der Vergan-
genheit zweifellos zu Unrecht unterdriickte Stellung der Frau in der Gesellschaft
ist mit Recht dabei — wenn auch manchmal in licherlich wirkender Weise —, einer
der Frau eher gerecht werdenden Stellung Platz zu machen. Die katholische Kir-
che der Vereinigten Staaten konnte nicht umhin, liturgische und biblische Texte
(bis hin zu den Wandlungsworten der heiligen Messe) von ,sexistischen® Sprech-
weisen zu befreien; sie erlaubt Frauen, das géttliche Brot der Lesungen des Got-
tesdienstes vorzutragen und sogar das gottliche Brot der eucharistischen Kommu-
nion auszuspenden; aber sie wird von Rom gedringt, Midchen und Frauen nicht
als Mefidienerinnen am Altar zuzulassen — dies wohl, um auch den Schein einer
spiteren Moglichkeit der Zulassung von Frauen zur Priesterweihe (deren Aus-
schlufl man nicht nur fiir soziologisch, sondern auch fiir dogmatisch bedingt hilt)
zu vermeiden.

Das Dringen zur Befreiung von ungeniigend begriindeten Kirchengesetzen, die
die Verwirklichung personaler Freiheit beengen, ist nicht ohne Erfolg geblieben.
Im Eherecht ist heute das Recht auf freie Wahl des Partners stirker garantiert als
frither; manche der friher aus religiosen Griinden verbotenen Ehen sind nicht
mehr ausgeschlossen, man gestattet sogar 6kumenische, auch rein zivile oder gar

176



Geistige Grundlagen des Strukturwandels in der Gesellschaft

nichtéffentliche Trauungen. Damit ist man auch einer stirkeren Gewihrung von
Religionsfreiheit entgegengekommen.

Daf} sich im Bereich der Moral unserer Gesellschaft, auch im Bereich der ka-
tholischen Kirche, in manchen Fragen ein Wandel der Mentalitit einen Weg von
Freiheit sucht, kann man iiberall da héren, wo man es horen will. Dabei scheint
nicht selten tibersehen zu werden, dafl auch die Gestaltung der Strukturen im Be-
reich des Staates, der Technik, der Wirtschaft oder des Arbeitsrechts eminent
wichtige Elemente einer menschlichen und christlichen Moral sind. Doch wird
da, wo man vom Strukturwandel im Bereich der Moral spricht, von diesen Berei-
chen weniger gesprochen.

Vielmehr weist man cher und vor allem auf die Sexualmoral hin. In diesem Be-
reich ist zwar auch in fritheren Zeiten manches von den Menschen und den gliu-
bigen Menschen getan worden, was damals und auch heute offiziell als unerlaubt
betrachtet wurde bzw. wird. Der Unterschied liegt darin, daf heute manches
nicht mehr viel Aufsehen erregt oder sogar fiir durchaus berechtigt gehalten wird.
Man lehnt es weitgehend ab, sich von einer dufleren Instanz vorschreiben zu las-
sen, was jeweils als berechtigtes oder unberechtigtes Verhalten anzusehen ist. Daf
man manches von dem, was traditionell als gravierend siindhaft gilt, nicht mehr
fiir solches hilt und demnach auch nicht als notwendige Materie der sakramenta-
len Beichte ansieht, weiff ,man; es ergibt sich auch aus der Tatsache des regelma-
Rigen Empfangs der Eucharistie beim Gottesdienst ohne das Bediirfnis vorausge-
hender sakramentaler Beichte. Diese Tatsachen sind natiirlich auch den
Fachvertretern der katholischen Moraltheologie nicht unbekannt,

Wer nun romische Moralaussagen ausnahmslos fiir absolut verbindlich hilt,
kann dergleichen nur bedauern. Wer die Geschichte der Sexualmoral in zweitau-
send Jahren einigermafien kennt, wer um das Ungeniigen sexualethischer Refle-
xionen und Begriindungsversuche weif}, wer sich iberdies einigermafien im heute
erreichten Wissen tiber menschliche Sexualitit auskennt, wird nicht zu sagen wa-
gen, daf} in heutigen, von kirchlichen Lehren abweichenden sexualethischen Hal-
tungen und Stellungnahmen nur billige Beliebigkeit am Werk sei. Es ist in einzel-
nen Punkten auch ein Prozefl echter Befreiung in Gang gekommen, der der
Wiirde der menschlichen Person in seiner individuellen und interpersonalen
Wirklichkeit mehr entspricht als eine traditionell »auferlegte” Ordnung.

Freiheit der Person und geschopfliche Natur

Es gibt heute die Tendenz, die einer der personalen Menschenwiirde eher ent-
sprechenden anthropozentrischen Befreiung von einer Unterwerfung unter ein
stark kosmozentrisches Verstindnis des Menschen anderer Zeiten das Wort re-
det; diesem Verstindnis lag ein falscher Begriff der Schépfung zugrunde.

13 Stimmen 207, 3 177



Josef Fuchs §]

Der Mensch ist Person, geschaffene Wirklichkeit, in menschlicher und weltli-
cher Natur; auch diese ist geschaffene Wirklichkeit. Dafl das menschliche Person-
sein geschaffene Wirklichkeit ist, darf nicht tibersehen werden. Es gibt zwar nur
den einen Menschen, aber zwischen seinen beiden Konprinzipien Person und Na-
tur herrscht eine Ordnung. Die Person ist weder der Natur unterworfen noch
soll sie {iber die Natur herrschend verfiigen. Die Tier-, Pflanzen- und materielle
Natur stehen uns allerdings nicht mit ,Rechten® gegeniiber, wie man heute oft
hort (aufer man verstehe ,Recht in analogem Sinn). Sie sind vielmehr vom per-
sonalen Menschen in ihrer je verschiedenen Wertung in das Gesamt der menschli-
chen Welt sinnvoll einzufiigen, also in der ihnen je eigenen Relevanz zu beachten.

Auch der Mensch selbst ist nicht nur Person, sondern gleichzeitig Natur. So
darf er als Person in seine Natur eingreifen und sie in das Gesamt des Menschen
sinnvoll integrieren. Was er tun darf und soll, mufl er selbst (der Mensch, die
menschliche Gesellschaft) — die Natur interpretierend und wertend — finden. We-
der darf er iiber die Natur beliebig verfigen, noch sich von Naturgegebenheiten
wie von moralischen Normen beherrschen lassen. Auf der letzten Aussage be-
steht man heute mehr denn je. Auch der Staat ist nach Cicero und in seinem Ge-
folge nach Thomas von Aquin kein Naturprodukt, sondern Institution des perso-
nalen Menschen. Ebenfalls ist das Privateigentum fiir Thomas keine Natur-
institution, sondern eine vom Menschen entworfene Institution. Das Gleiche gilt
von der Institution Ehe (den Texten von Genesis 1 und 2 vorausliegend). Auch
die naturhaften Gegebenheiten der menschlichen Sexualitit zeigen uns nur, was
sie sind und wie sie spontan funktionieren; sie lI6sen demnach nicht die ethische
Frage, wie wir diese Sexualitit verwirklichen sollen: Sie sind fiir die ethische Lo-
sung zwar relevant, konnen sie aber nicht anzeigen.

Die letztgenannte Annahme ist allerdings oft gemacht worden, wird auch heute
nicht selten gemacht — auch in kirchenamtlichen Erklirungen —, ist aber nichts an-
deres als ein naturalistischer Fehlschluff und kann demnach vor allem keine abso-
lut ausnahmslosen Normen begriinden.

Im iibrigen haben wir unsere menschliche Natur nie nur als solche. Sie ist im
Lauf der Menschengeschichte geworden und vom Menschen gestaltet worden,
auch vom Menschen als Siinder. Viele Wirklichkeiten dieser Welt sind von der in
der Geschichte und auch heute begangenen Siinde des Menschen gezeichnet und
sind tiberdies vom Menschen einer siindebedingten Schwiche und von einer von
Stindenstrukturen geprigten Gesellschaft zu verwirklichen. Aber das muf} in ei-
ner Weise geschehen, dafl der so existierende Mensch und seine Gesellschaft —
trotz aller Stinden- und Unrechtsstrukturen — menschlich zu existieren vermogen,
gleichzeitig allerdings mit der Tendenz, die Folgen der Siinde soweit moglich zu
eliminieren (man vergleiche die Enzyklika Johannes Pauls II. ,Sollicitudo rei so-
cialis®).

Die so uns zuhandene Natur haben wir weiterhin immer nur als von uns Men-

178



Geistige Grundlagen des Strukturwandels in der Gesellschaft

schen und der Gesellschaft schon in einer bestimmten Weise interpretierte und
gewertete. Das darf auch bei der Lektiire des rémischen Dokuments zu bioethi-
schen Fragen von 1987 nicht iiberschen werden, weder hinsichtlich der aus-
nahmslosen Verwerfung jeglicher Befruchtung in der Retorte noch hinsichtlich
der Behandlung von Embryonen (wobei iibrigens zu beachten ist, dafl dieses Do-
kument — wie auch das schon erwihnte Dokument von 1974 iiber den Schwan-
gerschaftsabbruch — selbst nichts Definitives iiber den Anfang personalen Men-
schenlebens auszusagen wagt).

Die soeben angestellten Uberlegungen machen auch deutlich, daf Normen
konkreten sittlichen Verhaltens in der verantwortlichen Gestaltung von Staat,
Wirtschaft, Technik, Kultur, Sexualitit nicht direkt auf Gott zuriickgehende Ge-
bote sind, die dem Menschen irgendwie ausdriicklich auferlegt worden wiren —
tibrigens weifl niemand, wann und wo (das gilt sogar vom Dekalog). Die wenigen
Aussagen der Bibel decken auch nicht annihernd den gesamten ethischen Bereich
der menschlichen Lebenswirklichkeit ab. Konkrete sittliche Normen und Einzel-
entscheidungen gehen nicht direkt auf einen gesetzgebenden und Anordnungen
treffenden Gott zurick, sondern auf Gott als den Schipfer. Der aber schafft den
Menschen (die Gesellschaft) als sein geschaffenes, damit begrenztes und auch
fehlbares Ebenbild, das von sich aus die Schépfung zu interpretieren und sie ver-
wirklichend weiterzufithren hat. Des Menschen und der menschlichen Gesell-
schaft freies und verantwortliches Suchen und Finden von sittlich vertretbaren
Ordnungen und konkreten Einzelentscheidungen gehéren darum wesentlich zur
personalen Menschenwiirde. Mit Recht besteht der heutige Mensch auch in dieser
Frage auf seiner gottgegebenen Wiirde und Verantwortung.

Im iibrigen tibt der Mensch aufgrund seiner interpersonalen und gesellschaftli-
chen Verfafitheit diese seine Berufung nie nur als Individuum aus, sondern immer
auch in bezug auf religiése Erfahrungen und auf geschichtlich gewordene Tradi-
tionen in Gesellschaft und Kirche sowie im zwischenmenschlichen und gesell-
schaftlichen Dialog.

Abbau oder Wandel?

Man mag sich fragen, ob es sich bei den geistigen Grundlagen unserer heutigen
Gesellschaft um einen Wandel oder um einen Abbau handelt. Man hért diese Fra-
ge nicht selten. Ich hére sie mit gemischten Gefithlen. Denn die Wirklichkeit der
Welt des Menschen ist nicht ein geschichtsfreier Raum; sie wandelt sich, manch-
mal langsam und unmerklich, heute schnellstens und in enormer Weise. Der
Mensch selbst ist als solcher, wie schon bemerkt, ein geschichtliches Wesen, je-
weils von seinem Gestern kommend, um es kreativ in ein Morgen hinein zu ge-
stalten; das bedingt mehr oder weniger einen Wandel, im einzelnen wie in der

b5 179



Josef Fuchs S]

Gesellschaft. Der Wandel impliziert notwendig auch einen Abbau, und wire es
nur der Abbau des bloflen Gestern durch seine Integration in das neue Morgen,
das sicherlich nicht nur eine blofle Wiederholung des Gestern ist.

Eine erste Frage: Ist in unserer Gesellschaft die Anerkenntnis eines Absolutum
(im Singular) verlorengegangen? Versteht man das Absolutum als personalen
Gott, gar im christlichen Gottesverstindnis, so ist der lingst begonnene Prozef§
einer nicht ausdriicklichen Anerkenntnis Gottes (wenn auch nicht notwendig in
der Form von Gotteslengnung) weitergegangen. Das hat (wie die verschiedenarti-
gen Gottesbilder der Menschheit) auch Folgen fir die Anerkenntnis von Werten,
bedingt aber keineswegs die volle Leugnung von Werten und einen Leerraum von
Sittlichkeit; man denke beispielsweise an die Ethikthesen Kants und vieler nicht-
gliubiger Humanisten. Im iibrigen vermute ich, dafl auch der ausdriickliche
Atheist ohne begrifflich gewsnfite Reflexion sich eines personalen Gottes zutiefst
doch bewnfit ist. Das Bewuftsein eines nicht personal gedachten Absolutum, das
sich in einer Erfahrung sittlicher Bindung ausspricht, diirfte weit gestreut sein,
wenn es auch in gewufiter Reflexion sehr verschieden interpretiert werden mag.

Die zweite Frage: Und die Absoluta, die Werte in der Mehrzahl? Hat der Wan-
del in unserer Zeit Leerriume geschaffen, also einen Abbau von Tugenden, sittli-
chen Werten, rechten Verhaltensweisen im Gesamtbereich menschlichen Lebens
und Wirkens? Wenn Geschichte und die Geschichtlichkeit des Menschen not-
wendig Wandel implizieren, dann duflert sich dieser Wandel notwendig auch in
einem Abbau von nicht (mehr) kontemporiren (K. Rahner: nicht ,aktuellen®)
Werten. Schafft das notwendig Leerriume? Das kann so sein; aber es ist auch
moglich, dafl neugefiillte Riume entstechen. Was tatsichlich geschieht, das wird
von den im gleichzeitigen Heute lebenden, aber nicht kontemporir denkenden
und wertenden Menschen nicht immer in gleicher Weise beurteilt werden.

Wir gehen unseren Weg durch die Zeit, nicht jedoch allein und nicht indem wir
jeden Tag von einem Nullpunkt aus neu anfangen. Alles Tun ist auch von der
Tradition des Selbst und der Gesellschaft mitbestimmt; nur so ist Geschichte
méglich. Wandel bedeutet aber eine Begrenzung der Bedeutung der Tradition.
Wir miissen allerdings damit rechnen, dafl es beim Geschehen des Wandels auch
immer einen extremen Pendelschlag ins Gegenteil geben kann; vielleicht sehen
manche so den Wandel in unserer Zeit. Andererseits kénnen wir unsere Gesell-
schaft nicht von der Notwendigkeit befreien, unsere Wahrheitserkenntnis, statt
sie ein fiir allemal zu besitzen, je neu zu interpretieren und somit méglicherweise
auch zu neuen Einsichten und Wertungen zu kommen. Das heute in mancher
Philosophie viel gelobte Kriterium der zwischenmenschlichen Kommunikabilitit
von Wahrheiten und Wertungen kann hier helfen. Aber wer vermag schon — bei
allem guten Willen — ganz aus seiner Vorverfafitheit und aus seiner Interessenwelt
auszusteigen und nur ,,Offenheit” zu sein?

180



