Hermann Kiigler S]
C. G. Jungs Exerzitiendeutung

Ein psychologischer Beitrag in der Wirkungsgeschichte der geistlichen Ubungen

Im Jahr 1990 begeht der Jesuitenorden das 450jahrige Jubilium seiner Griindung,
ein Jahr darauf den 500. Geburtstag seines Griinders Ignatius von Loyola. Unter
den Vermichtnissen des Ignatius, die weit Gber die Gesellschaft Jesu hinaus von
Bedeutung sind, ist sicher nicht zuletzt das Buch der Geistlichen Ubungen zu
nennen, das in den zuriickliegenden viereinhalb Jahrhunderten auf eine beachtli-
che Wirkungsgeschichte zuriickblicken kann, zu allen Zeiten auf Zustimmung
wie Ablehnung gestoflen ist und immer zur Auseinandersetzung herausgefordert
hat. Kaum bekannt ist, dafl in unserer Zeit einer der grofiten Psychologen des 20.
Jahrhunderts, C. G. Jung, eine psychologische Deutung des Exerzitienbuchs ver-
sucht hat. Im folgenden Beitrag wollen wir deshalb den Hintergrund seiner Vor-
lesungen iiber die Exerzitien sowie die von Jung benutzte Literatur darstellen.
Dann soll die Exerzitiendeutung Jungs zusammengefafit und kritisch beurteilt
werden .

Jungs Exerzitienvorlesungen in Zurich

Von 1933 bis 1942 halt Jung Vorlesungen an der Eidgenossischen Technischen
Hochschule in Zirich. Ignatius erwihnt er zum ersten Mal im Mai 1935. Jung
hilt im Sommersemester dieses Jahres Vorlesungen tiber Traumdeutung. Er stellt
verschiedene Deutungsmethoden vor und zieht Vergleiche zum Yoga und zu den
in den geistlichen Ubungen von Ignatius vorgelegten Meditationen, in denen er
eine westliche Analogie zum Yoga sicht. Jung erwihnt in diesem Zusammenhang,
da die Geistlichen Ubungen des Ignatius aus mehrwochigen Meditationsreihen
bestehen und daf jede Meditation eine Stunde dauert. Die Zeit, die er im engeren
Sinn Ignatius und den Exerzitien widmete, umfafit zwanzig Vorlesungen zwi-
schen dem 16. Juni 1939 und dem 8. Mirz 1940. Sie sind in einer englischsprachi-
gen Vorlesungsnachschrift mit dem Titel ,,Process of individuation. Exercitia Spi-
ritualia of St. Ignatius of Loyola“ dokumentiert.

Jung hielt seine Vorlesungen an der Hochschule auf deutsch. Eine Hérerin,
Riwkah Schirf, stenographierte sie mit; eine andere Jung-Schilerin, Barbara Han-
nah, fertigte von diesem Stenogramm eine englische Ubersetzung an, um sie

630



C. G. Jungs Exerzitiendeutung

einem weiteren Kreis von Jung-Schilern zuginglich zu machen, die mit der deut-
schen Sprache Schwierigkeiten hatten. 1959/60 wurde davon wie von anderen
Vorlesungsnachschriften ein neu angeordneter Nachdruck erstellt, der jedoch bis-
lang nicht 6ffentlich zuginglich war. Unterdessen bereitet aber Princeton Univer-
sity Press (USA) das vorliegende Material zum Druck vor, so dafl noch unverdf-
fentlichte Seminar- und Vorlesungsnachschriften in absehbarer Zeit als Ergin-
zungsbinde zu den ,Gesammelten Werken® erscheinen sollen.

Jung stiitzt sich in seiner Exerzitiendeutung hauptsichlich auf vier Quellen:
Bernhard Hegardt, Religion und Seelentraining (Stockholm 1937), Philipp Funk,
Ignatius von Loyola (Berlin 1913), Sebastian Izquierdus, Praxis exercitiorum spi-
ritualium P. N. S. Ignatii (Rom 21695) und Erich Przywara, Deus Semper Maior,
Band 1 (Freiburg 1938).

Bernhard Hegardts ,Religion och Sjilstrining® erschien auf schwedisch als
Studie tiber die geistlichen Ubungen der Jesuiten. Hegardt stellt in seinem Buch
die Entstehungs- und Wirkungsgeschichte der Geistlichen Ubungen dar und be-
schreibt den Ablauf der vier ,,Wochen® der groflen Exerzitien und die dort ange-
wendeten psychologischen Methoden, in seiner Sicht hauptsichlich Suggestions-
und Willenstechniken. Die letzten beiden Kapitel untersuchen den Einflufl der
Exerzitien auf die christliche Mystik und die katholische Kirche. In den Ignatiani-
schen Exerzitien sieht er die Yoga-Methode Europas. Sogar auf die Diktaturen in
vielen Lindern hitte diese Methode Einfluf}, die fiir den Katholizismus eine dhn-
liche Rolle spiele wie der Yoga fur den Osten.

Hegardts Restimee: Die Exerzitien fithrten im Grund durch psychologische
Pragungsmechanismen zu virtuoser Selbstbeherrschung und zum Verlust der
eigenen Personlichkeit. Das Zentrum der Personlichkeit werde nach aufien ver-
legt, zunichst auf die Gestalt Jesu Christi, an dessen Stelle aber dann die kirchli-
che Obrigkeit trete. Dies alles werde erreicht durch einen immensen Einsatz an
Kraft und ungeheure Willensanstrengung. Ebenfalls wiirden alle Gefithle dem in-
tendierten Ziel untergeordnet und damit letztlich zerst6rt, damit alles vor der
kithlen Vernunft bestehen konne.

Philipp Funk zeichnet in seinem Ignatiusbuch den ,frithen Ignatius“ als einen
religiosen Individualisten, der mehr seinen subjektiven Visionen vertraut als der
Lehre der Schrift und der kirchlichen Tradition, der Selbstindigkeit des Willens
und des Urteils zeigt und sich seine seelsorgerischen Initiativen von der kirchli-
chen Autoritit nicht behindern liflt. Dagegen habe sich der ,spite Ignatius“ der
kirchlichen Autoritit unterworfen und dasselbe auch von anderen verlangt. In
den Exerzitien sicht Funk die ,klassische Fassung seines religiosen Programms®.
Seine Einschitzung gipfelt in der Bemerkung: ,Der Methode des Ignatius fehlt
nicht psychologischer Scharfsinn und pidagogische Berechnung, die sogar mitun-
ter zur Kniffigkeit wird, aber es fehlt ihr vor allem die Eigenschaft der ,discretio’,
des feinen Wahlvermégens und der Anpassung an die zu leitenden — besser ge-

631



Hermann Kiigler S]

sagt: zu erziehenden — Geister, jene ,discretio’, die der weise Erzieher Benedikt
von Nursia als Haupterfordernis vom Abt, d.h. vom Seelenvater verlangt.*2

Jungs dritte Quelle ist die ,Praxis Exercitiorum Spiritualium P. N. S. Ignatii
des spanischen Jesuiten Sebastian Izquierdus. Das Buch ist als Handbuch fiir Be-
gleiter von achttigigen Geistlichen Ubungen gedacht wie auch als Hilfe bei jihrli-
chen Selbstexerzitien fiir den Fall, dafl kein Begleiter zur Verfiigung steht. Iz-
quierdus hat den Inhalt der vier Wochen, wie er selbst sagt, ,s0 in 8 Tagen zu-
sammengefaflt, daf}, wer diese Zeit ernsthaft nutzt, aus dieser einen Woche die
Frucht von vier Wochen schopfen kann“ — was freilich recht fraglich ist. Viel
Raum verwendet Izquierdus fir die Erklirung des Fundaments, das bei ihm — an-
ders als bei Ignatius — die ,Erste Ubung* ist. Auch Jung ist dann der Auffassung,
dafl die Betrachtung des Fundaments neben dem Gebet ,Anima Christi“ die
zweite Hinfithrung sei, die den eigentlichen Exerzitien vorausgehe und zur Vor-
bereitung meditiert werde.

Schlieflich benutzt Jung den ersten Band von Erich Przywaras ,Deus Semper
Maior®. Przywara beginnt seine , Theologie der Exerzitien mit einer Auslegung
des Gebets ,,Anima Christi, in dem er eine Zusammenfassung der ganzen Exer-
zitien sieht. Aufgrund dieser Interpretation kommt Jung zu der Auffassung, dafl
das “Anima Christi“ ein eigentlicher Bestandteil der Exerzitien ist. Folgerichtig
kommentiert er es ausfiihrlich wihrend fast fiinf seiner zwanzig Vorlesungen.
Und bei einer spiteren Zusammenfassung iiber die Geistlichen Ubungen sagt er:
»Eine Vorbereitung geht den eigentlichen Exerzitien voraus. Es gibt zwei Haupt-
texte, tiber die wihrend dieser Vorbereitung meditiert wird: Das ,Anima Christi‘
und das ,Fundament‘.“

Tatsichlich ist das ,Anima Christi“ weder in den Urtexten noch in den ersten
vier Druckausgaben des Exerzitienbuchs enthalten. Erst spiter wurde es in den
im Druck erschienenen Exerzitienbiichern hinzugefiigt.

Die Visionen des Ignatius

Zu Beginn der Vorlesungen iiber die Geistlichen Ubungen gibt Jung einen
Uberblick iiber die Biographie des heiligen Ignatius. Eigens geht Jung auf dessen
Visionen ein. Er referiert die Schlangenvision in Manresa: ,,Wihrend seines Auf-
enthalts in diesem Armenspital erlebte er hiufig, dafl er am hellichten Tag irgend
etwas in der Luft nahe bei sich sah, was ihm groflen Trost schenkte, da es ausneh-
mend prichtig anzuschauen war. Er konnte nicht genau erkennen, was es eigent-
lich fiir eine Sache sei. Aber irgendwie erschien es thm, als ob es die Gestalt einer
Schlange hitte mit vielen Punkten, die wie Augen aufleuchteten, obwohl es
eigentlich keine Augen waren. Er hatte grofies Gefallen und grofien Trost beim
Anblick dieser Erscheinung. Und je ofter er sie schaute, desto grofler wurde seine

632



C. G. Jungs Exerzitiendentung

innere Trostung. Wenn aber jene Erscheinung entschwand, empfand er dariiber
groflen Kummer.“*

Jung deutet diese Vision so: Als angehender Monch hitte Ignatius vielleicht
eine andere, ,orthodoxere“ Vision vorgezogen, etwa eine Erscheinung Christi
oder der Jungfrau Maria. Aber es erscheint ihm eine Schlange. Das Bild der
Schlange entstammt dem Bereich der Instinkte. Es ist ein Symbol der Heilung,
wie es im Bild der Askulapschlange wohlbekannt ist. Wenn jemand krank ist,
dann hat er keinen Kontakt mit seinen Instinkten; und ein Teil der Heilkunst be-
steht darin, thn wieder damit in Verbindung zu bringen, damit er aus seinen eige-
nen Wurzeln wachsen kann. Ignatius hatte sich durch ibermifiige Bufie und Ge-
bet die Gesundheit ruiniert. Als Gegengewicht erscheint thm nun die heilende
Schlange. Spiter verscheucht er dann das Bild der Schlange mit einem Stock, weil
er es fiir ein Bild des Teufels hilt. Ignatius entscheide also mit dem Willen dar-
iiber, ob seine Visionen gut oder schlecht sind, das heifit, ob sie von Gott oder
vom Teufel kommen. Jung: Gut bzw. von Gott sind Visionen fiir Ignatius dann,
wenn sie in das kirchliche Dogma passen, schlecht und vom Teufel sind sie, wenn
sie ihm widersprechen.

Als Beispiel fiihrt Jung die folgende Vision in Manresa an: ,Als er eines Tages
in diesem Ort in der Kirche des erwihnten Klosters war, um die Messe zu horen,
und als eben der Leib des Herrn erhoben wurde, sah er mit den Augen seiner See-
le etwas wie hellglinzende Strahlen, die von oben her kamen. Zwar vermag er
auch dies nach so langer Zeit nicht mehr weiter auszufithren. Aber was er damals
mit seinem Verstand erschaute, war ganz eindeutig dies, dafl er sah, wie Jesus
Christus, unser Herr, im allerheiligsten Sakrament gegenwirtig ist.“° Ignatius in-
terpretiere also das Licht im Zusammenhang mit der Hostie als Gegenwart Chri-
sti im Sakrament. Und so passe die Vision in das kirchliche Dogma.

Die runde, glinzende Hostie sei aber zunichst ein Symbol der Einheit der Ge-
gensitze. Ignatius sehe seine eigene Ganzheit, und das habe eine erlésende Aus-
wirkung auf ihn. Visionen kommen aus dem Unbewufiten und sind zunichst
,amoralisch®. Der moralische Standpunkt wird erst vom Bewufitsein eingefiihrt.
Wichtige Lebenssituationen bewirken spontane Manifestationen aus dem Unbe-
wufiten. Die Interpretation der Visionen ist dann eine Frage der individuellen
Weltanschauung. Ignatius hat, so sagt Jung, seine Visionen in Ubereinstimmung
mit dem christlichen Dogma interpretiert. Seine frithen Visionen seien noch spon-
tan, in ihrer Struktur einfach und daher authentisch gewesen. Mit der Zeit aber
habe er gelernt, sein Unbewufites zu manipulieren. Als Beispiel dafir fihre er die
La-Storta-Vision an. Dort erscheinen Ignatius Gott der Vater und Christus mit
dem Kreuz, der ihm sagt: ,Ich werde euch in Rom gnidig sein.”

Jung versteht diese Vision als projizierte und konkretisierte Phantasie der Din-
ge, die Ignatius in Rom erhofft und erwiinscht. Das sei nur mdglich, wenn je-
mand grofle Erfahrung im Manipulieren seines Unbewufiten hat. Ignatius habe

633



Hermann Kiigler S

bei seinen spiten Visionen dogmatische Gedanken, die natiirlich nicht mehr aus
dem Unbewufiten stammen, in die Visionen projiziert. Je komplexer eine Vision
sei, desto fragwiirdiger sei auch ihre Authentizitit.

Die Deutung des ,,Anima Christi®

Przywara folgend, fiir den das Gebet ,,Anima Christi“ die ganzen Exerzitien
zusammenfafit, beginnt auch Jung mit einer psychologischen Interpretation ein-
zelner Zeilen des ,,Anima Christi“.

»Leiden Christi, stirke mich“: Das Leiden Christi, so Jung, ist eine zentrale
Idee im Christentum. Man findet diese Vorstellung, daff der menschgewordene
Gott leidet und sogar leiden muf, in keiner der anderen grofien Religionen. Im
Gegenteil, der Osten scheint das Moment des Leidens zu iibersehen. Dagegen
sicht der Westen das Leiden als das dichteste Element im psychologischen Prozef
der Individuation und driickt es aus als das Leiden Gottes, der Mensch wird.

Leider sei uns heute die symbolische Bedeutung religiéser Formulierungen ab-
handen gekommen. Fiir den mittelalterlichen Menschen war Leiden nicht nur un-
vermeidlich, sondern er verstand seine Bedeutung. So indert sich die ganze innere
Einstellung zum Leiden, wenn ein Mensch es als von Gott geschickt annehmen
und sich in der Annahme mit dem menschgewordenen leidenden Gott vereinen
kann. Denn dann ist menschliches Leiden als Teilhabe am Leiden des menschge-
wordenen Gottes psychologisch gesehen ein Weg, um sein Selbst zu finden, das
niemals erreicht werden kann ohne Leiden.

»In deinen Wunden verberge mich“: Jung sieht in dieser Gebetszeile die Idee
ausgedriickt, dafl die Wunden Christi der Schutz der Menschheit sind, in die der
Mensch hineinsinken kann. Ja, man konne die Seitenwunde Christi als miitterli-
ches Geschlechtsteil verstehen, im dem der Mensch Wiedergeburt erlangen kann.
Schon in der Bibel finde sich die Vorstellung, dal Eva aus der Seite Adams ent-
stammt (Gen 2,21): Adams Seitenwunde ist das Tor der Geburt Evas, und die
Kirche hat darin immer das Urbild fir thre Geburt aus der Seite Christi gesehen.
Die Seitenwunde Christi habe unzweifelhaft eine weibliche Bedeutung. Jung er-
wihnt in diesem Zusammenhang, daf} die weibliche Seite Christi oft in der christ-
lichen Ikonographie betont wird. Christus wird als femininer Mann dargestellt.
Zu Recht, sagt Jung, denn das zeige noch einmal, wie in ihm die Vereinigung der
Gegensitze dargestellt ist. Viele christliche Hymnen sehen in thm den Briutigam
der weiblich verstandenen Seele.

»Vom bosen Feind beschiitze mich“: Jung vergleicht die ,6stliche und die
swestliche Auffassung: Im Osten ist der Teufel weiblich, im Westen mannlich.
Das liege an den grundverschiedenen Einstellungen in Ost und West. Die bewuf3-
te Einstellung im Westen ist ,mannlich®, im Osten ,weiblich“. Entsprechend ist

634



C. G. Jungs Exerzitiendentung

die unbewufite Haltung im Westen weiblich: Der Gliubige iibergibt sich Christus
und liefert sich ihm aus, und im Osten minnlich: Der Yogi zicht sich auf sich
selbst zurtick und entwickelt innere Kraft und Stirke. Der jeweilige Teufel ver-
sucht, sich der Haltung des westlichen oder 6stlichen Unbewufiten anzupassen
und den Glidubigen in die Welt zuriickzuziehen.

Die Deutung des Fundaments

Weitere fiinf Vorlesungen verwendet Jung auf die Deutung des ,,Prinzips und
Fundaments“ (Exerzitienbuch Nr. 23).

»Der Mensch ist geschaffen: In diesem ersten Satz, so Jung, kondensiert sich
eine Auffassung, die von grofiter psychologischer Bedeutung ist. Man kénnte die-
sen Satz so verstehen, dafi er bedeutet: Das Bewufitscin ist geschaffen, es ent-
stammt dem Unbewuflten. Es sei ein empirisches Faktum, daf§ viele Gedanken,
Meinungen, Personlichkeitsanteile sich lange zuvor im Unbewufiten vorausbil-
den, bevor sie dann spiter ins Bewufitsein treten. Wenn man den Satz ,Der
Mensch ist geschaffen so versteht, dndert sich unsere ganze Haltung. Man aner-
kennt dann, daff eben nicht alles seinen Ursprung im Bewufitsein hat.

»Dazu hin, zu loben, Ehrfurcht zu tun und zu dienen Gott, unserem Herrn“:
Psychologisch tibersetzt wiirde das heiflen: Ignatius empfiehlt eine bedingungslo-
se Unterwerfung unter den unbewufiten Anteil der Psyche. Wenn der Mensch
dem Unbewufiten nicht Ehrfurcht erweist und ihm nicht dient, verliert er seine
wSeele”, besser gesagt, verliert er die Verbindung zwischen seinem Bewufltsein
und dem UnbewufBiten. Aber diese bedingungslose Ubergabe steckt auch voller
Gefahren, die auch dann nicht geringer werden, wenn man ,,Gott“ statt ,Unbe-
wufites sagt und dabei vergifit, dafl Gott auch eine dunkle Seite hat. Die frithe
Kirche wuflte, so Jung, dafl Gott auch gefahrlich ist. Denn wenn Gott die Einheit
und Verséhnung der Gegensitze ist, dann ist natiirlich der Anlage nach ein
»gutes” und ein ,boses” Prinzip in ihm, ist der Konflikt in ihm angelegt. Erlo-
sung geschieht nur durch Zweifel und Konflikte hindurch.

Wenn das ,,Prinzip und Fundament“ dann mit dem Satz endet, man solle einzig
das ersehen und erwihlen, was jeweils mehr hinfithrt zu dem Ziel, zu dem wir ge-
schaffen sind, so heifit das psychologisch: Der Mensch hat die Aufgabe, sich des
Konflikts bewufit zu werden. Er mufd lernen, thn zu bejahen, ja sogar zu ,erseh-
nen, denn nur durch Konflikte erreicht man eine hohere Stufe des Bewufitseins.
Das ist das Geheimnis hinter allen Kulturen. Wir sind in Christus und nach sei-
nem Bild geschaffen, das heifft, nach dem Bild des leidenden Menschen. Christus
ist aber fiir den Westen eine Gestalt, die dem Meditierenden gegeniibersteht; der
Westen weif§ nicht, dafl die Gestalt Christi letztlich sein eigenes Wesen ist.

635



Hermann Kiigler S]

Die Deutung der Exerzitienwochen

Im letzten Viertel der Vorlesungsreihe untersucht Jung einige Ubungen der vier
Exerzitienwochen. Ignatius fordert in der ersten Exerzitienwoche dazu auf, man
solle sich die ,Stnde der Engel“ ins Gedachtnis rufen: Wie sie in der Gnade er-
schaffen wurden, sich aber ihrer Freiheit nicht bedienen wollten, um ihrem
Schopfer und Herrn Ehrfurcht und Gehorsam zu erweisen, sondern in Hochmut
gerieten, aus der Gnade sich in Bosheit verwandelten und vom Himmel in die
Holle geschleudert wurden (Exerzitienbuch Nr. 50).

Jung fragt, was diese Auffassung psychologisch bedeutet, und sagt dazu: Schon
bevor es menschliches Bewufitsein gibt, gibt es eine Spaltung in den vorbewufiten
Kriften, einen Gegensatz, vergleichbar dem zwischen Engeln und Dimonen. Die
Exerzitienibung nehme ernst, dafl der Mensch notwendig kollektiv ist, bevor er
ein Ich-Bewufitsein entwickle. Er ist erst ein von Instinkten gesteuertes Wesen
mit der Psychologie seiner Eltern, seiner Familie, seines Clans, bevor er einen
eigenen Selbstand entwickelt. Empirisch zeige sich dies zum Beispiel in Kinder-
triumen, die mythologisches Material enthalten, von dem das Kind selbst nie et-
was gehort hat, das sich aber in den Mythologien aller Zeiten auf der ganzen Welt
findet.

Jung ubersetzt eine lange Passage aus Izquierdus, in der dieser die Holle be-
schreibt und plastisch ausmalt als eine grofle Hohle im Zentrum der Erde voller
Feuer, in der die Verdammten eingeschlossen sind wie Fische in der Tiefe der See.
Diese Betonung der Konsequenzen der Siinde sei das Gegengewicht zur mensch-
lichen Tendenz zur Stinde. Wenn wir die Wahrheit Gber uns kennenlernen wol-
len, dann miissen wir anerkennen, dafl wir sowohl fihig sind zu den grofiten Tu-
genden als auch zu den schlimmsten Lastern. Der Mensch, der die Einheit mit
Gott finden und Gott in sich wirklich werden lassen will, kann das nur in der
Nachfolge Christi erreichen; er muff sein Kreuz auf sich nehmen und den Kon-
flikt der Welt akzeptieren.

Den leidenden Gott, der in Christus aufscheint, sieht Jung als eine Widerspie-
gelung des menschlichen Wesens selbst. In der Nachfolge Christi vereinigt sich
der Glaubende mit seinem Leiden. Der Glaubende ist nicht Christus. Aber das
Ich, das einmal seines war, ist ein Teil Christi geworden, und es ist Christus, der
in ithm lebt. Was aber ist Christus? Insofern Gott die Vereinbarung der Gegensit-
ze ist, ist er — psychologisch — die innerste Erfahrung der Menschheit. Er ist dieje-
nige Erfahrung, in der der Mensch ganz dem Konflikt ausgeliefert ist, in der keine
Tauschung moglich ist; und in dieser Erfahrung ist der Mensch Gott. Die Exerzi-
tien beabsichtigen, das Ich des Menschen in diese grofiere Gestalt aufzulésen. Das
Ich ist dann erlést, wenn die Gegensitze zur Einheit zusammenfinden.

Aus der zweiten Exerzitienwoche stellt Jung vor allem die Ubung von der
Menschwerdung vor: ,wie die drei gottlichen Personen die ganze Fliche oder

636



C. G. Jungs Exerzitiendentung

Rundung der ganzen Welt voller Menschen schauten und wie, da sie sahen, daf
alle zur Holle abstiegen, in threr Ewigkeit beschlossen wird, dafl die zweite Per-
son Mensch werde, um das Menschengeschlecht zu retten; und so senden sie, als
die Fiille der Zeiten gekommen ist, den heiligen Engel Gabriel zu unserer Herrin®
(Exerzitienbuch Nr. 102). Jung sicht hier archetypische Ideen, die es tberall gibt
und die sich oft in Triumen manifestierten.

In seiner letzten Vorlesung tber die Exerzitien kommentiert Jung die Ubungen
der vierten Woche. Leider erliegt er hier einem Mifiverstindnis: Izquierdus gibt
in seinem Handbuch als Ubung fiir den letzten Tag cine Anleitung zur ,Betrach-
tung zur Erlangung der Liebe“ (Exerzitienbuch Nr. 230-237). Funk erwihnt fiir
die vierte Woche diese Ubung und die Betrachtung, wie Jesus nach seiner Aufer-
stechung seiner Mutter erschien (Nr. 219, 299). Auflerdem iibersetzt Funk auch
die Regeln, um mit der Kirche zu fiihlen (Nr. 352-370). Dies versteht Jung nun
so, als sei die Betrachtung zur Erlangung der Liebe die Abschlufiibung der Exer-
zitien fur die Laien und die Erscheinung Jesu bei Maria, verbunden mit denRe-
geln, um mit der Kirche zu fithlen, die Abschluffbetrachtung fiir die Jesuiten.

In Wirklichkeit werden in der vierten Exerzitienwoche die Geheimnisse des
Leben Jesu von der Auferstehung bis zur Himmelfahrt betrachtet. Die Betrach-
tung zur Erlangung der Licbe ist eine Abschluflbetrachtung von Exerzitien gleich
welcher Dauer, und Sonderiibungen, die den Mitgliedern des Jesuitenordens vor-
behalten sind, gibt es iberhaupt nicht.

Die Erscheinung Jesu bei Maria ist fir Jung ein Ereignis im Jenseits, psycholo-
gisch betrachtet im Unterbewufiten. Mit der Mutter konfrontiert sein heifit, zu
seinem eigenen Ursprung zurlickzukehren. Jung erinnert daran, dafl die Mutter
haufig auch die Mutter-Erde symbolisiert, den Ursprung, aus dem jemand wuchs,
den unbewuften Seelenanteil, der Schopfer des Bewufitseins ist. Die Jesuiten
wiirden also in der Begegnung Christi mit seiner Mutter die Begegnung mit dem
Unbewufiten in seiner weiblichen Form meditieren — im Gegensatz zu den Laien,
die in der Betrachtung zur Erlangung der Liebe die Begegnung mit dem Unbe-
wufiten in seiner gottlichen Form meditieren. Dann zitiert Jung die Regeln, um
mit der Kirche zu fithlen. Statt von der weiblichen Seite Christi zu sprechen, was
fir Jung in der logischen Konsequenz der Begegnung Christi mit seiner Mutter
liegt, sieht er in der Mutter fir die Jesuiten die Institution, in die das Individuum
aufgesogen wird.

Anfragen an Jungs Exerzitiendeutung

Jung hat sich in die Ignatianischen Exerzitien mit grofier Sorgfalt und mit allem
Respekt hineinvertieft. Er hat das Buch der Geistlichen Ubungen griindlich stu-
diert und auch den wirkungsgeschichtlichen Hintergrund zu erfassen versucht.

637



Hermann Kiigler S]

Jung hat sich die Aufgabe, den Geistlichen Ubungen als ,westliche* Hilfe im In-
dividuationsprozeff zu deuten, nicht leichtgemacht, sondern im Gegenteil viel
Mihe darauf verwandt. Sein methodischer Zugang zum Buch der Geistlichen
Ubungen ist nach eigenen Angaben eine méglichst offene, vorurteilsfreie, naive
Annidherung, die soweit als méglich von einem ,westlich-christlichen® Vorver-
stindnis abzusehen sucht. Jung befragt die Exerzitien nicht als Theologe, sondern
als Psychologe und untersucht, auf welche Weise in ihnen Hilfen fiir den Prozef
der Individuation gegeben werden. Textkritische Lesehilfen benutzt er bewufit
nicht. Es fragt sich nun, ob dieser Zugang dem Buch der Geistlichen Ubungen
angemessen ist. Sebastian Neumeister hat darauf aufmerksam gemacht, dafl das
Exerzitienbuch ein ,unlesbares Buch®, ein ,Nicht-Buch® ist, ein ,strikt funktio-
nalisierter Text®, eine Gebrauchsanweisung, deren einzige Funktion die Ermégli-
chung der Praxis des Dialogs mit Gott ist®. Die Exerzitien sind nicht zur Lektiire
bestimmt.

Eine solche Lesehilfe hat Jung nicht beachtet. So kommt es, daf er das ,, Anima
Christi“ und das ,Prinzip und Fundament® als die beiden Ecksteine der Exerzi-
tien ansieht, wihrend tatsichlich das ,,Anima Christi“ eines der damals iiblichen
Gebete und das ,,Prinzip und Fundament® die Lernzielangabe desjenigen Prozes-
ses ist, der in den Geistlichen Ubungen initiiert wird.

Auch scheint Jung den von Ignatius intendierten Ablauf des vierwochigen Ex-
erzitienprozesses nicht eigentlich erfait zu haben. Sonst hitte er, sicher angeregt
durch Przywaras Meditation tiber das ,, Anima Christi, diesem Gebet nicht solch
breiten Raum in seinen Ausfihrungen gewidmet und hitte viel wichtigere Bau-
steine der Exerzitien nicht iibersehen. So erwihnt er die Ubung vom Ruf des Ko-
nigs (Exerzitienbuch Nr. 91-99) mit keinem Wort. Eine psychologische Deutung
des Exerzitienprozesses miifite auch differenzierter auf die beabsichtigten Lern-
schritte der einzelnen Exerzitienwochen eingehen.

Schliefilich soll die Frage wenigstens gestellt werden: Wer oder was ist in der
Exerzitiendeutung Jungs Gott und wer oder was ist Christus? Natiirlich lifit sich
hier nicht in wenigen Zeilen die umfangreiche Literatur zum Gottes- und Chri-
stusbild Jungs” wiirdigen. Auch wire es notwendig, der Frage im Gesamtwerk
Jungs nachzugehen und prizise zwischen Gott, Gottesbild bzw. Gottesbildern
und dem Selbst zu unterscheiden. Die Verwischung dieses Unterschieds trigt we-
nig zur Verstindigung zwischen Psychologen und Theologen bei. Dies vorausge-
schickt, 1dft sich in aller Behutsamkeit sagen: Jung scheint nur die immanente Sei-
te Gottes zu schen, den Gott, der das ,Innerste“ des Menschen ist, die héhere
Kraft, die sein Schicksal bestimmt. Und Christus ist die Vollgestalt dessen, wozu
ein Mensch gelangen kann. Die transzendente Seite Gottes scheint er nicht zu se-
hen, den unbegreiflichen Gott, der sich nicht einordnen liflt in ein Mensch und
Welt tibergreifendes Ordnungssystem.

Jung hat iiber Jahrzehnte den Dialog mit Theologen gesucht und immer wieder

638



C. G. Jungs Exerzitiendentung

bedauert, wie wenig er verstanden wurde. In der Wiirdigung seiner Exerzitien-
deutung scheint noch {iber die kommenden Jubiliumsjahre hinaus ein fruchtbares
Feld der Auseinandersetzung zwischen Fachleuten der ignattianischen Spirituali-
tit und Jungianern zu liegen.

ANMERKUNGEN

' Vgl. dazu: H. Kiigler, Exerzitien als Individuationsprozef. Die Deutung der Geistlichen Ubungen des Heiligen
Ignatius durch C. G. Jung, in: TheoPhil 64 (1989).

? Funk 35. > Monumenta Hist. ], Bd. 76, 760.

* Der Bericht des Pilgers, Nr. 19, iibers. v. B. Schneider (Freiburg 1956). 5> Ebd. 29.

© §. Neumeister, Das unlesbare Buch, in: GuL 59 (1986) 279.

” S. etwa G. Wehr, C. G. Jung und das Christentum (Freiburg 1975); ders., Stichwort Damaskuserlebnis. Der Weg
zu Christus nach C. G. Jung (Stuttgart 1982); E. G. Humbert, Jung and the Question of Religion, in: Spring 1985,
110-128.

639



